Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 1

Artikel: Der Fall Malraux

Autor: Radine, Serge

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139221

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Fall Malraux

Die Schriftsteller haben von jeher das &ffentliche Leben Frankreichs
aufs tiefste beeinfluflt, und wenn man in Betracht zieht, welche Rolle
ihnen dabei stets zukam, so ist es kein Wunder, wenn der kiirzliche
Ubertritt André Malraux’ vom Kommunismus zur Bewegung de Gaulles,
in welcher er von nun an eine duflerst wichtige Stelle einnimmt, das
grofite Aufsehen erregt und manches Kopfzerbrechen iiber die méglichen
Griinde einer solchen Meinungsinderung verursacht. :

Uber das bisherige Werk und die Entwicklung des Schriftstellers
mégen folgende Angaben orientieren:

André Malraux wurde im Jahre 1904 im Montmartre geboren. Er
beschlof sein Philosophiestudium mit einer Lizenz fiir orientalische Spra~
chen. Er wurde friithzeitig durch die Philosophie angezogen, las mit Be~
geisterung Bergson, aber besonders Hegel und Nietzsche. Zwei kleinere
Werke entstanden in den Jahren 1920 und 1921: «Lunes en papier»
und «Ecrit pour une idole a trompe» und erdffneten seine literarische Kar~
riere. Sein erstes wichtiges Werk, «Tentation de I'occident», erschien
1926. Es war eine Kritik des Individualismus und nahm die Form eines
Briefwechsels an, der einen Franzosen in China und einen Chinesen in
Frankreich verband. Es folgten: «D’une jeunesse européenne», 1927,
und «Les Conquérants», 1928, welche zu den entscheidenden Romanen
André Malraux’ gehdren. Genau wie bei Nietzsche und den atheisti-
schen Existentialisten, wie Sartre und Simone de Beauvoir, wird die
Handlung als Selbstzweck aufgefafit. Der Mensch wird ausschliefilich
durch seine Handlungen bestimmt, Er ist, was er aus sich macht. Der
Erzihlung dient die chinesische Revolution als historischer Hintergrund.
«Voie Royale» ist ein indochinesischer Roman, der einzige vielleicht, in
dem sich Malraux #sthetischen Untersuchungen hingibt, trotdem er
darin die Handlung ebenfalls verherrlicht. Die «Condition Humaine»
schildert die Bekiampfung des Kommunismus in Schanghai wihrend des
Jahres 1927, und trotdem Malraux damals ein ausgesprochener An~
hinger des Kommunismus war, gibt er doch dem bittersten Pessimismus
Ausdrudk. «L’Espoir» (1937) fillt in die Periode des Spanischen Biirger-
krieges. Das Thema von «La lutte avec 'ange» kreist um die Persénlich~
keit und Fortdauer des Menschen, welche der Autor ebenso leugnet
wie das Dasein Gottes. Ein anderer Roman von Malraux, «Temps du
mépris», der ebenfalls sehr bekannt ist, ist den politischen Einkerkerun~
gen in Deutschland gewidmet. Darin findet man tatsichlich eine pak-
kende Schilderung der verschiedenen Folterungen und Mifhandlungen,
die dem Individuum zuteil werden kdnnen, aber dieses Individuum ist
niemals ein Wesen aus Fleisch und Blut. Es bleibt gianzlich abstrakt, aus~
tauschbar, wie tibrigens alle hauptsichlichsten Gestalten der «Condition
Humaines. Die Werke André Malraux’ sind im allgemeinen ein langer
Monolog; die Hauptpersonen und Geschehnisse geben immer nur wie-

12



der ein und demselben Gedanken Ausdruck, demjenigen des Autors, und
dieser Umstand bringt es mit sich, dafl eine anhaltende Lektiire ent-
schieden eintdnig wirkt. Obwohl Malraux ein erstklassiger Beobachter
und ein auflerordentlicher Atmosphirenmaler ist, gelingt es ihm nicht,
die Helden seiner Romane geniigend herauszuschilen.

Die Zeitschrift «Esprit» hat, ihrer Gewohnheit gemifl, die Oktober~
nummer 1948 einer reich dokumentierten .Untersuchung gewidmet,
welche ganz im Geist der Objektivitat und Billigkeit gehalten ist, durch
den sich die Zeitschrift gewShnlich auszeichnet. Diese geistige Haltung
ist deshalb heute besonders wertvoll, weil sie mehr und mehr im Trubel
der politischen Leidenschaften, die zunehmend auf rein intellektuelle
Gebiete iibergreifen, verlorengeht.

Aber dem auslindischen Leser steigt bei der Lektiire Malraux’ eine
‘wesentliche Frage auf. Birgt sein Werk wirklich einen dauernden Wert,
wie ihn einige seiner Zeitgenossen ihm in gutem Glauben zuschreiben,
und nicht nur einen augenblicklichen, aktuellen? So ist zum Beispiel
Professor Albert Béguin im Rahmen der obengenannten Untersuchung,
nachdem er feststellte, dafl niemand, nicht einmal Sartre, eine derartige
Bezauberung auf die Jugend ausiibte, der Ansicht, dafl «Malraux’ Eigen~
art bestimmt ist durch eine Art von Zusammenstimmen mit dem Zeit~
geist, die Anpassung seines persdnlichen Rhythmus an den gegenwirtig-
historischen, durch eine innere Spannung, welche dieselben Briiche, den-
selben Aufschwung und dasselbe stofiweise Geschehen aufweist, die dem
gewdhnlichen Ablauf der Dinge anhaftens. Allerdings mufl er ein wenig
weiter zugeben, dafl es schwer ist, auszudenken, was spitere Generatio~
nen von Malraux halten werden, wenn einmal die heutigen politischen
Umstinde in Vergessenheit geraten sein und die Werke allein zihlen
werden. Zum Schlufl meint Béguin — und die Frage ist berechtigt, ob bei
dem ausgezeichneten Rezensenten nicht der Wunsch der Vater des Ge-~
dankens ist, «dafl die Nachwelt wahrscheinlich nicht gleichgiiltig bleiben
wird gegeniiber einem Schriftsteller, der sich ebensosehr im Handeln
auslebt wie in seinem literarischen Werk; sie wird darin vor allem die
Symptome erkennen, die es zu einer der bezeichnendsten Ausdrudks-
formen unseres ungliicklichen Zeitalters stempeln.» Wir miissen unserer-
seits gestehen, dall wir ein solches Vertrauen keineswegs teilen; es
scheint uns im Gegenteil klar auf der Hand zu liegen, dafl Malraux’
Werk, je mehr es im Wesentlichen «modern» und «aktuell» ist, von
vornherein verurteilt ist, schnell vergessen zu werden und mit der
Gesellschaft zu vergehen, in der es entstand. Die Zeitgenossen sind
immer schlechte Propheten bei der Bestimmung der Werke, welche die
Zeiten iiberdauern werden. Das fithrte uns neulich Julien Benda vor
Augen, als er in einem wundervoll klaren Artikel zeigte, dal nur die~
jenigen Schriftsteller einigermaflen zu «bleiben» vermdgen, welche sich
tiber jhre Zeit zu erheben und das Dauernde und das Klassische zu
erreichen wissen. Von diesem Standpunkt ausgehend und in diesem

13



Lichte gesehen, scheint es wahrscheinlich, dafl die kommenden Gene-
rationen von einem Emile Zola, einem Romain Rolland sprechen wer~
den, auch von einem Anatole France, seinen ungerechten Verleumdern
zum Trots, und sei es auch nur seines unvergleichlichen Stils halber. Fiir
André Gide gilt dies schon viel weniger. In dieser Hinsicht geniigt es,
an die kiihle und gleichgiiltige Aufnahme zu denken, welche die Kritik
und die Leser der Neuausgabe der «Nourritures terrestres» bei ihrem
fiinfzigjahrigen Jubilium bereitet haben, die bei ihrem Ersterscheinen
in den Himmel gehoben und wie eine Offenbarung betrachtet wurden.
Was aber Schriftsteller wie Paul Valéry, Jean Giraudoux und André
Malraux betrifft, wer kdnnte so kithn sein, zu behaupten, dafl man sich
in hundert Jahren noch mit ihrem Leben und ihren Werken beschif-
tigen wird, wie es zum Beispiel fiir Novalis der Fall ist, dessen Werke
neuerdings dank einer ausgezeichneten franzdsischen Ubertragung
geradezu eine Auferstehung erlebten? Leider ist es nur einer gerin-
gen Zahl von Auserwihlten beschieden, «zu sein und gewesen zu sein»!

Da man jedoch André Malraux’ Einflu auf die heutige Zeit nicht
bestreiten kann, ist es der Miihe wert, den Fall eines solchen Menschen
zu studieren, um die tieferen Ursachen eines solchen — nach auflen hin
radikalen — Gesinnungswandels zu entdecken. Wir betonen: «nach auflen
hin», denn nach unserer Meinung ist die Wandlung eher duflerlich als
wirklich tiefgreifend; die Politik hat doch schliefilich in André Malraux’
Leben eine viel oberflichlichere Rolle gespielt, als man gemeinhin an-
nimmt. In individuell-psychologischer Hinsicht — und das ist bei einer
so ausgeprigt egozentrischen Natur wesentlich — ist im Grunde
genommen iiberhaupt keine Anderung erfolgt. Als man ihn fiir einen
Kommunisten hielt und er sich wahrscheinlich selbst als solchen betrach~
tete, war er hauptsichlich und vor allem Nietzsche~Anhinger, und heute,
da er sich als «Gaullist» bekennt, ist er mehr als je zuvor Nietzscheaner
geblieben.

Haren wir lieber Madame Claude-Edmonde Magny in der gleichen
Nummer von «Esprit»: «Die psychologische Welt André Malratix’ ist die
Welt der absoluten Trennung ... Man denkt beim Anblick dieses ab~
scheulichen Universums, weldhes sein Werk darstellt, in dem die Man-
ner die Frauen nicht verstehen, die Viter nidit die Kinder, der Mensch
der Tat nicht den geistigen Menschen, die Anarchisten nicht die Kom-
munisten, die Chinesen nicht die Menschen des Westens, die Weiflen
nicht die Schwarzen, die Christen nicht die Heiden usw., an #hnliche
zeitgendssische Bemiihungen, insbesondere an den Roman Elio Vitto-
rinis «Uomini e no», in dem sich der Verfasser selbst angesichts einiger
SS-Unmenschen weigert, anzunehmen, dafl es unter den Wesen mit
Menschengesichtern solche gebe, die die Menschheit unwiderruflich in
Adht und Bann tun miisse.» Und gewi}, der Kiinstler, ganz gleich, wel~

chem Gesellschaftskreis er auch entspringen mag, wird stets bedriickt
sein durch das Geheimnis des Schicksals, durch die Einsamkeit, durch

14



die Undurchdringlichkeit und Beziehungslosigkeit menschlicher Wesen,
diesen Preis fiir die Entfaltung der Persdnlichkeit und der Freiheit des
Menschen. Wihrend verschiedene Schriftsteller und Denker diese teil-
weise unvermeidlichen Differenzierungen zu mindern suchen durch soli-
darische Bemithung, durch zunehmendes Verstindnis des andern,
durch einen entschlossenen Willen, keine Schranke als endgiiltig zu
betrachten, sei sie nationaler, sozialer oder sexueller Art oder durch
Rassenverschiedenheit bedingt, hat im Gegenteil der Verfasser der
«Condition Humaine» durch seine angeborene egozentrische Natur
diese Verschiedenheiten noch betont, indem er sie unaufléslich und un~
reduzierbar gestaltete, und man kann so der klaren Schlufifolgerung
Claude-Edmonde Magnys véllig zustimmen, wenn sie behauptet, daf .
man, aus dem literarischen Bezirk heraustretend, die Gefahr einer sol~
chen Weltanschauung brandmarken miisse. «Die Gegeniiberstellung
zweier gleichwertiger Krifte, zweier unvereinbarer Welten und deren
Verk&rperung durch einzelne Menschengestalten oder Menschengrup-
pen heifit einen Zustand bejahen, der nur durch einen Krieg beseitigt
werden kann, der bis zur vSlligen Ausrottung eines der beiden Teile
getrieben werden mufl. Eine Gesellschaft, die eine uniiberbriickbare
Zweiteilung der menschlichen Gattung annimmt — etwa eine Teilung
in Arier und Nichtarier, in Kapitalisten und Proletarier, in Schwarze
und Weifle, in Mannner und Frauen —, schafft damit die Bedingungen,
die unvermeidlich zum Konzentrations-Universum fiithren, in dem die
eine Hilfte der Menschheit — einerlei, ob Majoritat oder Minoritit —
die andere langsam umbringt oder sie, sofern sie iiber entsprechend ge~
waltige Mittel verfiigt, auf einen Schlag ausrottet.» Es ist gewifl kein
Zufall, wenn André Malraux das Herannahen einer «Zeit der Ver~
achtung» voraussagt, eines Zeitpunktes, in dem eine kithne Minoritit,
die nur einen Bruchteil der Menschheit darstelle, durch Gewalt oder List
die Macht ergreifen und versuchen werde, die iibrigen Menschen, die
sich ihr nicht freiwillig anschliefen, einfach auszurotten, oder ihnen auf
jeden Fall die Eigenschaft als Mensch absprechen werde, um sich selbst
desto besser iiber sie zu erheben und zu verherrlichen.

Aber, so wird man uns entgegnen, eine derartige Weltanschauung
ist doch diejenige eines Faschismus, der sich selbst nicht kennt oder sich
frech aufdriangt. Wie kommt es denn, dall André Malraux uns so lange
tiuschen konnte, daf} er sich fiir einen Schriftsteller mit fortschrittlichen
Meinungen, fiir einen Kommunisten ausgeben konnte, da doch der
Kommunismus, auch wenn er Zwangsmittel nicht verabscheut und sich
voriibergehend der Gewalt und des Terrors bedient, eine humanistische
und universale Ideclogie voraussetst und eine friedliecbende Mensdhheit,
die mit sich selber ausgesdhnt ist, anstrebt — Gedanken, die André Mal-
raux ganz fremd sind? Hier scheint freilich ein Ratsel vorzuliegen, aber
eine dritte Studie im «Esprit» von Roger Stephane, betitelt «Malraux
und die Revolutions, hilft uns zur Lsung. Stephane bringt uns sogleich

15



auf den richtigen Weg, indem er zeigt, dafl es der Verwirrung der Gei-
ster und des «Konfusionismus» der biirgerlichen Gedankenwelt in der
Zeit zwischen den beiden Weltkriegen bedurfte, um Malraux als Kom-
munisten gelten zu lassen. Von 1920 bis 1930 war in den Augen der
biirgerlichen Kreise der]emge Mensch ein Kommunist, welcher die alt~
e1ngewurzelte Ordnung in Frage stellen wollte und nicht den liberalen
Kapitalismus als den Héhepunkt menschlicher Entwicklung betrachtete.
Damals verkiindete Malraux in seinen Werken den unvermeidlichen
Verfall ebendesselben liberalen Kapitalismus und beschwor die Notwen~
digkeit einer Revolution. Also war er ein Kommunist. Aber der Faschis-
mus geniigte, um diese Annahme zu zerstren; diese von Malraux pro~
phezeite «Revolution» wirft doch ein wenig Licht auf seine unklare,
doppelsinnige und schwankende Gestalt.

Schon die Tatsache, dafl das ganze Werk dieses Mannes sein An~
derssein im Vergleich zu andern Menschen betont, anstatt ihn der Ge-
meinschaft niherzubringen, ist ein Ausdrudk dieses fundamentalen Pes-
simismus, der ihn unweigerlich nicht nur vom Kommunismus entfernt,
sondern auch vom Sozialismus, der demjenigen keinen Plats anerkennt,
welcher niir sidh selber Toben will tnd sich von don anderh teerit, Mals
raux — und er gesteht es selber ein — hat nicht damit begonnen, sich mit
der Revolution zu verbinden; er hat zuerst die biirgerliche Welt ab-
gelehnt, gegen die er alte persdnliche Haflgefithle empfand. Aber diese
ideologische Grundlage, die ganz subjektiver Art ist, birgt tddliche
Schwichen in sich. Malraux liebt die Menschheit nicht, und seine Em-~
pdrung gegen die bestehende Ordnung entspringt im Grunde einer
rein individualistischen Einstellung. Er liebt auch nicht das Volk, fiir das
er zu kdmpfen vorgibt; er zieht es nur anderen sozialen Schichten vor.
Die Revolutionslehre ist fiir ihn, wie er es uns einmal gestand, «nur
ein doktrinirer Wortschwalls. Darum hat er an den sozialen Auseinan~
dersesungen niemals anders denn als Kampfer teilgenommen, als metho-
discher Mensch der Tat, der zu allem aktiven Geschehen bereit ist, der
aber véllig auflerhalb der humanistischen Doktrin des Sozialismus und
ihrer authentischsten Rechtfertigung, nicht nur vor der Geschichte, son~
dern auch, und ganz besonders, vor dem menschlichen Gewissen steht,
welches nach Gerechtigkeit schreit. Deshalb verbindet ihn auch nichts
Wesentliches, nichts, das im entferntesten an Treue heranreichen kdnnte,
mit der Idee der Revolution, einer Idee, die er iibrigens nur als eine
Art fernen Mythos betrachtet. Nach dem zweiten Weltkrieg, da es vor-
bei ist mit dem Dilettantentum, da der revolutionire Mythos von 1917
konkrete Formen annimmt und in immer zahlreicheren Lindern schick~
salhafte Wirklichkeit wird, zieht sich Malraux vollstindig zuriick. Der
neuen Ordnung, die Ful fassen will, sagt er ab, aber die Absage bleibt
logisch: «Wenn die Absage an die burgerhche Welt die Zusammen~
arbeit mit den: Kommunisten nach sich ziehen wiirde, so zieht die Absage
an den Kommunismus augenblicklich und aus denselben Beweggriinden

16



die Zusammenarbeit mit seinen entschlossensten Gegnern nach sich.»
Betrachtet man die Sache aber von einer hdheren Warte aus als von
der blof aktuellen, politischen, so fithrt uns Malraux’ «<Kampf mit dem
Engel», das heifit mit dem Teufel, fast ein ganzes Jahrhundert zuriick.
In seinem meisterhaften Buch tiber «Das Drama des atheistischen Huma~
nismus» hat uns Pater de Lubac gezeigt, dafl die moderne Philosophie
sich von Gott lostrennt und in sich selbst ihr Schicksal zu suchen beginnt.
Die ersten schiichternen Versuche verwandelten sich in zunehmend kiih~
nere und fanden zulett ihren Ausdruck und Héhepunkt in dem ver~
- Wegenen und schandlichen Ausruf Nietssches: «Gott ist totls, der nach
seiner Auffassung fiir die Menschen das Signal zu ihrer intellektuellen
und geistigen Befreiung bedeuten sollte. Aber die Tatsachen sahen an~
ders aus. «Gott ist tot» hatte der Mensch proklamiert, und siche, an
Stelle eines Aufschwungs tritt im Gegenteil die Aufldsung und Zer-.
sesung des Menschen in demselben Mafle, als er Gott aus seiner Welt
vertreibt. Wir erkennen denselben tragischen Ablauf der Dinge bei den
heutigen Intellektuellen und Denkern, welche dieselbe Bahn beschreiten
wie Nietssche: Henry de Montherlant, Sartre, André Malraux. Indem sie
die Freiheit des Geistes behaupten wollen, gelangen sie unwillkiirlich
zum unversShnlichsten Determinismus. Sie wollten den Menschen ver~
gotten; sie haben ihn nur herabgewiirdigt. Es ist wahrlich die «Zeit der
Verachtung», und es muflite kommen, wie es Malraux selbst voraus~
fithlte: Ein unternehmungslustiger und zugleich pessimistischer Mensch,
der nicht die geringste {ibernatiirliche Hoffnung hegt, ist oder wird ein
Faschist, aufler er hat irgendein Treueverhiltnis hinter sich. So birgt der
«Fall Malraux» eine Lehre in sich, die ihn iiber ihn hinausweist. Er
erinnert uns an das tragische Dilemma, vor das uns schon das ganze
Werk eines Dostojewskij stellte, und das unterdessen zur brennenden
Aktualitat wurde. Aus uns selbst, auf eigene Krifte angewiesen, kénnen
wir nichts. Es bleibt uns nichts anderes iibrig, als zu wihlen zwischen
dem «Ubermenschen», dem Menschen, der sich zum Gott erhob, um uns
desto besser in den Abgrund zu fithren, und dem Gott, der Mensch
geworden ist, der bescheidenste unter den Menschen, und der gekom-~
men ist, uns zu retten. Serge Radine.

Bausteine

Die eigentliche Revolution findet stets vor der Revolution statt. Wenn
vor den Ereignissen, die eine spatere Geschichtsschreibung dann als Re~
volution im engeren Sinn betrachtet, nicht Bausteine des Neuen auf-
gehiuft und ausprobiert waren, hat sich die Revolution entweder immer
als ein Feuerwerk erwiesen, hinter dessen Raketenblisen die alten
Midhte auf ihre wiederkehrende Stunde warten konnten, oder sie blieb
iiberhaupt ein leeres Gerede. Die Revolution vor der Revolution ist mit

17



	Der Fall Malraux

