
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 1

Artikel: Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche
angesichts der Diktatur des Proletariats (Schluss). 7., Die Christenheit
angesichts der Diktatur des Proletariats. Von der Zukunft des
Menschen

Autor: Lieb, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Evangelium und der revolutionäre
Marxismus

(Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats)
Schluß

7. Die Christenheit angesichts der Diktatur des Proletariats
Von der Zukunft des Menschen

Marx und Engels waren überzeugt, der Sozialismus führe auf dem
Wege der immanenten Geschichtsdialektik durch Verwirklichung der
klassenlosen Gesellschaft aus dem «Reiche der Notwendigkeit in das
der Freiheit», zuerst durch die Befreiung der Werktätigen aus den
Fesseln des Kapitalismus, dann durch Errichtung einer sozialistischen
Gesellschaftsordnung, in der die sozialen Freiheiten zugleich politische
und die politischen Rechte zugleich soziale sein sollten. Der Weg, der
nach ihrer Meinung dazu führt, ist unter Umständen die gewaltsame
Revolution und die Diktatur des Proletariats. Es besteht an sich auch
nicht der geringste Grund, zu erwarten, daß, nachdem die ganze
Geschichte nur durch Gewalt ihre Fortschritte verwirklicht hatte, dies nun
plöfelich anders würde.

Es erhebt sich immerhin besonders angesichts der Erfahrungen der
lefeten Jahre hier die Frage, ob dieser Weg auch über Gewalt und
Gewaltsamkeit, durch zentralistischen Druck und mechanische Organisation
und einfach auf Grund eines einseitigen Appells an den Egoismus und
an den puren Machttrieb des Menschen ganz besonders dann, wenn
diese Methoden und die mit ihnen verbundene Geistesverfassung zu
permanenten Erscheinungen werden, jemals nach dem gewünschten Ziele
einer wahrhaft allumfassenden und wahrhaft klassenlosen Gesellschaft
führen kann, oder ob er nicht in einem endlosen Fortlauf der rein
immanenten Geschichtsdialektik menschlicher Gewaltanwendung unvermeidlicherweise

zu einer neuen Vergewaltigung und Freiheitsberaubung und
also auch zu einer neuen Form der Selbstentfremdung des Menschen
durch den Staat oder gar «Uber-Staat», die zentralisierte Bürokratie und
die Polizeigewalt, und zu einer höchst brutalen Form eines neuen
Dualismus von politischer Gewalt und gesellschaftlichem Leben führen muß,
in dessen Überwindung ja gerade der Sozialismus und der diesen
vollendende Kommunismus nach Marx bestehen soll. Es stellt sich also hier
gerade die von Marx gestellte Frage nach der Überwindung der Diktatur

auch und gerade in ihrer sozialistischen Form — oder zum mindesten
und zunächst die Frage nach ihrer möglichen Milderung und ihrem
allmählichen Abbau, das heißt aber die entscheidende Frage nach der
Verhinderung einer Verbildung des sozialistischen Staates in eine neue
Form der Tyrannei.

Angesichts dieser Frage nach einem lefeten Sinn der geschiditsimma-



nenten Entwicklung, die nach Marx identisch ist mit dem Problem, ob
der Mensch wirklich Demiurg seiner Geschichte sei, erhebt sich die
andere Frage des Evangeliums an den Menschen: «Adam, wo bist du?»
Die Frage nämlich, ob gerade jene Freiheit und jene Brüderlichkeit, die
die Marxisten verwirklichen möchten, nicht nur dann möglich werden -
und auch das nur im Rahmen menschlicher Möglichkeiten und mit Gottes

Hilfe -, wenn wir Menschen wieder die Frage Gottes an uns im
Glauben ernst nehmen und wir uns darauf besinnen, wozu Gott uns
Menschen in Christus erwählt und bestimmt hat, nämlich zur
Gottebenbildlichkeit und zur Gotteskindschaft, das heißt aber zur Freiheit eines
Christenmenschen und zugleich zur Brüderlichkeit in Christo.

Nur in einem wirklich radikalen Wurzelfassen («prende racine»:
Charles Péguy) kann der Weg zur Reintegration des Menschen beschritten

werden. Die Wurzel unseres menschlichen Daseins ist aber allein
gegeben in unserer Erwählung zur Gottebenbildlichkeit in Christus.
Nur sie weist uns endgültig den Weg aus der privaten Misere der
bürgerlichen Existenz zu einer echten brüderlichen Gemeinsamkeit (sobor-
nost') in engster Verbindung mit der persönlichen Freiheit eines
Christenmenschen.

Die Christen haben denselben Arbeitsplafe und dieselben Arbeitssorgen

wie alle andern Menschen. Damit gehören sie, gerade als zu
Christus Gehörige, auch dieser Welt an, zu deren Rettung Christus ja
gekommen ist, also in ihr und nicht jenseits ihrer, wissen sich die, welche
an Christus glauben und die seine Herrschaft hier in dieser Welt und
über sie anerkennen, dem lebendigen Gott gegenüber verantwortlich.
Hier also und nur hier, innerhalb der weltlichen Angelegenheiten,
innerhalb irdischer Politik und irdischer Oekonomie, ist der Ort ihres
Christ-Seins. Die Probleme, vor deren jeweiliger Lösung sich der
Mensch, um Gottes-Mensch sein zu können, um Gottes Ebenbild in
Christus werden zu können, gestellt sieht, sind jeweilen Probleme des
realen geschichtlichen menschlichen Daseins in der Zeit in ihrer ganzen
ständigen Veränderung und Veränderlichkeit. Was gestern richtig
schien, ist heute unwesentlich geworden, was gestern kaum gesehen
wurde, steht heute im Mittelpunkt des Interesses — all das um der
Wirklichkeit des Menschen und seines Gottes-Mensch-sein-Könnens willen,
das heißt um seiner Bewährung vor Gott und seiner Rechtfertigung
durch ihn willen. Da gibt es keine sogenannten ewigen Wahrheiten,
auch keine religiösen Wahrheiten, über die der Mensch einfach
verfügen könnte, aber auch kein sogenanntes, angeblich immer
gleichbleibendes Naturrecht oder keine sich gleichbleibende Menschenrechte,
die sich gerade in ihrer angeblichen Ewigkeit zu reinen Abstraktionen
oder Ideologien verflüchtigen und die, als solche ernst genommen,
jeweilen zum «toten Gesefe» werden müssen. Gottes Wille ist nicht identisch

mit solchen angeblichen ewigen Wahrheiten oder unserem frommen

Bewußtsein, sondern Gottes Lebendigkeit erweist sich jeweilen als



wahrhaft ernst genommene Lebendigkeit hie et nunc gerade durch das
jeweilige Zerbrechen solcher menschlichen Ideale, im lebendigen Dialog
des wirklichen Menschen mit Gott in immer neuen, sein wahres Dasein
bestimmenden neuen Situationen und also gerade auch ökonomischen
und gesellschaftlichen Bedingtheiten, wie sie Karl Marx zum ersten Male
richtig als im Verlaufe der Geschichte ständig wechselnde, die Situation
des Menschen jeweilen immer neu bestimmende Verhältnisse erkannt
hat, die alles andere sind als ewige Wahrheiten, die das geschichtliche
Sein als Ideale angeblich regulieren.

Wer die besondere Situation, die geschichtliche «Stunde» also zum
Beispiel des Proletariats, nicht erkennt und nicht erkennen will, der kann
das ihr, gerade ihr, geltende Wort des Evangeliums auch nicht
vernehmen, und für den wird dann auch das lebendige Wort Gottes hie et
nunc unhörbar, der nimmt in seiner Taubheit gegenüber einem im
Straßengraben liegenden Bruder den wirklichen Menschen ebensowenig
wahr, wie er Gottes Willen dann auch nicht erkennen kann, und der
muß Gott gegenüber nicht weniger versagen als gegenüber seinem
Nächsten, trofe und gerade mit und in-der Pflege seiner privaten, das
heißt dann aber zugleich nicht nur vor Karl Marx, sondern vor dem
Angesicht Gottes privatkapitalistischen Frömmigkeit. Das ist aber dann
gerade die Situation einer Kirche oder sogenannter christlicher Parteien,
die darin ihre Aufgabe erblicken, eine morsch und faul und ungerecht
gewordene Ordnung im Namen etwa des Evangeliums als sogenannte
ewige Schöpfungsordnung zu rechtfertigen. Die als dialektischer
Materialismus bezeichnete Geschichtserkenntnis hindert uns nicht im geringsten,

das Evangelium ernst zu nehmen, wie umgekehrt das Ernstnehmen
Gottes, des Evangeliums, uns nicht hindert, die wissenschaftliche
Erkenntnis des dialektischen Geschichtsmaterialismus anzuerkennen; ganz
im Gegenteil, während eine Ableitung des Geschichtsverlaufes aus
Ideen, aus dem Geist, schlechthin unverträglich ist mit dem christlichen
Glauben, weil ein solcher Idealismus am wirklichen Menschen ebenso
vorbeiredet wie an der realen Schöpfung Gottes und darum dem lebendigen

Gott nicht die Ehre geben kann.
Von dem Gesagten her bekommt die Kirche Jesu Christi in einer

sozialistischen Gesellschaft oder in einer solchen, die sich auf dem Wege
zur Verwirklichung des Sozialismus befindet, eine ganz konkrete
Aufgabe. Diese kann dann gerade, wenn die Kirche dem ihr aufgetragenen
Zeugnis getreu bleibt, nicht darin bestehen, in irgendeiner Form
ideologisch eine vor Gott und vor den Menschen zum Untergang verurteilte
kapitalistisch-bürgerliche Welt zu vertreten, zu rechtfertigen und an
ihrer künstlichen Erhaltung oder gar Restaurierung mitzuhelfen.
Dagegen hat die Kirche ihr helfendes und aufmunterndes, aber auch ihr
warnendes und Kritik übendes Wort zu sagen, gerade dort, wo im
sozialistischen Aufbau die Sache des Menschen vertreten wird, um den Menschen

wahrhaft menschlich werden zu lassen. Sie hat überall den Men-



sehen im Namen Jesu Christi da zu unterstützen, wo er wahrhaft kämpft
gegen jede Art von Ausbeutung des Menschen durch den Menschen. Sie
kann das, darf das, muß das aus ihrer besonderen Erkenntnis des Willens

des lebendigen Gottes heraus, der hie et nunc seine Erfüllung
verlangt in der barmherzigen Liebe, wie sie selbst ein Samariter betätigt
hat. Sie wird darum gerade den Christen besondere Opfer des Glaubens
in der Verwirklichung menschlicher Brüderlichkeit zumuten und um eine
besonders treue Erfüllung der sozialen und politischen Bürgerpflichten
einer sozialistischen Volksgemeinschaft Sorge tragen, sie wird darüber
wachen, daß der Nächste wahrhaft als ein Nächster ernst genommen
wird und daß seine persönliche Würde und Freiheit ebenso gewahrt
werden wie sein Recht auf Arbeit und auf einen gerechten Lohn und wie
seine Arbeitsfreiheit. Und gerade indem sie dies tut, wird sie überall
auch ihre warnende, kritische Stimme erheben müssen, einmal da, wo
sich die Menschen gehen lassen, auf Kosten der Allgemeinheit ihrem
Privategoismus frönen, aber auch gerade da, wo auch in guter Absicht
der Wille zur Verwirklichung des Sozialismus zu Gewalttätigkeiten und
zu Ungerechtigkeiten führt, die gerade die Verwirklichung echter
menschlicher Brüderlichkeit, das heißt aber das Ziel des Sozialismus
selber immer wieder in Frage stellen.

Der Marxismus ist im Verlauf seiner Selbstverwirklichung der
ständigen Bedrohung ausgesefet, die Wirklichkeit des Menschen an dem
Orte aus den Augen zu verlieren und den Menschen nicht ernst zu
nehmen, wo er sein Menschsein gerade zu bewähren hat, in seinem
konkreten Verhältnis zum Mitmenschen. Das geschieht überall da, wo
die Aufgabe des Menschen in seiner geschichtlichen Existenz reduziert
wird auf die historische Erkenntnis des jeweiligen «Entwicklungsgrades»
der Geschichte, der selber durch eine wissenschaftliche Analyse der die
Geschichte jeweilen bedingenden konkreten Faktoren der Entwicklung,
vor allem also gesellschaftlicher Bedingungen, festgestellt wird. Innerhalb

und also gerade im Rahmen solcher gesellschafts-wissenschaftlicher
Erkenntnis hört ja nun der Mensch nicht auf, ein für sein Handeln
verantwortliches Wesen zu sein. Jeder einzelne Mensch hat gerade innerhalb

und auf Grund seiner Einsichten im eigenen Drinnenstehen in der
Gesamtentwicklung der menschlichen Gesellschaft sein Tun gegenüber
den Mitmenschen zu verantworten; er hat in Bewährung seiner eigenen
Freiheit auch dessen Freiheit, das heißt aber dessen Menschenwürde,
die als solche jeweilen nie ein vom Nächsten abgelöster «privater Besife»
sein kann, zu achten. Mißachtet er diese und tritt er sie nieder, angeblich

um den «Fortschritt» zu fördern, so bezahlt er damit einen Preis,
durch den er gerade jenen Fortschritt selber und damit die freie'
Entwicklung der schöpferischen Kräfte der Menschen — in deren Entfaltung
sich ja lefetlich alle gesellschaftliche Produktion vollzieht — an der Wurzel

bedroht und einer gesellschaftlichen «Arterienverkalkung» ausliefert.
Nicht die revolutionäre Gewaltanwendung an sich wird hier besonders



y. „
» - >-¦. ; ' *'

böse und verhängnisvoll1, sondern der über den Menschen Gewalt
bekommende Gewaltmechanismus, der in irgendeinem Polizeisystem oder
Bürokratismus immer wieder aus dem Bestreben heraus, sich zu erhalten
und ständig weiter auszudehnen, zum Selbstzweck zu werden droht. Wo
das geschieht, wird der Mensch von neuem eine Beute jener «Mächte»,
die gerade Marx als Mächte der Selbstentfremdung so klar erkannt und
so scharf bekämpft hat.

Der von Marx postulierten Verwirklichung des Sozialismus durch
Überführung des Sozialismus zum Kommunismus, nicht als eines
abstrakten Ideals oder einer allgemeinen Wahrheit, sondern als der durch
die geschichtliche Situation selber geforderten «Stunde» und insofern
«Notwendigkeit», droht in der Mechanisierung der Gewalt und durch
den Gewaltmechanismus, den der Sozialismus im Kampf erzeugt und
den er im Kampf bis zu einem gewissen Grad wenigstens auch braucht,
durch dessen Aufblähung und Qberschäfeung eine Gefahr, die er
jeweilen selber erzeugt und über die er nur allzu leicht die Kontrolle
verliert. Gefährdet wird nämlich dadurch die schöpferische Initiative
gerade der Schicht, die als Trägerin der Revolution in einem besonderen
Sinne berufen ist, den Sozialismus beispielhaft durch die eigene freie
Tat zu verwirklichen. Die von Marx, Lenin und Stalin zur Verwirklichung

des Kommunismus als notwendig erachtete, aber als vorübergehende

Erscheinung betrachtete Diktatur des Proletariats droht dann
zu einer permanenten staatlich-polizeilichen Einrichtung zu entarten.

Die Zukunft des Sozialismus als dem Wege «aus dem Reich der
Notwendigkeit», das heißt aber der Sklaverei unter der Herrschaft der
«Mächte», «in das der Freiheit» (so Engels), das heißt der freien
Verwirklichung menschlichen Daseins in einer freien Gemeinschaft von
Personen, hängt also in erster Linie davon ab, inwieweit es den Sozialisten
selber gelingt, die von Marx begründete humanistische Grundlage
aufrechtzuerhalten, das heißt aber, die Würde des Menschen selber auch im
Kampfe nicht preiszugeben.

1 Über das wichtige Problem der Gewalt und des gewaltsamen Zwanges wäre
hier noch vieles zu sagen. Nur dies: 1. Es ist höchst sonderbar, daß ausgesprochen
von bürgerlicher Seite am heftigsten gegen die Gewaltsamkeit der heutigen Kommunisten

protestiert wird, als ob die bürgerlich-kapitalistische Gesellschaft nicht auch in
blutigen Umwälzungen sich durchgesefet hätte; nun verlangt man von den Opfern
des Kapitalismus plöelidi Gewaltlosigkeit da, wo sie ihre «Rechnung präsentieren»,
man verlangt von ihnen sogar eine «Christlichkeit», die man selber nicht imstande
ist, irgendwie geltend zu machen in den sozialen und politischen Beziehungen, und
man verlangt sie von denen, die sie als eine Heuchelei durchschaut haben und meist
bewußt selber ablehnen. Und man vergißt vor allem eines: daß der Fortschritt der
Völker in der Überwindung der ihn hindernden Widerstände sich nur relativ gewaltlos

vollziehen wird, wo vorher ein Zustand geschaffen ist, der nicht selber die Gewaltsamkeit

provoziert. Hat es aber gerade im Osten Europas Derartiges gegeben? Zu
was sind denn dort die Volksmassen erzogen worden?

2. Es ist zu bedenken, inwiefern die versteckte, vertuschte und geleugnete
Gewalttätigkeit, die ständig ausgeübt wird in der kapitalistischen Freiheitsberaubung



Wir fragen uns nun von neuem, ob das alles möglich ist, wenn der
Mensch sich total ablöst von der Wirklichkeit Gottes, der diese seine
Würde und diese seine Freiheit nach biblischer Erkenntnis nicht nur
faktisch begründet, sondern auch allein garantiert, indem er sie immer
wieder im lebendigen Gegenüber von Ich und Du wach erhält. In ihr
selber begründet, ist der Mensch zugleich jeweilen seinem Mitmenschen,
als seinem Bruder, für den er verantwortlich ist, gegenübergestellt. Hier
wird deutlich, daß die Freiheit der Kinder Gottes sich nur verwirklicht
in der Liebe zum Nächsten, in brüderlicher Gemeinschaft. Ohne sie gibt
es auch nach Karl Marx keinen Sozialismus, weil es ohne sie keine
wahre Menschlichkeit gibt; gibt es aber — so müssen wir nun wiederum
und noch eindringlicher angesichts der gerade in dem Versuch zur
Verwirklichung des Sozialismus nach Marx (post Marxum) drohenden
Verhinderung des Sozialismus durch einen unbrüderlichen und also
unmenschlichen Gewaltsmechanismus fragen - gibt es das alles — ohne
Gott und seine Hilfe und seine Gnade? Gibt es also überhaupt eine
gnadenlose Brüderlichkeit, in der die Barmherzigkeit und Vergebung nicht
das lefete Wort besifeen? Aus der Frage nach der Verwirklichung des
Sozialismus erhebt sich so unvermeidlicherweise — aufs neue und dringlicher

als je — gerade die Frage nach dem lebendigen Gott, im Gegensafe
zu all dem Aberglauben, die Religion werde durch den Sozialismus
überflüssig — ja gewiß «die Religion» als nur private Frömmigkeit — aber
nicht und gerade nicht die Wirklichkeit Gottes, wie er sich in Jesus
Christus als unser aller Retter und als Bringer seines Reiches offenbart

hat.

Wir haben gehört, Karl Marx ersehnte in der Selbstverwirklichung
des Menschen durch den Kommunismus die wahre endgültige
Offenbarung des Menschen in seiner echten Menschlichkeit. Wird das, kann
in und mit einer Menschheit ohne Gott und ohne Christus das
geschehen? Werden durch die technische und organisatorische Lösung der
sozialen Probleme alle Menschheitsfragen gelöst? Wir haben schon

betont, auch Marx hat das nicht geglaubt. Im Gegenteil: hier fängt die
eigentliche Geschichte des Menschen als eine menschliche Geschichte
erst an. Doch eines sehen wir schon heute: durch die Herstellung gesunder

sozialer Beziehungen zwischen Mensch und Mensch wird der Mensch

und Vergewaltigung des Menschen, nicht im Grunde viel schlimmer und verheerender
ist als alle offene Gewaltsamkeit revolutionärer Volksmassen und Regierungen mitten
in Zeiten großer sozialer Umwälzungen, und ob die Freiheit des Menschen nicht da
bedrohter ist, wo man ihre Unterdrückung nicht mehr sieht oder sehen will und wo
man sie verdeckt, wie das überall da geschieht, wo unter der Decke formaler
demokratischer Freiheiten der Mensch um alle seine Würde gebracht wird (dazu vgl. auch
das Nachwort zu meinem Buche «Rußland unterwegs», S. 425—450). Was im übrigen
trofedem auf einer ganz andern Ebene Kritisches zu bemerken ist zu der großen
Gefährdung, die die Oberschäfeung von Gewalt- und Zwangsmethoden und vor allem
die Gewöhnung an sie für den Sozialismus selbst bedeutet, das ist im Folgenden
deutlich gesagt.

8



derart zu sich selber gebracht, daß er nun gerade keine Entschuldigung
mehr finden kann angesichts der Frage: «Adam, wo bist du?» oder auch:
«Wer und wo ist dein Bruder?» Des Menschen Dürftigkeit diesem
gegenüber, sein ständiges Versagen gerade in der Brüderlichkeit wird
dann vor aller Welt nun unverkennbar und unentschuldbar als seine
eigene Schuld offenbar; diese kann er nun nicht mehr durch «die
Verhältnisse» rechtfertigen oder auch vertuschen. Die «Nacktheit Adams»
wird erst ganz offenbar in dieser «Offenbarung des Menschen».

Er wird dann aber einsehen müssen, daß ihn gerade dann nur die
Barmherzigkeit Gottes vor Schuld1 und Tod und Verderben retten kann.
Also gerade dann gilt die Bitte mehr denn je: «Vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben unsern Schuldigern!» — also gerade dann die
Offenbarung der Rettung des Menschen in seiner Rettung durch
Christus — also gerade dann aber auch die wahre, auf der vergebenden
Barmherzigkeit Gottes beruhende Offenbarung der Herrlichkeit des
Menschen, die Offenbarung der Freiheit der Kinder Gottes. Das ist die
wahre Zukunft2 des Menschen, und zwar gerade die des sozialistischen,
des kommunistischen Menschen. Eine andere gibt es nicht. Aber es ist
dies eine echte Zukunft des Menschen, weil sie die Zukunft bedeutet,
die Gott mit dem Menschen vorhat und die er ihm in und durch Jesus
Christus verheißen hat.

Je weiter die Verwirklichung des Sozialismus fortschreitet, je mehr
jeder Einzelne zu seiner Verwirklichung selber herangezogen werden
muß, je mehr also diese Verwirklichung vom guten Willen der frei
gewordenen Arbeitskraft und Arbeitsleistung des Einzelnen abhängt,

1 Zum Problem von Schuld und Sünde im Zusammenhang mit der sozialen Frage
vergleiche meine eingehenden Ausführungen in «Rußland unterwegs», Seiten 392 bis
417, Francke, Bern.

2 Dazu erlaube ich mir folgendes «Wort» des Eisenacher Kirchentages an die
Gemeinden vom Juli 1948, das Heinrich Vogel verfaßt hat, anzuführen:

Seht den Menschen!

Die evangelische Kirche in Deutschland, die zu Eisenach in ihren berufenen
Vertretern versammelt ist, ruft den Menschen unserer Tage unter das Kreuz Christi:

Sehet, welch ein Mensch!
Seht den verhöhnten und gefolterten, den erniedrigten und beleidigten Menschen,

dem die Menschenrechte abgesprochen sind! Seht das überströmte Angesicht des
Menschen, der die Dornenkrone trägt! Seht ihn, der dem Fluch der Unmenschlichkeit
und der Gottlosigkeit dieser unserer Welt preisgegeben ist! Seht ihn, der in der
Gottverlassenheit des Kreuzes hängt! Er heißt Jesus Christus. In ihm ward Gott
Mensch und unser Bruder. Er ist der Herr, er allein der Retter der verlorenen Welt.

Seht den Menschen, um dessentwillen er sein heiliges, teures Blut vergossen hat
und den er seinen Bruder nennt! Seht den Menschen, den Gott richtet und dem Gott
vergibt!

Seht den Geringsten seiner Brüder als den Menschen Gottes an, nach Gottes
Bild geschaffen und durch Gottes Erbarmen erlöst!

Achtet die zertretene und geschändete Würde des Menschen von neuem um
Gottes willen! Opfert den Menschen nicht länger den Göfeen der Macht und des

9



um so dringender wird die Aktivierung der lefetlich allein sich im Glauben

an Gottes Herrschaft ausrichtenden christlichen «Kräfte» im Dienste
der Verwirklichung des Sozialismus und der mit diesem verbundenen
persönlichen Freiheit. Diese Kräfte nämlich werden nötig als Stüfee und
Halt der durch die Überwindung der industriellen Ausbeutung frei
gewordenen Personen gegenüber all den neuen Gefährdungen der wahren

Freiheiten der Person durch eine überbordende Bürokratie und eine
drohende Mechanisierung des menschlichen Lebens.

So wird das jeweilen ernst genommene Evangelium im echten Dialog
zwischen dem lebendigen Gott und dem Menschen hie et nunc zur
jeweiligen akuten kritischen Stimme angesichts einem gegenüber der
Menschlichkeit, gegenüber einem echten realistischen Humanismus
versagenden sozialistischen «Betrieb», vor dem unter Umständen auch die
«Selbstkritik» des Menschen versagen kann. Nur eine in diesem Sinne in
der Realisierung des Sozialismus und nicht neben ihr oder gar gegen sie,
sich des Menschen annehmende Stimme der Kirche wird dann auch von
diesen Menschen als Stimme der Verkündigung der Herrschaft Christi
ernst genommen und ertragen werden können als die freie Stimme eines
Helfers und eines Freundes in den realen Nöten gerade eines auf den
Sozialismus ausgerichteten Lebens. Eine solche kritisch, vor allem zur
Geduld und zum Humor mahnende und vor unüberlegten Gewaltsamkeiten

warnende kritische Stimme wird um so mehr auf Gehör rechnen
können, ja Gehör fordern dürfen, als sie die dialektische Wirklichkeit
des menschlichen Daseins in ihrer jeweiligen Konkretheit ernst nimmt
und sie eben selber wahrhaft anspricht. Das hat aber zur Voraussetzung,
daß die Kirche, daß der gläubige Christ, jeweilen in echter Dialektik
seines zwischen Gott und der geschichtlichen Wirklichkeit Innestehens

Geldes! Laßt um Gottes willen davon ab, den Menschen zum Mittel für eure Zwecke
zu erniedrigen Seht ihn, welcher Rasse oder welchem Volk, welche Klasse oder Partei
er auch angehören mag, zu allererst als Gottes Menschen!

Erbarmt euch über sein Elend, seine Not und seine Schuld! Bestehlt und betrügt
ihn nicht! Plündert ihn nicht aus!

Erbarmt euch des Verschleppten, Heimatlosen, Gefangenen, des Entrechteten und
Geknechteten in aller Welt! Gebt ihm das Recht, das der Gott der Gerechtigkeit ihm
zuspricht! Gebt ihm die Freiheit, ohne die er nidit Mensch sein kann! Gebt ihm das
Brot, das Gottes Güte ihm gönnt! Gebt ihm die Arbeitsmöglichkeit, ohne die er an
Leib und Seele verkommt Trennt ihn nicht von dem Menschen, zu dem er gehört als
Glied seiner Familie, als Glied seines Volkes!

Hört auf mit dem Vergelten und Richten, mit dem Haß und der Rache! Besudelt
eure Hände nicht von neuem mit Menschenblut, mit Bruderblut! Zertretet den Funken

des Krieges, ehe er zum neuen Weltbrand wird! Rottet jeden Gedanken an den
Krieg als euren Retter in euch aus! Sucht vielmehr miteinander Frieden in dem Gott,
der ein Gott des Friedens ist! Seid Menschen, die Gott loben und sich seiner Gnade
freuen dürfen! Seid Menschen, die wieder hoffen dürfen!

Wir bezeugen und verkündigen euch, daß der Mensch noch eine große Zukunft
hat, die offenbar werden wird, wenn unser Bruder und Heiland an seinem Tage in
seiner Herrlichkeit erscheint!

Um dieser Zukunft willen rufen wir euch allen zu: Seht den Menschen!

10



nach zwei Seiten zu hören und zu sehen imstande ist: auf Gottes Stimme
und auf die Daseinsnot, die Bedürftigkeit des Menschen und die aus ihr
erhebende Anstrengung, das menschliche Leben menschlich zu gestalten.
Nur so wird dann auch die Verkündigung des Evangeliums als freie
Predigt wahre, weil auf die echte Wirklichkeit des Menschen bezogene
Verkündigung des lebendigen Gottes sein können, und nur dann hat sie
auch das sachliche Recht, zu verlangen, daß ihre Freiheit und Unabhängigkeit

auch von denen respektiert wird, die in ihr nicht die Stimme der
Wahrheit, so wie sie sich selber versteht als die Stimme des lebendigen
Gottes, zu vernehmen vermögen. Die Geschichte selber, das heißt aber
die Praxis als praktische Erfahrung, wird ja dann schließlich durch sich
selber entscheiden, wer recht hat, der Christ oder der Gottesleugner.
Sie werden sich aber beide gegenseitig im Hinblick gerade auf eine
solche Entscheidung in der Praxis gegenseitig dulden und ertragen und
anerkennen müssen in Erwartung der endgültigen Erfahrung selber, in
der entschieden wird, ob die Geschichte ein von Gott durch Christus
geleitetes, im Kommen Christi seine Erfüllung und zugleich sein Ende
findendes Geschehen oder ein nur menschliches Selbstgemachte sein
wird.

Durch das Ernstnehmen des Evangeliums würde jedenfalls, in dessen

eigenem Lichte gesehen, neben die und schließlich an die Stelle einer
sonst endlos, das heißt schließlich in den Tod hinein verlaufenden
Dialektik der Geschichte und der Klassen- und Machtkämpfe der lebendige
Dialog zwischen Gott und Mensch treten. Gerade er führt uns, wie wir
sehen, an denselben Ort im Dasein des Menschen, wo uns auch Karl
Marx in seiner Frage nach der Verwirklichung des Menschen hinführen
wollte. Aber allein dessen Ernstnehmen im Glauben an Christus und in
der Kraft des Heiligen Geistes kann uns lefetlich aus der Sackgasse der
Geschichtsimmanenz und des Aberglaubens an den Menschen als des

Demiurgen seiner selber hinausbringen und kann uns die Freiheit geben
und das Heil bringen und auch die Brüderlichkeit schaffen, die auf seine
Art auch Karl Marx ersehnt hat. Erst da, wo Gott durch seinen Geist
unter den Menschen wirksam wird, kann dieser in seiner wahren
Menschlichkeit, das heißt aber in seiner Gottebenbildlichkeit offenbar
werden und die von Marx ersehnte echte Erfahrung des wahren Menschen

zustande kommen, nur im Kommen Gottes zu den Menschen
geschieht dann lefete, höchste Verwirklichung der Menschheit in Herrlichkeit1.

Veni Creator Spiritus! Frift Lieb.

1 Die hier abgedruckte Artikelserie erscheint demnächst im Chronos-Verlag in
Berlin in erweiterter Gestalt.

11


	Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats (Schluss). 7., Die Christenheit angesichts der Diktatur des Proletariats. Von der Zukunft des Menschen

