
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 12

Artikel: Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche
angesichts der Diktatur des Proletariats (Fortsetzung). 5., Der
marxistische Humanismus ; 6., Selbstschöpfung des Menschen oder
Arbeitsheiligung. Die Verantwortlichkeit der Kirche für die Welt

Autor: Lieb, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus
(Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats)

Fortseßung

5. Der marxistische Humanismus

Die Marxsche Bekämpfung des Kapitalismus geschieht eindeutig
auf dem Boden der Humanität, das heißt im Namen der durch den
Kapitalismus geschändeten Menschenwürde. Sie wollte Marx
wiederherstellen durch die Aufrichtung einer eben menschenwürdigen, den
Menschen in seiner rein menschlichen Qualität wiederherstellenden,
wiederaufrichtenden und voll zur Geltung bringenden gerechten
Gesellschaftsordnung, die eine sozialistische, ja schließlich kommunistische

sein wird, weil in ihr allein der Mensch in seinem Eigenwert
und in seinem eigenen schöpferischen Wesen eben als Person — ernst
genommen, ja verwirklicht wird. Während in der bürgerlichen
Gesellschaft «das Kapital selbständig und als Privatbesiß persönlich ist»,
dagegen «das tätige Individuum unselbständig und unpersönlich», ist
in der kommunistischen Gesellschaft, wie das Kommunistische Manifest

sich ausdrückt, «die aufgehäufte Arbeit nur ein Mittel, um den
Lebensprozeß der Arbeiter zu erweitern, zu bereichern, zu
befördern», das heißt aber, um durch die befreite Arbeit einen Zustand zu
schaffen, in welchem «die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung
für die freie Entwicklung aller ist». Das ist der Marxsche echte
humanistische Personalismus.

Die Marxsche Sozialisierung seßt sich also entgegen allen
herrschenden Vorurteilen zum Ziel : die Befreiung der Individuen, die nur
möglich ist durch eine neue Gestaltung der Beziehungen von Mensch
zu Mensch. Das geschieht aus der großen Erkenntnis heraus, daß die
Verwirklichung der Freiheit des Menschen, das heißt aber damit auch
seine Selbstverwirklichung, von Anfang an bedingt ist durch die
Beziehungen, die von Mensch zu Mensch bestehen, und dabei zu allererst

durch ihre wirtschaftlichen Beziehungen. Erste Vorausseßung einer
solchen Befreiung ist die Beseitigung der bisher herrschenden
«Zufälligkeit» beziehungsweise Willkürlichkeit der kapitalistischen Grundlage

aller bisherigen Produktions- und Verkehrsverhältnisse, und zwar
so, daß jeder Mensch einmal zu einer freien Gestaltung seiner Arbeit
in freier Selbstbetätigung gelangt, und dann «der bisher bedingte»,
das heißt der den Menschen verknechtende Verkehr in den Verkehr
der Individuen als solche umgewandelt wird (II, 71).

Marx sucht also nach einer neuen Gesellschaft, in der die
Beziehung von Mensch zu Mensch nur noch ausschließlich durch die
menschlichen Qualitäten des jeweiligen andern Menschen bestimmt ist,
und es nichts mehr gibt, das mir den andern Menschen entfremdet.
Das heißt aber, die eigene Befreiung von der Selbstentfremdung von

578



«fremden Gewalten» ist nur zu verwirklichen durch die jeweilige
Befreiung des Mitmenschen von der ihn bedrückenden Selbstentfremdung.

Das ist alles nur möglich durch die Verwirklichung einer
Gesellschaft, in der die Beziehung von Mensch zu Mensch eine unmittelbare

in dem Sinne ist, daß der andere Mensch in seiner Menschlichkeit,
und nur in ihr das heißt in seinem persönlichen Eigenwert, Gegenstand
meines Bedürfnisses ist. Ein solches Verhältnis ist urbildlich und
exemplarisch vorgebildet im menschlichen Verhältnis von Mann und Frau.
Marx sagt (Nationalökonomie und Philosophie [1, 294]): «Das
unmittelbare, natürliche, notwendige Verhältnis des Menschen zum Menschen

ist das Verhältnis des Mannes zum Weibe. Aus dem Charakter
dieses Verhältnisses folgt, inwieweit der Mensch als Gattungswesen,
als Mensch sich geworden ist und erfaßt hat: Das Verhältnis des
Mannes zum Weib ist das natürlihste Verhältnis des Menschen zum
Menschen. In ihm zeigt sich also, inwieweit das natürliche Verhalten
des Menschen menshlich oder inwieweit das menschliche Wesen ihm
zum natürlichen Wesen, inwieweit seine menschliche Natur ihm zur
Natur geworden ist. In diesem Verhältnis zeigt sich auch, inwieweit
das Bedürfnis des Menschen zum mensdblihen Bedürfnis, inwieweit
ihm also der andere Mensch als Mensch zum Bedürfnis geworden ist.»

An diesem Höhepunkt des Marxschen Humanismus wird aber
auch seine Schranke offenbar. Er übersieht, indem er vom Urverhält-
nis zwischen Menschen und Mensch spricht, wie es im Verhältnis von
Mann und Weib Gestaltung gewinnt, daß gerade es — man denke an
das Urverhältnis von Adam und Eva — vergiftet wird durch das
Mißverhältnis zu Gottes Wirklichkeit, durch den Unglauben an Gottes
Wort, kurz durch Schuld und Sünde. Er vergißt gleichsam über dem
«täglichen Brot» des Unservaters die unmittelbar folgende Bitte «und
vergib uns unsere Schuld». Er kann ja auch nicht anerkennen, daß wir
das tägliche Brot Gott verdanken, und gerade darum läßt er den Menschen

in der Schuldverflechtung hilflos stecken, die leßtlich alle sozialen

Errungenschaften wieder illusorisch zu machen droht1. Doch folgen
wir wieder Marxens Dialektik.

Die -Verwirklichung echter menschlicher Gemeinschaft zwischen
Mann und Frau in der monogamen Ehe ist notwendigerweise
verbunden mit der Aufhebung des Privatbesißes, der beide trennen und
ihre Beziehungen so vergiften könnte, daß sie zur gegenseitigen
Entfremdung und der jeweiligen Selbstentfremdung durch den Privat-
besiß führen würden.

1 Ich muß hier auf meine eingehenderen Ausführungen in meinem Buche «Rußland

unterwegs», Verlag Francke Bern, S. 406 ff., verweisen. Es gibt allerdings zu
denken, daß sich gerade in der Sowjetunion das Verhältnis der Geschlechter zu einer
gegenüber der ganzen übrigen Welt und ganz besonders im Gegensatj zu den
Vereinigten Staaten vorbildlichen Reinheit und Würde entwickelt hat, wie dies
zuleßt der Prager Theologieprofessor Hromadka auf einer Rußlandreise im leßten
Herbst in der Sowjetunion wieder feststellen konnte.

579



Der in einer echten, also kommunistischen Lebensgemeinschaft
zwischen Mann und Frau verwirklichte Humanismus ist nach Marx
zu übertragen auf die gegenseitigen Beziehungen der Menschen
überhaupt, wenn die Reintegration oder Rückkehr des Menschen zu sich
selber als eine allgemeine menschliche Erscheinung verwirklicht werden
soll.

Das geschieht im humanistischen Kommunismus. In ihm, wo das
Privateigentum aufgehoben ist, produziert — so sagt Marx in einer
gewagten Redewendung (296) — der Mensch «sich selbst und den
andern Menschen». Er will damit sagen, daß in der verwirklichten
kommunistischen Gesellschaft sowohl Subjekt wie Objekt alles Pro-
duzierens nur noch der Mensch selbst ist. «Dann ist der Gegenstand,
welcher die unmittelbare Betätigung seiner Individualität ist, zugleich
sein eigen Dasein für ihn. Ebenso sind dann aber sowohl das Material
der Arbeit als der Mensch als Subjekt wie Resultat so Ausgangspunkt
der Bewegung.»

Das heißt, wo dermaßen der Mensch in seiner Arbeit, in seiner
ihm eigensten produktiven Tätigkeit, jeweilen auf seinen Nächsten
ausgerichtet ist, da erst wird die Arbeit selbst echte menschliche Arbeit,
und da hört der bisherige Gegensaß von privater-individueller und
gesellschaftlicher Sphäre im menschlichen Dasein auf.

Erst hier, wo der menschliche Geist als «gesellschaftlicher» möglich
wird, offenbart sich die Natur des menschlichen Wesens «als Band
mit den Menschen, als Dasein für die andern und der andern für ihn»
(I, 297). Erst hier wird die Natur im Menschen selber menschlich
und entsteht die Gesellschaft als «vollendete Wesenseinheit des
Menschen mit der Natur» (das heißt mit sich selber), als «die wahre Re-
surrektion der Natur»; hier vollendet sich als höchste Synthese der
Dialektik der Geschichte die Einheit des «Naturalismus des
Menschen» und des «Humanismus der Natur» (I, 297). Es ist auch höchst
beachtenswert, daß Marx einmal erklärt, auf dieser Stufe der menschlichen

Entwicklung werde der Gegensaß von Spiritualismus und
Materialismus überwunden. Eines ist gewiß : das alles hat mit dem üblichen
vulgären Materialismus, der sich auch Marxismus zu nennen beliebt,
nicht mehr das geringste zu tun.

Hier ist nun auch die Gemeinschaftlichkeit der Menschen eine
unmittelbare und eine echte geworden, weil sie nicht mehr vermittelt
ist und verstümmelt durch den Arbeitsprozeß, das Geld, den Profit
oder irgendwelche menschenfremde Sachwerte. Erst jeßt kann der
Mensch ein allseitiges, alle seine Fähigkeiten menschlich entwickelndes,
alle seine Bedürfnisse menschlich befriedigendes, «totales» menschliches
Wesen werden (I, 299). Erst hier wird der Mensch in seiner Fähigkeit
fruchtbar — wird auch sein Leiden fruchtbar (299), ja die Armut

580



bekommt eine «menschliche und daher gesellschaftliche Bedeutung. Sie
ist das positive Band, welches den Menschen den größten Reichtum,
den andern Menshen, als Bedürfnis empfinden läßt (305)». — Ein
Saß, den, wie so manchen andern, wohl nicht jedermann bei Marx
gesucht hätte. Nun hört vor allem aber auch die Arbeit als gesellschaftliche

und wahrhaft menschliche Tätigkeit auf, Arbeit für den Profit
zu sein. Das Verhältnis zu den Dingen hört auf, das des «Habens»
eines Privateigentums zu sein, in das sich der Mensch «verliert» (301).
Erst im Kommunismus wird so «der Adel der Menschheit» offenbart,
von dem man schon heute — so meint Marx — etwas spüren kann in
einer Versammlung französischer Ouvriers, in der die Schaffung der
wahren Gesellschaft Gegenstand und Ziel aller ist und wo die «Brüderlichkeit

der Menschen keine Phrase, sondern Wahrheit ist» (324/5).
Marx glaubt also, das Proletariat sei durch die Revolution

imstande, eine Gesellschaft oder besser Gemeinschaft zu schaffen, in der
nicht nur die wirtschaftliche Ausbeutung und politische Vergewaltigung

ausgeschlossen ist, sondern der Mensch nun als Herr aller
Naturbedingtheiten — vor allem der Lebensbedingungen durch «Aufhebung
der Verselbständigung der Verhältnisse gegenüber den Individuen»,
sein wahres Menschsein erst offenbar machen kann. Eine solche
kommunistische Gesellschaft ist «die einzige, worin die originelle und freie
Entwicklung der Individuen keine Phrase ist.» Marx führt uns so
gleichsam an die Schwelle einer Periode der Menschheitsgeschichte,
wo, wie sich mein auf der Flucht vor den Nationalsozialisten
tragisch zugrunde gegangener Freund Walter Benjamin so schön
ausdrückte, die Erfahrung des Menschen erst veranstaltet werden kann.
Die Entwicklung zu einem solchen Zustand ist durchaus geschichtlich
bedingt und keineswegs abstraktes Ideal (II, 468). Marx glaubt, die
objektiven Vorausseßungen zu einer solchen Entwicklung seien angesichts

der wirtschaftlichen Verhältnisse und der Entfaltung der
Produktivkräfte gegeben. Die subjektiven Vorausseßungen werden
geschaffen in der an sich jeweilen problematischen revolutionären
Willensgestaltung des Proletariates. Der zur Selbstoffenbarung seines
wahren Wesens gelangende Mensch ist für Marx ganz und gar ein
Produkt der Geschichte — er glaubt die geschichtliche Entwicklung
so weit wenigstens zum voraus erfassen zu können, daß er es wagt,
die Möglichkeit einer solchen Selbstverwirklichung oder Selbstoffenbarung

des Menschen im Menschen ernsthaft in Erwägung zu ziehen.
Sie will also von ihm nicht als «Utopie», nicht als rationaler
Vernunftsschluß über das «Wesen des Menschen» verstanden sein, den er
scharf als Träumerei denunziert (vgl. zum Beispiel II, 501 gegen den
wahren Sozialismus). Darüber dürfte aber wohl kein Zweifel
herrschen : nach Marx sollte der Mensch der klassenlosen Gesellschaft zum
eigentlichen Demiurgen, d. h. «Selbstschöpfer», der Geschichte werden.

581



6. Selbstschöpfung des Menschen oder Arbeitsbeiligung
Die Verantwortlichkeit der Kirche für die Welt

Glaubte nun - eine ganz entscheidende Frage im Hinblick auf
die Beurteilung der Marxschen Lehre - glaubte nun Marx in einer
solchen zukünftigen Gesellschaft, in der alle Probleme des Daseins
unmittelbar von Mensch zu Mensch, das heißt in einer neuen
Atmosphäre reiner Sachlidikeit - gerade weil die Herrschaft der Sachen
über den Menschen aufgehört hat - und ohne jede Gewalt (vgl. «Das
Elend der Philosophie», II, 574) ausgetragen würden, dieser Zustand
bedeute schon im Grunde die Lösung aller Probleme des menschlichen
Daseins? Allem nach nicht. Im Gegenteil: Marx wollte wohl sagen,
daß hier erst der Mensch beginne, als Mensch, als geistiges Wesen,
um die wirklich menschlichen Probleme zu ringen, daß dies also nun
erst möglich sei, wenn der materielle Hunger gestillt, daß es nun gelte,
den geistigen Hunger zu stillen, und daß an Stelle materieller Leiden
und Nöte geistige treten und an Stelle materieller geistige Kämpfe
und Überwindungen. Müßte aber nicht gerade dann - eine von Marx
bisher aufgeschobene Frage ¦- eine entscheidende Rolle spielen die
Frage nach einem alles nur Naturhafte und alles Wirtschaftliche, das
die bisherige Gewalt als Tyrann des Menschen verloren hätte,
überschreitenden, hinter sich lassenden Sinn des menschlichen Lebens -
die frage nach Qott?

Nach Marx befreit sich jedenfalls der Mensch mit den ihm von
der Natur und der Wirtschaft gegebenen oder besser den von ihm
selbst produzierten Kräften - selber von der Übermacht der Natur
und der Wirtschaft. Das faktische Dasein solcher Kräfte - die
Möglichkeit einer solchen Befreiung allein - mit diesen Mitteln - konnte
und wollte wohl auch Marx nicht beweisen. Er hat sie einfach postuliert.

Gerade an dieser Stelle, an diesem «Ort des Lebens», erhebt sich
die Frage nach der Wirklichkeit Gottes und seines Reiches. Die Frage
nach dem lebendigen Gott ist von der Kirche her gestellt, aber sie wird,
das haben wir gesehen, gerade auch zur Frage nach der wahren Kirche
und der Erfüllung ihrer Mission gerade an der Stelle, wo auch Marx
die Frage nach der Realisierung eines sozialistischen Humanismus
stellt. Auch dieser wird zur Frage an die Kirche. Nach all dem bereits
Gesagten erhebt sich somit folgendes dringende Problem für die
Kirche, für den Christen: sie haben den Weg zurückzufinden von
einem von der wahren Wirklichkeit des Menschen und menschlicher
Beziehungen wegführenden, ihn, den Christen, fremden Gewalten
ausliefernden privaten «frommen Bewußtsein» etwa im Sinne Schleiermachers

oder des Pietismus oder von einer Pflege der sogenannten
«Eigengeseßlichkeiten» der Welt in die Wirklichkeit des Menschen.
Die Verantwortlichkeit der Kirche gegenüber der Welt, und im be-

582



sondern gegenüber der sozialen Wirklichkeit, ist damit gegeben,
daß sie sich zu Jesus Christus als dem wahren Herrn der Welt
bekennt. Jesus Christus ist aber der der in seiner Barmherzigkeit um
unserer Rettung willen den Kampf gegen die Mächte des Bösen
aufgenommen und sie am Kreuze und durch seine Auferstehung ent-
mächtigt hat.

Ein Bekenner Christi sein, heißt aber, sich zur Tat Christi selber
so bekennen, daß man sein ihm gehorsamer Mitstreiter wird - sein
Mitstreiter zuallererst für die Erhaltung dieser Welt, auf daß sie
errettet und den Mächten der Finsternis entrissen werde. Zu diesen
Mächten gehört aber in allererster Linie die soziale Ungerechtigkeit,
die Herrschaft des Mammons, und die mit ihr verbundene Depravie-
rung des Menschen. Wir Christen haben darum auf den Ruf von Marx
nach Wiederherstellung der Menschenwürde, nach der Reintegration
des Menschen auch und gerade im proletarischen Menschen mit einem
deutlichen Ja zu antworten, denn «so spricht der Herr: Haltet Recht
und Gerechtigkeit» (Jes. 56, 1). Das soll besagen: der Kampf der
israelitischen Propheten für die soziale Gerechtigkeit und gegen die
ausbeuterische Haltung der oberen Klassen im Namen Gottes ist erst
recht Pflicht eines jeden Christen, der sich wahrhaft zum Vater Jesu
Christi bekennt. Er wird also den marxistischen Humanismus, der eine
Klassennot, vor allem die des Proletariats, die auch und vor allem
auch eine geistige ist, als eine die ganze Menschheit verseuchende
Pest beseitigen will, in diesem Trachten unterstüßen; nur wird er dies
aus einem tieferen Wissen heraus tun, aus der Erkenntnis Gottes,
und darum auch aus einer besseren Erkenntnis des Menschen; denn
er wird mit dem Propheten (Jes. 56, 1) weiter sagen: «denn mein Heil
ist nahe, daß es komme, und meine Gerechtigkeit, daß sie offenbart
werde». Diese Gerechtigkeit Gottes ist in Jesus Christus offenbar
geworden, und um ihretwillen steht alles Bemühen der Menschen um
Gerechtigkeit unter Gottes Verheißung. Um der in Jesus Christus
Fleisch gewordenen barmherzigen Gerechtigkeit Gottes willen dürfen,
sollen und müssen wir Christen kämpfend eintreten für eine soziale
Gerechtigkeit, die auch der Nichtchrist auf seine Art versteht und auf
seine Art zu verwirklichen sucht, allerdings er mit der einzigen Hoffnung

auf seine eigene menschliche Kraft. Der Christ aber wird das
tun im Glauben daran, daß Gottes Gerechtigkeit, die so sehr anders
ist gegenüber aller menschlichen Gerechtigkeit, als Gott anders ist als
wir Menschen, in Erfüllung geht. So wird der Glaube an Jesus Christus
als Glaube, der uns vor Gott rechtfertigt, zu der besonderen Kraft und
zugleich Verpflichtung, die der Christ als etwas Besonderes mitbringt
in die Nöte der sozialen Gegensäße und Kämpfe. Er darf und kann
um Christi willen ihnen nicht ausweichen und wird sich also gerade
nicht in einer aparten «Reichsgottesgeschichte» abschließen und die
Welt ihrem Schicksal überlassen, dabei heuchlerisch an allen Vor-

583



teilen, Machtpositionen und Reichtümern dieser Welt profitierend,
sondern zeigen, daß Gott kein jenseitiges Gespenst ist, das die
Menschen ablenkt von den Verpflichtungen des Diesseits, sondern der
Herr dieser Welt, der sie durch seinen Sohn Jesus Christus allen bösen
Mächten der Ungerechtigkeit zum Troß regiert. Die Christen haben
besonders in den kommenden Jahren der Wiederaufrichtung Europas
auch und vor allem in sozialer Beziehung gerade den Marxisten zu
zeigen, daß sie auch da sind und daß Christus das Seufzen der im
Proletariat besonders vernehmlich schreienden Kreatur vernimmt.
Dann, nur dann, wird der heillose Zwiespalt zwischen marxistischem
Materialismus und einem spiritualistischen Christentum deswegen
aufhören können, weil der Marxist seinen Materialismus abbauen kann,
so wie der Christ seinen Spiritualismus - seine eigene Vergespenste-
rung Gottes und seines Reiches — überwunden hat.

Die entscheidende Frage, die Marx an den Menschen stellt, ist
die: wie gelangst du zu deiner Eigentlichkeit, das heißt zur Freiheit
deiner selbst? Seine Antwort ist die: das geschieht allein durch
Befreiung von aller Selbstentfremdung, die heute vor allem in der
ökonomischen Abhängigkeit des Menschen unter der Diktatur des Kapitals

besteht, und in der Befreiung zur freien Entfaltung der schöpferischen

Kräfte des Menschen und zugleich zu einer freien Gestaltung
der persönlichen Beziehungen von Ich und Du in einer neuen,
sozialistischen Gesellschaft.

Zu all dem kann und muß der Christ als Christ ja sagen; er wird
aber über all die Fragen und Antworten von Marx hinaus erklären
müssen, daß die Eigentlichkeit des Menschen nur verwirklicht wird
in der und durch die Verwirklichung des wahren, ursprünglichen
Verhältnisses des Menschen zur Lebendigkeit Gottes in der Verwirklichung

der Gottebenbildlichkeit, die geschieht durch das Kommen
Gottes zu dem Menschen, durch das leßtlich allein der Mensch eine
wahre und zwar eine große, herrliche Zukunft hat. Die
Menschwerdung des Menschen ist ohne Christus nicht zu realisieren. Und
zwar hängt davon sowohl die Befreiung des Menschen und damit
gerade auch der menschlichen Arbeit unter den heutigen durch die
Herrschaft des Kapitals bedingten Zuständen ab, ebenso wie die
Verwirklichung echter menschlicher Gemeinschaft durch eine konkrete,
alle gesellschaftlichen Beziehungen umfassende Brüderlichkeit. Der
christliche Glaube ist wahrhaftig nicht weniger, sondern in einem noch
viel umfassenderen Sinne auf die Zukunft des Menschen ausgerichtet
als der Marxismus, gehört doch gerade zu dieser Zukunft des Menschen

auch die verheißene Überwindung des Todes, der sich wie ein
düsterer Schatten über alle weltimmanenten Fortschrittsideen niedersenkt.

Nicht also in der Frage der Bekämpfung des Kapitalismus und in
der Frage der Verwirklichung des Sozialismus und Kommunismus

584



scheiden sich hier die Geister, sondern in der Entscheidung für oder
gegen den Glauben an Christus und die Auferstehung. In und mit ihr
entscheidet sich auch schließlich die Frage der wirklichen Überwindung
des Kapitalismus, und darüber hinaus der sich in diesem, aber nicht in
ihm allein sich besonders verheerend auswirkenden Vergewaltigung
des Menschen durch den Menschen. Die wahre Verwirklichung
menschlicher Brüderlichkeit selber wird also gerade entschieden in der
Gottesfrage, durch unser Verhältnis zur Wirklichkeit Gottes. Zu sich
selber gelangt der Mensch nur im Ernstnehmen des lebendigen Gottes,
der heute vom Menschen um dessen Gottesverhältnis willen und
darum auch um dessen eigener Reintegration zum wahren Gottesbild
willen die Verwirklichung des Sozialismus verlangt. Nur in Christus
kann also die Selbstentfremdung des Menschen, wie sie gerade Marx
versteht, wahrhaft überwunden werden, aber eine solche Überwindung

geschieht nicht «privat» im stillen Kämmerlein der Privatreligion,
sondern in der radikalen Umgestaltung der Beziehungen zwischen
Mensch und Mensch, wie sie wiederum Marx erstrebt hat. Damit wird
die «Spannung», die zwischen Christentum und Marxismus besteht,
als ein echtes dialogisches Verhältnis von christlichem Glauben und
dialektischem Materialismus erfaßt; die von diesem aufgeworfene
echte menschliche Problematik erhält ihre leßte Beantwortung im
christlichen Glauben, im Ernstnehmen des von Christus verkündeten
und in ihm offenbarten Evangeliums. Was wir unter diesem dialogischen

Verhältnis verstehen, ist nun deutlich zu machen.
Karl Marx nimmt den Menschen in dem Bereiche seines Daseins

ernst, wo dies auch das Evangelium tut. Das ist der Arbeitsprozeß
und das durch diesen wesentlich bestimmte Verhältnis zum Nächsten.
Für Marx ist dies der Ort, wo die Frage nach der Realisierung des
Sozialismus akut wird und wo die Offenbarung des Menschen in
seiner Menschlichkeit ermöglicht werden soll. An diese Stelle verseßt
auch Jesus den Menschen in seinen Gleichnissen, und dann vor allem
Paulus überall da, wo er von der Bedeutung und Würde menschlicher
Arbeit redet. Nicht zufälligerweise ist auch da der Ort, wo Adam
nach dem Sündenfall dem Fluche verfiel: «Im Schweiße deines
Angesichtes sollst du dein Brot essen», und ebenso der, wo der neue
Segen Gottes gegenüber den Menschen in Jesus Christus offenbar wird.

Es ist höchst bezeichnend, daß gerade Paulus den Heiligen Geist
als Erlöser in die tiefste Not des Menschen hineintreten läßt, gerade
da hinein, wo er sein tägliches Brot verdient. Man hat nicht genügend
beachtet, daß der Apostel 1. Thess. 4, 3-7 ausgerechnet das zur Heiligung

rechnet, das heißt aber als eine Wirkung des Heiligen Geistes
betrachtet, «daß keiner seinen Bruder übervorteilt», und dies mit der
Ermahnung verbindet, «die eigenen Angelegenheiten (selbst) zu
besorgen und mit den eigenen Händen zu arbeiten, damit ihr wohl an-

585



ständig wandelt gegenüber denen, die draußen sind, und nichts
bedürft» (l.Thess. 4, 11 f.).

Es ist von größter Bedeutung, wie hier das christliche Heiligungsstreben

mitten ins wirtschaftliche Leben hineingreift, in dessen Mittelpunkt

die Arbeit steht. In scharfem Gegensaß zu der Abschäßung der
Handarbeit in gewissen Kreisen des heidnischen Altertums, die im
Zusammenhang steht mit der Sklavenwirtschaft, weiß gerade Paulus
die dem eigenen Unterhalt dienende Arbeit als natürliche Grundlage
des Lebens hoch zu schäßen und gerade als solche in den Dienst Gottes
zu stellen und als im Glauben geschehendes Handeln auch als Dienst
Gottes zu würdigen, ist doch der Glaube durch die Liebe tätig (Gal.
5, 6), die Liebe, die alles Handeln des Christen in allen Lebenssituationen

bestimmen soll. Weil die rechtverstandene Arbeit mit eigenen
Händen zum Aufbau der Schöpfung Gottes dient, verabscheut
derselbe Paulus den Müßiggang (2. Thess. 3, 11). Damit ist implicite
alles nicht selbsterarbeitete, von der Arbeit anderer profitierende
«arbeitslose» Einkommen oder Brot als Raub verurteilt: «Wer nicht
arbeiten will, der soll auch nicht essen» (2. Thess. 3, 10). Dieses
biblische Wort ist nicht zufällig in die Verfassung der Sowjetunion
eingegangen. Welchen. Frevel das arbeitslose Einkommen und die mit
ihm verbundene Ausbeutung gegenüber dem Menschen bedeuten, das
haben dann allerdings erst der entwickelte Kapitalismus und die
Erkenntnis desselben in seiner ganzen Tragweite gelehrt. Diese Tatsache
nötigt die Kirche heute um so mehr zu einer klaren Stellungnahme
zum Wirtschaftssystem des Kapitalismus und zu der durch ihn
hervorgerufenen besonderen Not des Menschen.

Demselben Zusammenhang sind schließlich auch die beiden Zeugnisse

vom sogenannten Kommunismus der Urkirche einzureihen (Ap.-
Gesch. 2, 42-47 und 4, 31-5, 11). Sie sagen genau dasselbe, was auch
Paulus auf seine Weise ausgeführt hat. Auch hier ist die Rede von
denen, denen Wesentliches «mangelt».

Um ihretwillen entsteht die Gemeinschaft der Güter. Und all das
geschieht als eine Wirkung des Heiligen Geistes, des Pfingstgeistes.
Sie beginnt mit der Gemeinsamkeit des «Tisches», im Brechen des
Brotes und «in gemeinsamen Gebeten». Hier, wo der Mensch gemeinsam

ißt und trinkt, wo er arbeitet und die Notdurft seines Lebens
befriedigt, da hinein, in diese echte Wirklichkeit des Menschen und
der menschlichen Beziehungen untereinander, da und nur da hinein
tritt Gott und wird durch seinen Geist unter den Menschen lebendig.
Das ist dann auch der Ort, «wo Zeichen und Wunder geschehen», und
nicht zufällig sind es Brot und Wein, in denen immer wieder Jesus
Christus für seine Gemeinde als ihr Herr und Bruder, auf daß wir
Brüder würden in ihm, gegenwärtig wird. Der Tisch des Herrn ist
dahin gestellt und mit ihm Jesus Christus selber, wo die Menschen des

täglichen Brotes bedürfen, um es bitten und für es danken. Nur von hier

586



aus kann echte Brüderlichkeit entstehen. Nur hier wird wahre Kirche,
so wie auch die Urkirche entstanden ist. Die Kirchen haben zu
Unrecht aus all dem weithin einen besonderen, vom realen Leben der
Menschen abgelösten, sakralen Raum gemacht.

Wo seit jeher der Mensch seine Menschlichkeit zu bewähren hatte,
am Orte seiner Arbeit und in der Gestaltung derselben, da wird heute
nun in besonderer, in neuer Weise, ja in einer entscheidenen Weise
die Frage nach dem Sozialismus akut. frift Lieb.

(Schluß folgt.)

Das russische Problem in christlicher Sicht

Viele Christen aller Konfessionen glauben heute, gegen das
kommunistische Rußland den Kreuzzug predigen und mit verdammenden
Urteilen nur so um sich werfen zu dürfen. Von diesen Leuten würde
gewiß Christus heute wiederum sagen: «Ihr wißt nicht, wes Geistes
Kinder ihr seid !» In der Tat wissen sie nicht, von welchem Geiste sie
in Wahrheit getrieben werden. Wahrhaft große und christliche Geister,

das kann man immer wieder beobachten, schwimmen mit diesem
antibolschewistischen Strom nicht mit, nicht weil sie etwa mit dem
Kommunismus liebäugelten sondern weil sie wissen, daß alle Urteile,
die nur von Parteileidenschaft diktiert sind, verhängnisvolle Folgen
haben. Nicht zuleßt wird dadurch eine gefährliche Angst- und
Kriegspsychose gefördert, mit all ihren schlimmen Folgen. Angst und Furcht
sind nie gute Berater.

Es scheint uns daher, daß die verantwortliche Presse alles
unternehmen sollte, um das Volk zu einem ruhigen, objektiven, christlichen

Urteil über das Phänomen des Ostens zu bringen.
Im Aprilheft der Pariser Zeitschrift «Année politique» erschien

ein Artikel von Fr. W. Förster, der unseres Erachtens es wert ist, einer
größeren Öffentlichkeit zugänglich gemacht zu werden, weshalb wir
ihn hier teilweise aus dem Französischen überseßen.

Förster wendet sich »zunächst gegen die bei uns allgemein übliche
Gleichseßung der Nazidiktatur mit der Sowjet-Diktatur. «Es beweist
eine völlige Unkenntnis der russischen Revolution, wenn man sie
vergleicht mit dem Unternehmen Hitlers. Troß allem, was wir von
unserem westlichen demokratischen Standpunkt aus gegen die Sowjets
anführen können, war das Ziel der russischen Revolution doch
konstruktiver Natur, nämlich die Begründung eines wirtschaftlichen
Systems, dessen Grundlage nicht der persönliche Profit, sondern die
Hingabe an das Ganze, die Gemeinschaft, ist. Es steht hier nicht in Frage,
ob solch ein System dauerhaft sei und durch seine eigene Anziehungskraft

im Volke jenen Opfergeist auslöse, der hierzu erforderlich ist

587


	Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats (Fortsetzung). 5., Der marxistische Humanismus ; 6., Selbstschöpfung des Menschen oder Arbeitsheiligung. Die Verantwortlichkeit der Kirche für die Welt

