Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 12

Artikel: Die Theokratie, der Weltrat der Kirchen und der Krieg
Autor: Heering, G.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dann wird der Weg zum Andern
Der Weg zu Dir allein:

Es wird das dunkle Wandern

Ein Weg im Lichte sein.

Und so aus Deinem Bogen
In Demut und Vertraun

Im Dunkel nachgezogen
Hilf uns Dein Reich erbau’n!

Margarete Susman

Die Theokratie, der Weltrat der Kirchen
und der Krieg '

Vorbemerkung. Ende Mirz dieses Jahres habe ich in einer regionalen
Konferenz der IFOR (International Fellowship of Reconciliation; «Kerk
en Vrede» ist ihre hollindische Abteilung), in welcher englische, deutsche,
belgische, franzosische, schweizerische und hollindische Vertreter des
christlichen Pazifismus zusammentrafen, einen .Vortrag iiber obenstehendes
Thema gehalten. Der Vortrag war auf die kommende Amsterdamer Tagung
des Worldcouncils (August/September) abgestimmt. Auf Wunsch der
IFOR-Konferenz habe ich im April eine kurze Zusammenfassung meines
Vortrages der damaligen Redaktion der «Neuen Wege» zugeschickt. Sie
blieb aber in ihrem Portefeuille liegen. Im Oktober bat mich die neue Re-
daktion, ob sie meinen Beitrag etwas umgearbeitet dennoch aufnehmen
diirfte. Ich habe zugestimmt, nur wenig geéindert und eine kurze Betrach-
tung der Assemblée-Aussprache hinzugefiigt. G.].H.

In der ersten Hilfte meines Vortrages gab ich eine Auslegung der
Idee der Theokratie. Theokratie, das heifit Gottesherrschaft, gehért zur
prophetischen Religion. Im alten Israel war diese Idee lebendig. Sie
umfafite das Leben der Religion, des Volkes, des Staates: Gott ist der
Herr aller Dinge. Im Mittelalter haben die Pipste, und spiter hat der
reformierte Protestantismus versucht, die Theokratie ‘aufrechtzuerhal-
ten. In den legsten Jahrhunderten aber und immer mehr haben der
moderne Staat und die moderne Gesellschaft, denen die feudale So-
ziologie der Kirche nicht mehr angemessen war, sich von der kirchli-
chen Autoritit emanzipiert und sind vollstindig sikularisiert worden.

Die Kirche wurde im offentlichen Leben ziemlich machtlos und
vom Staatsurteil abhingig. In den Vereinigten Staaten Amerikas wird
vielleicht noch die gréfite Unabhingigkeit der Kirche vorgefunden.
Dort tibt die Kirche mit ihrer Féderation auf die soziale und politische
Haltung der Regierung groflen Einfluf} aus. Leider ist das amerika-
nische Volk von den sozialen Forderungen der heutigen Weltlage

565



- noch wenig durchdrungen, und die Geschifts- und Geldmagnaten be-
einflussen mit ihren Zeitungen die 6ffentliche Meinung. — In RufSland
und in den russifizierten Staaten bezahlt die Kirche die Freiheit ihres
Kultus mit einer sklavischen Folgsamkeit und Schweigsamkeit. Im all-
gemeinen kann man sagen, dafl das Wort Adolf Harnadks sich bewéhrt
hat: «Wenn es den Kirchen nicht gelingt, ihre Ideale im Staate aufzu-
richten, so wird der Staat seine Ideale in der Kirche pflanzen.»

Die Trennung von Staat und Kirche war und ist noch eine Not-
wendigkeit, besonders in den kirchenreichen Lindern, und vielleicht
wird sie es bleiben. Eine klerikale Gewaltherrschaft der romischen
oder calvinistischen Kirche wiinschen wir nicht zuriick. Aber niemals
darf die Kirche ruhig ansehen, daf} auch Staat und Religion getrennt
werden, denn das gefdhrdet die Idee der Gottesherrschaft, der Theo-
kratie. Diese Idee ist nicht bloff der Gedanke alter Propheten und
~ herrschsiichtiger Kirchenfiirsten, sondern der unentbehrliche Gedanke
jedes prophetischen, jedes christlichen Glaubens.

Die christliche Auffassung der Theokratie soll von der Vision des
Gottesreiches gendhrt werden. Die englische 'Ubersetsung von Spr. Sal.
29, 18 lautet: «Where there is no vision, the people perish.» Unsere
Bibel hat eine solche Vision, das Reich Gottes. Dieses Reich schauen
wir durch das Fenster Jesu Christi. Theokratie und Gottesreich ge-
héren zusammen. Die Theokratie ist die irdische Ausdrucksform der
himmlischen Erwartung; sie ist Vorbereitung: «Bereitet dem Herrn
den Weg!» Es bedeutet keine Kontinuitdt, denn das Gottesreich ge-
hért einer anderen Ordnung an, und zwischen beiden Ordnungen liegt
das Gericht. Es gibt aber eine heilige Richtung, einen heiligen Anlauf:
Gerechtigkeit. Fir das christliche Bewufitsein gibt es keine Gerechtig-
keit ohne Barmherzigkeit.

Die Kirche soll sowohl die Realitit dieser Welt als die Realitit
des kommenden Reiches ins Auge fassen. Tut sie das, dann ist sie
genotigt, sich darum zu bemiihen, daf} die Theokratie realisiert werde.
Diese Bemithung darf in ihrer Predigt nicht fehlen. Was den Inter-
nationalen Versshnungsbund und seine hollindische Abteilung «Kerk
en Vrede» beschiftigt, ist nichts anderes als ein Teil dieser Bemithung
um die Gottesherrschaft, Was die Kirche Christi, wozu die IFOR und
Kerk en Vrede gehoren, was die Kirche Christi als solche fur die
Realisierung der Theokratie vermag, ist — aufler von der Gnade
Gottes — von drei Bedingungen abhingig: 1. von der 6kumenischen
Zusammenarbeit der verschiedenen Kirchen, 2. von ihrer Selbstindig-
keit dem Staate gegeniiber, 3. von ihrem mutigen Bekenntnis der
christlichen Wahrheit.

Diesen Sommer fand hier in Amsterdam die grofle ékumenische
Tagung des Weltrates der Kirchen statt. Die Delegierten von mehr
als 130 Kirchen aus allen Weltteilen kamen zusammen, um sich tber
das Thema «Man’s disorder and Gods design» zu beraten. Was

566



durfte von der Konferenz an Hoffnungen und Erwartungen in bezug
auf die brennendsten Fragen gehegt werden? Wir geben hier einige
solcher, vor der Konferenz angestellter Erwigungen wieder. Vielleicht
ist es nun eine letste Gelegenheit, welche Gott der Kirche gibt, die Welt
und sich selbst zu retten. Gott gebe, daf} die Kirche ihre Einheit finde
und als Kirche Christi, unabhingig von den zeitlichen nationalen
Interessen und unabhingig von ihren Staatsregierungen, ihre eigene
Sprache zu reden imstande sei. Gott gebe, dafl nicht blof scharf-
sinnige Theologen und kluge Kirchenminner ihre Meinung .abgeben,
sondern daf auch prophetische Figuren aufstehen werden, die das
Feuer in die Assemblée werfen, so, dafl es in ihrer Mitte Pfingsten
werde und aus dem heiligen Geist die Kirche neu geboren werde.
Wir haben zuviel alte Kirchen mit einer alten, miiden Stimme,

Die Schwierigkeiten werden zahlreich und grofl sein. Um ein
Beispiel zu nennen: Ruflland! Wird man im allgemeinen und begreif-
lichen Abscheu gegeniiber der kalten, die Freiheit totenden Umklam-
merung der Tschechoslowakei militirische Mafinahmen gegen Ruf3-
land befiirworten? Oder wird man tiefer graben und die Frage stellen:
Hat der Kommunismus, wie er heute erscheint, etwas mit dem lang-
jahrigen sozialen Unrecht zu tun? Etwas mit den alten MifSverhilt-
nissen zwischen reich und arm, zwischen schwarz und weif}, zwischen
Koloniallindern und kolonisierten Vélkern? Etwas mit den Folgen
des Krieges, der ja doch so deutlich die Lehre verkiindet, daf3 das
Ziel die Mittel heiligt und jedes Mittel erlaubt sei, um das Ziel zu
erreichen? Und ist die westliche Demokratie selber am Untergang der
tschechoslowakischen Demokratie auch mitschuldig (Miinchen 1938)?
Wie dem auch sei, die Frage soll gestellt werden: Woher kommt es,
daf} es jetst in so vielen Lindern so viele Kommunisten gibt? Darf
die Kirche die Antwort der dngstlichen Bourgeoisie, welche von einer
Zunahme von Riubern, Dieben, Kommunisten und andern Verbre-
chern redet, tibernehmen und im kirchlichen Stil tiber Siinde und
Siinder predigen, welche von Gott und seiner Kraft (gemeint werden
die westlichen Armeen) noch zeitig niedergeschmettert werden sollen? -
Gott gebe, daf$ diesen Sommer von Amsterdam aus ein kriftiger Ruf
und Impuls zur christlichen Kritik und Revolution in die Welt gehe,
damit der blutigen Revolution und dem blutigen Kampfe vorgebeugt
werde. Nur in diesem Sinne kann «Man’s disorder» gelést werden.
Gott gebe in seiner Barmherzigkeit, daf} es noch nicht zu spit sei!

Die 6kumenische Tagung von Amsterdam sollte reden, wie die
UNO nicht reden kann, weil dort der Geist Christi fehlt. Sie sollte
aber auch mehr sagen als der Weltbund fiir Freundschaftsarbeit der
Kirchen (World-alliance), mehr auch, als «Stockholm» und «Lau-
sanne» bis jetst gesprochen haben.

Das Ziel der Tagung ist dasselbe wie das Ziel der Kirche: Be-
kenntnis der christlichen Wahrheit. Sie hat, wie ihr Herr und Heiland,

567



den Auftrag: «Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, daf}
ich fiir die Wahrheit zeugen soll.»

Diese Wahrheit ist nicht nur die allgemeine Heilswahrheit und
der allgemeine Inhalt der Gebote Gottes. Die Kirche soll auch den
Mut haben, in dieser bestimmten Zeit etwas Bestimmtes zu sagen,
konkret zu werden, bedeckte Liigen aufzudecken und ins Licht der
Wahrheit zu stellen. Im Kampf gegen die Sklaverei im vorigen Jahr-
hundert war eine evangelische Botschaft der Kirche ohne Achtung der
Sklaverei nur eine halbe evangelische Botschaft. So hat die Kirche bis
jetst in ihren okumenischen Tagungen und Botschaften eine wichtige
Wahrheit, welche in unserer Zeit sichtbar geworden ist, verschwiegen.
Hauptsichlich, um diese Wahrheit mit grofilem Nachdruck auszu-
sprechen, sind wir, Teilnehmer dieser regionalen Konferenz der IFOR,
gerade hier versammelt. Diese Wahrheit lautet: Krieg, besonders der
moderne Krieg, ist die schlimmste Krinkung des Evangeliums, die
schirfste Verleugnung Jesus Christi. Es gibt keinen Zwedk, der diese
‘Mittel heiligt. — Man kann nicht beten: «Es komme dein Re1ch» indem
man mit allen Mitteln der modernen Technik das Reich des Satans
aufrichtet. Die Theokratie, welcher wir dienen und die wir stiigen
sollen, bedeutet nicht die Herrschaft eines griechischen oder germa-
nischen Gottes, sondern die Herrschaft jenes Gottes, der sich in Jesu
Christo offenbart hat. Im Kriege aber wird der Wille dieses Gottes
vergessen und werden die Prinzipien des Evangeliums zertreten. Denn
dieses ist am Kriege das Schlimmste: Die Vernunft, welche den Krieg
leitet, ist von jeder moralischen Grundlage losgerissen, an keine
ethische Norm gebunden, ihre einzige Absicht und ihr einziger Maf3-
stab ist: der Erfolg, der vernichtende und niederschlagende Erfolg.
Nach Hiroshima und Nagasaki brauchen wir das nicht mehr zu be-
weisen. Und auch wenn man die Atomkraft beiseite 1af3t, das zwei-
tigige Bombardement Dresdens, wo fast nur Frauen, Greise und
Kinder tibrig waren und wo in zweimal 24 Stunden 200 000 Menschen
vernichtet worden sind, spricht genau dieselbe Sprache. Und es waren
nicht heidnische, nihilistische, faschistische oder kommunistische Luft-
michte, die es ausfuhrten sondern es war in Hiroshima und Dresden
beide Male die Luftwaffe einer christlichen Nation.

Als Japan nach dem Experiment mit der Atombombe kapitulierte
und die alliierte Welt jubelte, war da ein Pfarrer in der Nihe Londons,
der Pfarrer von St. Alban, der sich weigerte, in seiner Kirche einen
Dankdienst abzuhalten: «Mit diesen Mxtteln» sagte er, «darf man
den Sieg nicht erzwingen.» Ein mutiger, aber naiver Kerl. Er hatte den
vollig amoralischen Charakter des Krieges noch nicht durchschaut.

Von den Fithrern der Kirchen, die in diesem Sommer in Amsterdam
zusammenkamen, durfte, mufite man erwarten, daf} sie das wohl getan
haben, daf} sie dle Wahrheit um den Krieg kennen und den Mut auf-

568



bringen, sie auszusprechen. Wenn die Kirche nicht redet, werden die
Kinder rufen und die Steine schreien!

Ich hoffe und ich fiirchte zugleich, die Kirche versteht die Kunst,
in einer alten, vergangenen Ideologle zu denken und in einer alten
Terminologie zu reden. Noch immer kann man horen, daf} der Apo-
stel in dem 13, Kapitel des Rémerbriefes der Obrigkeit "das Recht gibt,
wenn notig, Krieg zu fithren, denn, so steht geschrieben, «die Obrig-
keit ist Gottes Dienerin und trﬁgt das Schwert nicht umsonst». Als ob
der Apostel Paulus an den Fall gedacht hitte, daff zwei Obrigkeiten
einander und ihre Volker zu vernichten versuchen, auflerdem noch mit
andern Mitteln als mit einem Schwert. Noch immer beruft sich die
Kirche auf den mittelalterlichen, noch von der Reformation verteidig-
ten Begriff des «gerechten Krieges», bellum justum, obschon eine der
Bedingungen des gerechten Krieges sagt, dafl er auf rechte Weise
(modus rectus), das heiflt mit redlichen Mitteln, gefithrt werden soll.
Und als Calvin aufzahlt, was der gerechte Krneg deshalb unterlassen
soll, zeichnet er den modernen Krieg und elgenthch jeden Krieg nach
dem Leben. Alles, was verboten wird, wird getan, in grofSartiger Weise
getan. — Und auch wenn der Theolo-ge (er ist meistens weltabgewandt
und weltgewandt zugleich) die Einsicht gewinnt, daf} der Krieg mora-
lisch und religios nicht zu rechtfertigen sei, daf} Krieg Stinde und nichts
als Siinde ist, da versucht er vielleicht, wie es vor dem zweiten Welt-
krieg ein deutscher evangelischer Bischof unternahm, das Paradoxe
annehmbar zu machen, daf$ «der Christ um Gottes willen in eine Welt
“hineingehen soll, die Gott nicht will», das heifit sich in die Siinde zu
stiirzen, um die Siinde aufzuheben. Die Kirche und die Theologie
waren bis jetst in bezug auf die Kriegsfrage altmodisch, biblizistisch,
abstrakt und sophistisch und konnten dem Staat und dem National-
gefithl gegeniiber nicht zu der Einsicht durchdringen und den Mut
aufbringen, zu sagen, daf3 das Evangelium und der Krieg sich verhalten
wie Wasser und Feuer. Zusammen konnen sie nicht sein und nicht
herrschen, denn sie vernichten einander.

*

Wir sind froh und dankbar, dafl der Aufruf zur ersten Versamm-
lung (Assembly) des Weltrates der Kirchen August 1948 in Amster-
dam tiber das Thema «Man’s disorder and God’s design» anfingt mit
dem demiitigen Bekenntnis, dafl «die Kirchen selbst an dem Disorder,
der Unordnung, teilgenommen haben und mitschuldig sind. «Der Kon-
trast zwischen dem hohen Beruf der Kirche Christi und ihren sicht-
baren Institutionen, den bestehenden Kirchen, ist zu offenkundig.»
Mit Gottes Hilfe muf3 die kommende Versammlung der Kirchen, welche
Gott zusammengefiihrt hat, sich der Verantwortung bewuf3t bleiben,
um «ohne Unterlaf} zu versuchen, das Ganze des menschlichen Lebens
und der menschlichen Verhiltnisse unter das Kénigtum Christi zu

569



bringen.» Wir sehnen uns nach dem Tag, da der Herr Jesus Christus
die Kirchen wieder unter seine Gewalt bringt, in ihrer Mitte seine
Herrlichkeit offenbart und sie dazu bringen werde, mit einer deut-
licheren Stimme zu reden und zu handeln als diejenigen, die Ihm als
ihrem einzigen Herrn dienen.»

Wir sind aber auch froh und dankbar, daf$ der Internationale Ver-
sohnungsbund dem Weltrat der Kirchen eine Adresse oder Petition,
mit den Namen aus fiinfzehn Lindern unterzeichnet, eingereicht hat,
in welcher der Versohnungsbund darauf aufmerksam macht daf3 unter
die erschreckenden AufSerungen von «Man’s disorder» an erster Stelle
wohl der Krieg gehort, und dafs, wenn «God’s design», Gottes Plan,
fiir die menschliche Gesellschaft nur einigermaflen verwirklicht werden
soll, dieses Ubel verschwinden miisse.

Die Petition des Verséhnungsbundes erinnert an die Aussprache -
der Oxford-Konferenz for Life and Work 1937, in welcher schon aus-
gesprochen worden ist, daf3 die universelle Kirche Christi ohne Vor-
behalt den Krieg verurteilen soll als «auferlegte Feindschaft, teuflische
Schindung der menschlichen Personlichkeit, als grifiliche Verdrehung
der Wahrheit und Schmihung der Gerechtigkeit Gottes, welche uns
in dem gekreuzigten Christus offenbar worden ist». — Dennoch hat die
Oxford-Konferenz es nicht gewagt, eine resolute Stellung einzunehmen,
weil die Meinungen der Kirchen so weit auseinanderigingen. Es ist
jedoch nicht maéglich, sagte sie, sich in dieser Differenz zu beruhigen.
Sie fordert die Kirchen auf, weiter zu studieren und tiefer in das Pro-
blem einzudringen, um in dieser Sache besser und einheitlicher Gottes
Willen zu verstehen. .

Der «International Fellowship of Reconciliation» fragt nun in seiner
Petition, ob wir nach diesem zweiten schrecklichen Weltkrieg mit
seinen hollischen Erfindungen und Experimenten noch nicht geniigend
gelernt haben, welchen Weg die Kirche zu wihlen hat. |

Wir leben sagt die Adresse des Versshnungsbundes, in einer
Schopfungsordnung, welche durch die Siinde und die Schuld der Men-
schen und Vélker ganz und gar verdorben ist. Wir glauben, daf} es
Gottes Wille ist, dafl die verdorbene Schopfungsordnung von der
Gnadenordnung der Erlosung gerettet werde. Deshalb haben die
Jiinger Christi, strenger und gewissenhafter denn je, sich der Gnaden-
ordnung zu fiigen und sich zu weigern, der Welt gleichférmig zu wer-
den. Nur auf dieser Grundlage sind wir imstande, die drei Prinzipien
ernst zu nehmen, welche der Weltrat der Kirchen als die notwendig-
sten Punkte des Glaubens von den Teilnehmern der Ratsversammlung
fordert: Inkarnation, Versdhnung und Auferstehung. Im Angesicht
eines Krieges, von den Kirchen sanktioniert, verlieren sie jeden Sinn.
Der Kriegsfrage gegeniiber achte die Kirche auf das ernste Wort des
Evangeliums: «lhr seid das Salz der Erde. Wo nun das Salz dumm
wird, womit soll man es salzen?»

570



" In Amsterdam waren nicht, wie in Oxford, unabhanglge Christen
zusammen, sondern die offiziellen Vertreter der Kirchen, Daher durfte
man eine radikale Antwort auf die Kriegsfrage wohl hoffen, kaum aber
erwarten. Die Assemblée war im allgemeinen von ernstem "und hohem
Geist erfilllt und hat manche wertvolle Resolutionen angenommen,
wofiir wir dankbar sind, so zum Beispiel im Konflikt Amerika—Ruf3-
land und in Hinsicht der Rassen- und Kolonialfrage. Dafl der Weltrat
der Kirchen wirklich aufgerichtet worden ist, ist von hoher Bedeutung.
Der Pfingstgeist aber ist nicht gekommen, und auch aus dieser Ursache
ist in der IV. Sektion («Die Kirche und die soziale Unordnung») in
bezug auf das Problem Kirche und Krieg die Einheit ausgeblieben.
Wohl sind einstimmig Meinungen ausgesprochen, welche man frither
von offiziell-kirchlicher Seite nicht horte. Zum Beispiel nach einer
kurzen Skizze des modernen Krieges: -

«Die herkémmliche Annahme, dafl man fiir eine gerechte Sache
einen gerechten Krieg mit rechten Waffen fithren konne, ist unter
solchen Umstinden nicht mehr aufrechtzuhalten. Es mag sein, daf
man auf Mittel der Gewalt nicht verzichten kann, wenn das Recht zur
Geltung gebracht werden soll. Ist der Krieg aber erst einmal ausge-
brochen, dann wird die Gewalt in einem Umfang angewandt, der dem
Recht seine Grundlagen zu zerstéren droht. — Wir konnen uns daher
nicht linger der Frage entziehen: Kann der Krieg heute noch ein Akt
der Gerechtigkeit sein?»"

Auf diese vorsichtig eingeleitete, aber kardinale Frage, auf die die
Erwartung am schirfsten gespannt ist, folgt die enttiuschende Mittei-
lung: «Auf diese Frage kénnen wir freilich keine einmiitige Antwort
geben.» Leben und Tod unseres Christentums und unserer Kultur
sind mit dieser Frage verkniipft. Christus erwartet die Antwort von
seiner Kirche. Sie hat aber keine Antwort, denn sie hat drei:

1. «Da sind zunichst jene, die die Uberzeugung haben, daf3, wenn
der Christ auch unter bestimmten Umstinden wird in den Krleg Ziehen
miissen, ein moderner Krieg mit seinen allumfassenden Zerstorungen
niemals ein Akt der Gerechtigkeit sein kann.»

2. «Da es gegenwirtig unparteiische, tibernationale Instanzen nicht
gibt, so meinen andere, militirische Mafsnahmen seien das letste Mittel,
um dem Recht Geltung zu verschaffen, und man miisse die Staats-
- biirger klar und deutlich lehren, daf} es 'ihre Plicht ist, das Recht mit
der Waffe in der Hand zu verteidigen, wenn es keine andere Mog-

hchkelt mehr gibt.»

. «Wieder andere lehnen jeden Kriegsdienst irgendwelcher Art
ab uncl sind tiberzeugt, dafy Gott von ihnen verlangt, bedingungslos
gegen den Krieg und fiir den Frieden Stellung zu nehmen, und nach
ihrer Meinung miifite die Kirche in gleichem Sinne sprechen »

Fassen wir die drei «Grundhaltungen» zusammen, so miissen wir

571



folgendes feststellen: Die erste ist im Grunde eine unchristliche, un-
glaubige Haltung. «Der moderne Krieg kann niemals ein Akt der Ge-
rechtigkeit sein», sagt sie; nichtsdestoweniger wird der Christ unter
bestimmten Umstinden in”den Krieg ziehen missen. Wir fragen:
Soll er? Wer gebietet? Wer ist der Herr?

Die zweite Grundhaltung will die Frage, ob der Krieg ein christ-
licher Akt der Gerechtigkeit sein konne, nicht einmal stellen. Das Volk
sucht Recht, das heifdt sein Recht. Und wenn es keine andere Mog-
lichkeit gibt, um diesem Recht Geltung zu verschaffen, so sollen die
Staatsbiirger klar und deutlich wissen, daf} es ihre Pflicht ist, das Recht
mit der Waffe, wenn nétig auch mit der Atombombe in der Hand zu
verteidigen. Die Frage, ob dieses «Summum jus» nicht «summam in-
juriam» erzeugt, spielt keine Rolle. Diese «Grundhaltung» bleibt auf
der Ebene des Staates, des formellen Staatsrechts, hat aber mit dem
Evangelium und mit der Kirche Christi nichts zu schaffen.

Fir die Antworten 1 und 2 braucht man kein Christ zu sein, Ein
Durchschnitts-Stoiker hitte dasselbe sagen koénnen.

Die dritte Stellungnahme kann christlich genannt werden, voraus-
gesetst, dafl «fiir den Frieden» bedeutet: «fiir Jesus Christus». Denn
es gilt nicht an erster Stelle, den Frieden zu schiisen, sondern unbe-
dingt die Seite Christi zu wihlen und deshalb dem Krieg abzusagen.
Das christliche «Nein» gegen den Krieg ist nur die Kehrseite des «Ja»,
des unbedingten «Ja» Christus gegeniiber.

Die Resolution bedauert die Verschiedenheit der Meinungen. «Wir
bitten alle Christen dringend, sie méchten es als ihre Pflicht ansehen,
dauernd um diese schwierige Frage zu ringen.» Besonders die Theo-
logen haben die Verpflichtung, «der theologischen Frage nachzugehen,
um die es sich hier handelt». — Also weiter studieren! Wird das helfen?
Wenn die himmelschreienden Greuel dieses Weltkrieges die Gewissen
nicht getfinet haben, «so werden sie es auch nicht glauben, wenn je-
‘mand von den Toten aufstinde», um es ihnen anzukiinden.

*

Was der IV. Sektion in ihrer Gesamtheit gefehlt hat, ist die Vision
vom Reiche Gottes, der Blick durch das gedffnete Fenster des Evan-
geliums, auf die Herrschaft Christi, Herrschaft tiber unser Denken,
Glauben und Tun, die Schau auf das Kreuz und seinen alles tiberwil-
tigenden Sieg. Nur wer diese Vision hat, kann den Krieg unter allen
Umstdnden ablehnen und fiir die wahre Theokratie auf Erden ein-
treten. Wenn die Kirchen aus dieser Vision nicht mehr leben, wie
werden die Volker das Leben erhalten? «Where there is no vision,
the people perish.» ,

Der grofite Dienst — sagt die IFOR -Petition —, den die Kirche der
Welt leisten kann, ist, daf3 sie in jeder Hinsicht «Kirche bleibt», auf
radikale Wieise «ihrem Wesen treu». «Its greatest service is to be

572



alive in and demonstrate the power of a higher order of life than that
of the secular society about it. It must be the universal supranatural
fellowship of redemptive love which refuses to participate in violence
and war. It cannot do otherwise and yet remain Christian.» «The
fullest possible nonparticipation in the evil then becomes the strongest
witness of the Church and the Christian.» «The world must be saved
by the power and wisdom of God in Christ, or it will perish.»

Die Petition endet: «Auch wenn es in dieser hochsten Krise der

christlich sich bewihrenden Kirche nicht gelingt, das Leben unserer
Zeit wesentlich in der erwiinschten Richtung zu beeinflussen, wenn
sie statt dessen Leiden und Verachtung zu sich ziehen wiirde — das
Resultat der Geschichte liegt in Gottes Hand, und uns ist nur geboten,
treu zu bleiben.» '

Man verstehe uns richtig: Nicht, dafy wir die politische Friedens-
arbeit gering schitsen. Keineswegs. Sie ist unentbehrlich. Weitblickende
und grofiziigige Weltpolitik, worin das Bewufltsein der kollektiven
Schuld nicht fehlt, 6konomische Zusammenarbeit, entgiftete Presse
und Verhiltnisse zwischen den Voélkern und soweit wie moglich Ab-
riistung statt immer drohender Aufriistung, das ist alles nétig zum
Schutse des Friedens. Und daneben Ubung, Training im organisierten
gewaltlosen Widerstand. Diese Haltung hat nicht bloff im Lande
Gandhis, sondern auch schon in den nicht darauf vorbereiteten Vol-
kern Europas wihrend der deutschen Besesung Wunder geleistet.

Aber ohne die ethische und religiose Achtung des Kriéges als ein
Verbrechen gegen die Menschheit und eine Siinde gegen Gott wird
- alle diese Friedensarbeit erstens nicht moglich sein und zweitens sich
als ungeniigend erweisen. Denn die kriegsinspirierenden Machte sind
stirker als die menschliche Vernunft und das menschliche Wohlwollen,
stirker auch als alle rationellen Methoden und Systeme der Friedens-
sicherung. Das Feuer des Nationalgefithls, das Feuer der einander
feindlichen Ideologien und der Klasseninstinkte, zur hochsten Hige
-angefacht, brennt in kurzer Zeit alle rationellen Uberlegungen und
Konstruktionen nieder. Die dimonischen Krifte, welche, durch die
Kriege verdoppelt, jetst sich breitmachen auf Erden und sie zu einer
Wiiste zu machen drohen, diese dimonischen Michte kennen nur
einen Gegner, der ihnen gewachsen ist und den sie zu fiirchten haben:
die gottliche Macht, in Jesus Christus inkarniert. Wo Er, der Auf-
erstandene, wirklich erscheint, da flichen die Didmonen, auch jetst. Und
die Macht Jesu Christi macht sich unter uns erkennbar in der Kraft

des Glaubens. Die leidenschaftliche Glaubenskraft, welche bis jesst

durch falsche Ideologie miflbraucht und irregefithrt ist, wird — wenn
einmal Jesus Christus die Augen 6ffnet, den richtigen Weg zeigt und
die Seelen brennen 1if3t — als echtes Pathos des Glaubens imstande

573



sein, der Kriegsddmonie den Sieg zu bestreiten. Die Liebe zum Frie-
den’ geniigt nicht. Gott fordert den Glaubenshafl gegen den Krieg, aus
der inbriinstigen Liebe zu Christus geboren. Damit kann Er etwas
erreichen auf Erden. Die feste Uberzeugung soll herrschen, daf} mit
den Mitteln des Krieges das Christentum und die Kultur nicht gerettet,
nur erschiittert und vernichtet werden kénnen, die Uberzeugung, daf3
ein Volk, welches sich zur Vernichtung eines andern Volkes vorbereitet,
nicht verdient, zu leben, und daf} eine Kirche, welche dieses schwei-
gend sanktioniert, von Gott gerichtet ist, die Uberzeugung, daf} es
fiir einen Christen und fiir eine christliche Kirche unendlich besser ist,
im entschiedenen Protest und Widerstand unterzugehen, als in der
schmihlichen Mitschuld am Kriege weiterzuleben.

Man wird uns zurufen: Wissen Sie wohl, was Sie wiinschen und
fordern? Sie fordern nichts weniger als ein ungeheures Wagnis: das
Leben Thres Volkes und Threr Kirche aufs Spiel zu sesen! Ich méchte
mit der Gegenfrage erwidern: Und wissen Sie wohl, was Sie im nich-
sten Kriege wagen? Oder reicht IThre Phantasie nicht aus, um sich das
vorzustellen? Auf beiden Seiten ein ungeheures Wagnis. Der Unter-
schied ist aber: das eine Wagnis ist ein Wagnis, scheinbar im Dienste
des Vaterlandes oder des Rechts, in Wirklichkeit im Dienste des
Teufels, der weitaus am meisten gewmnt — das andere Wagnis ist ein
Wagms des Glaubens, im Dienste Jesu Christi.

Der Christ soll durch dasjenige, das ihn von der Welt unterscheidet,
auf die Welt einwirken. Dasselbe gilt auch von der Kirche. Wenn die
Kirche in der Welt nicht mehr das ganz Andere, das Ewige und Heilige,
reprisentiert, sind ihre Tage gezihlt. Die K1rche der Erbe Christi,
soll der Welt die Wahrheit jenes wunderbaren Spruches Christi lehren
und an erster Stelle auf sich selbst anwenden: «Wer sein Leben er-
halten will, der wird es verlieren; wer aber sein Leben verliert um
memetwﬂlen der wird es.finden.»

“Diese Wahrheit ist fiir das blo-zeitliche Leben zu grofs. Die
Kirche aber rechnet — ebenso wie der Glaube — nicht nur mit der Zeit,
sondern auch mit der Ewigkeit, worin die Zeit gebettet liegt. Gott
verfiigt fir Seine Arbeit und Pline, fiir Seine Herrschaft und Ziele,
tiber Zeit und Ewigkeit. Und Ew1gke1t ist das Uberragende.

Wir leben schlieflich nicht firr die Zeit, auch die Vélker nicht,
sondern fiir die Ewigkeit, Die Hauptsache fir jedes Volk ist die Frage
welche Emnte seine Geschichte und Kultur fiir die Ewigkeit aufbringen.
An dieses innere Wesen der Theokratie auf Erden hat die Kirche un-
ermidlich zu erinnern. Christus ist der Retter der Erde, weil ed der
Mensch der Ewigkeit ist. Dieser einen Sache miissen wir gewif3 sein:
das Endziel aller Geschichte, das Reich Gottes, wird in der Ewigkeit,
in der heiligen Zukunft, wie die Sonne aufgehen und die Gerechten,
die um Christi willen gehtten haben, werden in dieser Sonne leuchten.

G. . Heering.
574



	Die Theokratie, der Weltrat der Kirchen und der Krieg

