
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 12

Artikel: Die Theokratie, der Weltrat der Kirchen und der Krieg

Autor: Heering, G.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dann wird der Weg zum Andern
Der Weg zu Dir allein :

Es wird das dunkle Wandern
Ein Weg im Lichte sein.

Und so aus Deinem Bogen
In Demut und Vertraun
Im Dunkel nachgezogen
Hilf uns Dein Reich erbau'n!

Margarete Susman

Die Theokratie, der Weltrat der Kirchen
und der Krieg

Vorbemerkung. Ende März dieses Jahres habe ich in einer regionalen
Konferenz der IFOR (International Fellowship of Reconciliation,- «Kerk
en Vrede» ist ihre holländische Abteilung), in welcher englische, deutsche,
belgische, französische, schweizerische und holländische Vertreter des
christlichen Pazifismus zusammentrafen, einen Vortrag über obenstehendes
Thema gehalten. Der Vortrag war auf die kommende Amsterdamer Tagung
des Worldcouncils (August/September) abgestimmt. Auf Wunsch der
IFOR-Konferenz habe ich im April eine kurze Zusammenfassung meines
Vortrages der damaligen Redaktion der «Neuen Wege» zugeschickt. Sie
blieb aber in ihrem Portefeuille liegen. Im Oktober bat mich die neue
Redaktion, ob sie meinen Beitrag etwas umgearbeitet dennoch aufnehmen
dürfte. Ich habe zugestimmt, nur wenig geändert und eine kurze Betrachtung

der Assemblée-Aussprache hinzugefügt. Q. J. H.

In der ersten Hälfte meines Vortrages gab ich eine Auslegung der
Idee der Theokratie. Theokratie, das heißt Gottesherrschaft, gehört zur
prophetischen Religion. Im alten Israel war diese Idee lebendig. Sie
umfaßte das Leben der Religion, des Volkes, des Staates : Gott ist der
Herr aller Dinge. Im Mittelalter haben die Päpste, und später hat der
reformierte Protestantismus versucht, die Theokratie aufrechtzuerhalten.

In den leßten Jahrhunderten aber und immer mehr haben der
moderne Staat und die moderne Gesellschaft, denen die feudale
Soziologie der Kirche nicht mehr angemessen war, sich von der kirchlichen

Autorität emanzipiert und sind vollständig säkularisiert worden.
Die Kirche wurde im öffentlichen Leben ziemlich machtlos und

vom Staatsurteil abhängig. In den Vereinigten Staaten Amerikas wird
vielleidit noch die größte Unabhängigkeit der Kirche vorgefunden.
Dort übt die Kirche mit ihrer Föderation auf die soziale und politische
Haltung der Regierung großen Einfluß aus. Leider ist das amerikanische

Volk von den sozialen Forderungen der heutigen Weltlage

565



noch wenig durchdrungen, und die Geschäfts- und Geldmagnaten
beeinflussen mit ihren Zeitungen die öffentliche Meinung. - In Rußland
und in den ossifizierten Staaten bezahlt die Kirche die Freiheit ihres
Kultus mit einer sklavischen Folgsamkeit und Schweigsamkeit. Im
allgemeinen kann man sagen, daß das Wort Adolf Harnacks sich bewährt
hat: «Wenn es den Kirchen nicht gelingt, ihre Ideale im Staate
aufzurichten, so wird der Staat seine Ideale in der Kirche pflanzen.»

Die Trennung von Staat und Kirche war und ist noch eine
Notwendigkeit, besonders in den kirchenreichen Ländern, und vielleicht
wird sie es bleiben. Eine klerikale Gewaltherrschaft der römischen
oder calvinistischen Kirche wünschen wir nicht zurück. Aber niemals
darf die Kirche ruhig ansehen, daß auch Staat und Religion getrennt
werden, denn das gefährdet die Idee der Gottesherrschaft, der
Theokratie. Diese Idee ist nicht bloß der Gedanke alter Propheten und
herrschsüchtiger Kirchenfürsten, sondern der unentbehrliche Gedanke
jedes prophetischen, jedes christlichen Glaubens.

Die christliche Auffassung der Theokratie soll von der Vision des
Gottesreiches genährt werden. Die englische überseßung von Spr. Sal.

29, 18 lautet: «Where there is no vision, the people perish.» Unsere
Bibel hat eine solche Vision, das Reich Gottes. Dieses Reich schauen

wir durch das Fenster Jesu Christi. Theokratie und Gottesreich
gehören zusammen. Die Theokratie ist die. irdische Ausdrucksform der
himmlischen Erwartung; sie ist Vorbereitung: «Bereitet dem Herrn
den Weg!» Es bedeutet keine Kontinuität, denn das Gottesreich
gehört einer anderen Ordnung an, und zwischen beiden Ordnungen liegt
das Gericht. Es gibt aber eine heilige Richtung, einen heiligen Anlauf:
Gerechtigkeit. Für das christliche Bewußtsein gibt es keine Gerechtigkeit

ohne Barmherzigkeit.
Die Kirche soll sowohl die Realität dieser Welt als die Realität

des kommenden Reiches ins Auge fassen. Tut sie das, dann ist sie

genötigt, sich darum zu bemühen, daß die Theokratie realisiert werde.
Diese Bemühung darf in ihrer Predigt nicht fehlen. Was den
Internationalen Versöhnungsbund und seine holländische Abteilung «Kerk
en Vrede» beschäftigt, ist nichts anderes als ein Teil dieser Bemühung
um die Gottesherrschaft. Was die Kirche Christi, wozu die IFOR und
Kerk en Vrede gehören, was die Kirche Christi als solche für die
Realisierung der Theokratie vermag, ist - außer von der Gnade
Gottes - von drei Bedingungen abhängig: 1. von der ökumenischen
Zusammenarbeit der verschiedenen Kirchen, 1. von ihrer Selbständigkeit

dem Staate gegenüber, 3. von ihrem mutigen Bekenntnis der
christlichen Wahrheit.

Diesen Sommer fand hier in Amsterdam die große ökumenische
Tagung des Weltrates der Kirchen statt. Die Delegierten von mehr
als 130 Kirchen aus allen Weltteilen kamen zusammen, um sich über
das Thema «Man's disorder and Gods design» zu beraten. Was

566



durfte von der Konferenz an Hoffnungen und Erwartungen in bezug
auf die brennendsten Fragen gehegt werden? Wir geben hier einige
solcher, vor der Konferenz angestellter Erwägungen wieder. Vielleicht
ist es nun eine leßte Gelegenheit, welche Gott der Kirche gibt, die Welt
und sich selbst zu retten. Gott gebe, daß die Kirche ihre Einheit finde
und als Kirche Christi, unabhängig von den zeitlichen nationalen
Interessen und unabhängig von ihren Staatsregierungen, ihre eigene
Sprache zu reden imstande sei. Gott gebe, daß nicht bloß
scharfsinnige Theologen und kluge Kirchenmänner ihre Meinung abgeben,
sondern daß auch prophetische Figuren aufstehen werden, die das
Feuer in die Assemblée werfen, so, daß es in ihrer Mitte Pfingsten
werde und aus dem heiligen Geist die Kirche neu geboren werde.
Wir haben zuviel alte Kirchen mit einer alten, müden Stimme.

Die Schwierigkeiten werden zahlreich und groß sein. Um ein
Beispiel zu nennen: Rußland! Wird man im allgemeinen und begreiflichen

Abscheu gegenüber der kalten, die Freiheit tötenden Umklammerung

der Tschechoslowakei militärische Maßnahmen gegen Rußland

befürworten? Oder wird man tiefer graben und die Frage stellen:
Hat der Kommunismus, wie er heute erscheint, etwas mit dem
langjährigen sozialen Unrecht zu tun? Etwas mit den alten Mißverhältnissen

zwischen reich und arm, zwischen schwarz und weiß, zwischen
Kolonialländern und kolonisierten Völkern? Etwas mit den Folgen
des Krieges, der ja doch so deutlich die Lehre verkündet, daß das
Ziel die Mittel heiligt und jedes Mittel erlaubt sei, um das Ziel zu
erreichen? Und ist die westliche Demokratie selber am Untergang der
tschechoslowakischen Demokratie auch mitschuldig (München 1938)?
Wie dem auch sei, die Frage soll gestellt werden: Woher kommt es,
daß es jeßt in so vielen Ländern so viele Kommunisten gibt? Darf
die Kirche die Antwort der ängstlichen Bourgeoisie, welche von einer
Zunahme von Räubern, Dieben, Kommunisten und andern Verbrechern

redet, übernehmen und im kirchlichen Stil über Sünde und
Sünder predigen, welche von Gott und seiner Kraft (gemeint werden
die westlichen Armeen) noch zeitig niedergeschmettert werden sollen?
Gott gebe, daß diesen Sommer von Amsterdam aus ein kräftiger Ruf
und Impuls zur christlichen Kritik und Revolution in die Welt gehe,
damit der blutigen Revolution und dem blutigen Kampfe vorgebeugt
werde. Nur in diesem Sinne kann «Man's disorder» gelöst werden.
Gott gebe in seiner Barmherzigkeit, daß es noch nicht zu spät sei!

Die ökumenische Tagung von Amsterdam sollte reden, wie die
UNO nicht reden kann, weil dort der Geist Christi fehlt. Sie sollte
aber auch mehr sagen als der Weltbund für Freundschaftsarbeit der
Kirchen (World-alliance), mehr auch, als «Stockholm» und
«Lausanne» bis jeßt gesprochen haben.

Das Ziel der Tagung ist dasselbe wie das Ziel der Kirche:
Bekenntnis der christlichen Wahrheit. Sie hat, wie ihr Herr und Heiland,

567



den Auftrag: «Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, daß
ich für die Wahrheit zeugen soll.»

Diese Wahrheit ist nicht nur die allgemeine Heilswahrheit und
der allgemeine Inhalt der Gebote Gottes. Die Kirche soll auch den
Mut haben, in dieser bestimmten Zeit etwas Bestimmtes zu sagen,
konkret zu werden, bedeckte Lügen aufzudecken und ins Licht der
Wahrheit zu stellen. Im Kampf gegen die Sklaverei im vorigen
Jahrhundert war eine evangelische Botschaft der Kirche ohne Ächtung der
Sklaverei nur eine halbe evangelische Botschaft. So hat die Kirche bis
jeßt in ihren ökumenischen Tagungen und Botschaften eine wichtige
Wahrheit, welche in unserer Zeit sichtbar geworden ist, verschwiegen.
Hauptsächlich, um diese Wahrheit mit großem Nachdruck
auszusprechen, sind wir, Teilnehmer dieser regionalen Konferenz der IFOR,
gerade hier versammelt. Diese Wahrheit lautet: Krieg, besonders der
moderne Krieg, ist die schlimmste Kränkung des Evangeliums, die
schärfste Verleugnung Jesus Christi. Es gibt keinen Zweck, der diese
Mittel heiligt. - Man kann nicht beten : «Es komme dein Reich», indem
man mit allen Mitteln der modernen Technik das Reich des Satans
aufrichtet. Die Theokratie, welcher wir dienen und die wir stüßen
sollen, bedeutet nicht die Herrschaft eines griechischen oder
germanischen Gottes, sondern die Herrschaft jenes Gottes, der sich in Jesu
Christo offenbart hat. Im Kriege aber wird der Wille dieses Gottes
vergessen und werden die Prinzipien des Evangeliums zertreten. Denn
dieses ist am Kriege das Schlimmste: Die Vernunft, welche den Krieg
leitet, ist von jeder moralischen Grundlage losgerissen, an keine
ethische Norm gebunden, ihre einzige Absicht und ihr einziger Maßstab

ist: der Erfolg, der vernichtende und niederschlagende Erfolg.
Nach Hiroshima und Nagasaki brauchen wir das nicht mehr zu
beweisen. Und auch wenn man die Atomkraft beiseite läßt, das
zweitägige Bombardement Dresdens, wo fast nur Frauen, Greise und
Kinder übrig waren und wo in zweimal 24 Stunden 200 000 Menschen
vernichtet worden sind, spricht genau dieselbe Sprache. Und es waren
nicht heidnische, nihilistische, faschistische oder kommunistische Luft-
mächte, die es ausführten, sondern es war in Hiroshima und Dresden
beide Male die Luftwaffe einer christlichen Nation.

Als Japan nach dem Experiment mit der Atombombe kapitulierte
und die alliierte Welt jubelte, war da ein Pfarrer in der Nähe Londons,
der Pfarrer von St. Alban, der sich weigerte, in seiner Kirche einen
Dankdienst abzuhalten: «Mit diesen Mitteln», sagte er, «darf man
den Sieg nicht erzwingen.» Ein mutiger, aber naiver Kerl. Er hatte den
völlig amoralischen Charakter des Krieges noch nicht durchschaut.

Von den Führern der Kirchen, die in diesem Sommer in Amsterdam
zusammenkamen, durfte, mußte man erwarten, daß sie das wohl getan
haben, daß sie die Wahrheit um den Krieg kennen und den Mut auf-

568



bringen, sie auszusprechen. Wenn die Kirche nicht redet, werden die
Kinder rufen und die Steine schreien

Ich hoffe und ich fürchte zugleich, die Kirche versteht die Kunst,
in einer alten, vergangenen Ideologie zu denken und in einer alten
Terminologie zu reden. Noch immer kann man hören, daß der Apostel

in dem 13. Kapitel des Römerbriefes der Obrigkeit das Recht gibt,
wenn nötig, Krieg zu führen, denn, so steht geschrieben, «die Obrigkeit

ist Gottes Dienerin und trägt das Schwert nicht umsonst». Als ob
der Apostel Paulus an den Fall gedacht hätte, daß zwei Obrigkeiten
einander und ihre Völker zu vernichten versuchen, außerdem noch mit
andern Mitteln als mit einem Schwert. Noch immer beruft sich die
Kirche auf den mittelalterlichen, noch von der Reformation verteidigten

Begriff des «gerechten Krieges», bellum justum, obschon eine der
Bedingungen des gerechten Krieges sagt, daß er auf rechte Weise
(modus rectus), das heißt mit redlichen Mitteln, geführt werden soll.
Und als Calvin aufzählt, was der gerechte Krieg deshalb unterlassen
soll, zeichnet er den modernen Krieg und eigentlich jeden Krieg nach
dem Leben. Alles, was verboten wird, wird getan, in großartiger Weise
getan. - Und auch wenn der Theologe (er ist meistens weitabgewandt
und weltgewandt zugleich) die Einsicht gewinnt, daß der Krieg moralisch

und religiös nicht zu rechtfertigen sei, daß Krieg Sünde und nichts
als Sünde ist, da versucht er vielleicht, wie es vor dem zweiten Weltkrieg

ein deutscher evangelischer Bischof unternahm, das Paradoxe
annehmbar zu machen, daß «der Christ um Gottes willen in eine Welt
hineingehen soll, die Gott nicht will», das heißt sich in die Sünde zu
stürzen, um die Sünde aufzuheben. Die Kirche und die Theologie
waren bis jeßt in bezug auf die Kriegsfrage altmodisch, biblizistisch,
abstrakt und sophistisch und konnten dem Staat und dem Nationalgefühl

gegenüber nicht zu der Einsicht durchdringen und den Mut
aufbringen, zu sagen, daß das Evangelium und der Krieg sich verhalten
wie Wasser und Feuer. Zusammen können sie nicht sein und nicht
herrschen, denn sie vernichten einander.

Wir sind froh und dankbar, daß der Aufruf zur ersten Versammlung

(Assembly) des Weltrates der Kirchen August 1948 in Amsterdam

über das Thema «Man's disorder and God's design» anfängt mit
dem demütigen Bekenntnis, daß «die Kirchen selbst an dem Disorder,
der Unordnung, teilgenommen haben und mitschuldig sind. «Der Kontrast

zwischen dem hohen Beruf der Kirche Christi und ihren
sichtbaren Institutionen, den bestehenden Kirchen, ist zu offenkundig.»
Mit Gottes Hilfe muß die kommende Versammlung der Kirchen, welche
Gott zusammengeführt hat, sich der Verantwortung bewußt bleiben,
um «ohne Unterlaß zu versuchen, das Ganze des menschlichen Lebens
und der menschlichen Verhältnisse unter das Königtum Christi zu

569



bringen.» Wir sehnen uns nach dem Tag, da der Herr Jesus Christus
die Kirchen wieder unter seine Gewalt bringt, in ihrer Mitte seine
Herrlichkeit offenbart und sie dazu bringen ' werde, mit einer
deutlicheren Stimme zu reden und zu handeln als diejenigen, die Ihm als
ihrem einzigen Herrn dienen.»

Wir sind aber auch froh und dankbar, daß der Internationale
Versöhnungsbund dem Weltrat der Kirchen eine Adresse oder Petition,
mit den Namen aus fünfzehn Ländern unterzeichnet, eingereicht hat,
in welcher der Versöhnungsbund darauf aufmerksam macht, daß unter
die erschreckenden Äußerungen von «Man's disorder» an erster Stelle
wohl der Krieg gehört, und daß, wenn «God's design», Gottes Plan,
für die menschliche Gesellschaft nur einigermaßen verwirklicht werden
soll, dieses Übel verschwinden müsse.

Die Petition des Versöhnungsbundes erinnert an die Aussprache
der Oxford-Konferenz for Life and Work 1937, in welcher schon
ausgesprochen worden ist, daß die universelle Kirche Christi ohne
Vorbehalt den Krieg verurteilen soll als «auferlegte Feindschaft, teuflische
Schändung der menschlichen Persönlichkeit, als gräßliche Verdrehung
der Wahrheit und Schmähung der Gerechtigkeit Gottes, welche uns
in dem gekreuzigten Christus offenbar worden ist». - Dennoch hat die
Oxford-Konferenz es nicht gewagt, eine resolute Stellung einzunehmen,
weil die Meinungen der Kirchen so weit auseinandergingen. Es ist
jedoch nicht möglich, sagte sie, sich in dieser Differenz zu beruhigen.
Sie fordert die Kirchen auf, weiter zu studieren und tiefer in das
Problem einzudringen, um in dieser Sache besser und einheitlicher Gottes
Willen zu verstehen.

Der «International Fellowship of Reconciliation» fragt nun in seiner
Petition, ob wir nach diesem zweiten schrecklichen Weltkrieg mit
seinen höllischen Erfindungen und Experimenten noch nicht genügend
gelernt haben, welchen Weg die Kirche zu wählen hat.

Wir leben, sagt die Adresse des Versöhnungsbundes, in einer
Schöpfungsordnung, welche durch die Sünde und die Schuld der
Menschen und Völker ganz und gar verdorben ist. Wir glauben, daß es

Gottes Wille ist, daß die verdorbene Schöpfungsordnung von der
Gnadenordnung der Erlösung gerettet werde. Deshalb haben die
Jünger Christi, strenger und gewissenhafter denn je, sich der Gnadenordnung

zu fügen und sich zu weigern, der Welt gleichförmig zu werden.

Nur auf dieser Grundlage sind wir imstande, die drei Prinzipien
ernst zu nehmen, welche der Weltrat der Kirchen als die notwendigsten

Punkte des Glaubens von den Teilnehmern der Ratsversammlung
fordert: Inkarnation, Versöhnung und Auferstehung. Im Angesicht
eines Krieges, von den Kirchen sanktioniert, verlieren sie jeden Sinn.
Der Kriegsfrage gegenüber achte die Kirche auf das ernste Wort des

Evangeliums: «Ihr seid das Salz der Erde. Wo nun das Salz dumm
wird, womit soll man es salzen?»

570



In Amsterdam waren nicht, wie in Oxford, unabhängige Christen
zusammen, sondern die offiziellen Vertreter der Kirchen. Daher durfte
man eine radikale Antwort auf die Kriegsfrage wohl hoffen, kaum aber
erwarten. Die Assemblée war im allgemeinen von ernstem und hohem
Geist erfüllt und hat manche wertvolle Resolutionen angenommen,
wofür wir dankbar sind, so zum Beispiel im Konflikt Amerika-Rußland

und in Hinsicht der Rassen- und Kolonialfrage. Daß der Weltrat
der Kirchen wirklich aufgerichtet worden ist, ist von hoher Bedeutung.
Der Pfingstgeist aber ist nicht gekommen, und auch aus dieser Ursache
ist in der IV. Sektion («Die Kirche und die soziale Unordnung») in
bezug auf das Problem Kirche und Krieg die Einheit ausgeblieben.
Wohl sind einstimmig Meinungen ausgesprochen, welche man früher
von offiziell-kirchlicher Seite nicht hörte. Zum Beispiel nach einer
kurzen Skizze des modernen Krieges:

«Die herkömmliche Annahme, daß man für eine gerechte Sache
einen gerechten Krieg mit rechten Waffen führen könne, ist unter
solchen Umständen nicht mehr aufrechtzuhalten. Es mag sein, daß
man auf Mittel der Gewalt nicht verzichten kann, wenn das Recht zur
Geltung gebracht werden soll. Ist der Krieg aber erst einmal
ausgebrochen, dann wird die Gewalt in einem Umfang angewandt, der dem
Recht seine Grundlagen zu zerstören droht. - Wir können uns daher
nicht länger der Frage entziehen : Kann der Krieg heute noch ein Akt
der Gerechtigkeit sein?»

Auf diese vorsichtig eingeleitete, aber kardinale Frage, auf die die
Erwartung am schärfsten gespannt ist, folgt die enttäuschende Mitteilung:

«Auf diese Frage können wir freilich keine einmütige Antwort
geben.» Leben und Tod unseres Christentums und unserer Kultur
sind mit dieser Frage verknüpft. Christus erwartet die Antwort von
seiner Kirche. Sie hat aber keine Antwort, denn sie hat drei:

1. «Da sind zunächst jene, die die Überzeugung haben, daß, wenn
der Christ auch unter bestimmten Umständen wird in den Krieg ziehen
müssen, ein moderner Krieg mit seinen allumfassenden Zerstörungen
niemals ein Akt der Gerechtigkeit sein kann.»

2. «Da es gegenwärtig unparteiische, übernationale Instanzen nicht
gibt, so meinen andere, militärische Maßnahmen seien das leßte Mittel,
um dem Recht Geltung zu verschaffen, und man müsse die Staatsbürger

klar und deutlich lehren, daß es ihre Pflicht ist, das Recht mit
der Waffe in der Hand zu verteidigen, wenn es keine andere
Möglichkeit mehr gibt.»

3. «Wieder andere lehnen jeden Kriegsdienst irgendwelcher Art
ab und sind überzeugt, daß Gott von ihnen verlangt, bedingungslos
gegen den Krieg und für den Frieden Stellung zu nehmen, und nach
ihrer Meinung müßte die Kirche in gleichem Sinne sprechen.»

Fassen wir die drei «Grundhaltungen» zusammen, so müssen wir
571



folgendes feststellen: Die erste ist im Grunde eine unchristliche,
ungläubige Haltung. «Der moderne Krieg kann niemals ein Akt der
Gerechtigkeit sein», sagt sie; nichtsdestoweniger wird der Christ unter
bestimmten Umständen in* den Krieg ziehen müssen. Wir fragen:
Soll er? Wer gebietet? Wer ist der Herr?

Die zweite Grundhaltung will die Frage, ob der Krieg ein christlicher

Akt der Gerechtigkeit sein könne, nicht einmal stellen. Das Volk
sucht Recht, das heißt sein Recht. Und wenn es keine andere
Möglichkeit gibt, um diesem Recht Geltung zu verschaffen, so sollen die
Staatsbürger klar und deutlich wissen, daß es ihre Pflicht ist, das Recht
mit der Waffe, wenn nötig auch mit der Atombombe in der Hand zu
verteidigen. Die Frage, ob dieses «Summum jus» nicht «summam in-
juriam» erzeugt, spielt keine Rolle. Diese «Grundhaltung» bleibt auf
der Ebene des Staates, des formellen Staatsrechts, hat aber mit dem
Evangelium und mit der Kirche Christi nichts zu schaffen.

Für die Antworten 1 und 2 braucht man kein Christ zu sein. Ein
Durchschnitts-Stoiker hätte dasselbe sagen können.

Die dritte Stellungnahme kann christlich genannt werden, voraus-
geseßt, daß «für den Frieden» bedeutet: «für Jesus Christus». Denn
es gilt nicht an erster Stelle, den Frieden zu schüßen, sondern unbedingt

die Seite Christi zu wählen und deshalb dem Krieg abzusagen.
Das christliche «Nein» gegen den Krieg ist nur die Kehrseite des «Ja»,
des unbedingten «Ja» Christus gegenüber.

Die Resolution bedauert die Verschiedenheit der Meinungen. «Wir
bitten alle Christen dringend, sie möchten es als ihre Pflicht ansehen,
dauernd um diese schwierige Frage zu ringen.» Besonders die Theologen

haben die Verpflichtung, «der theologischen Frage nachzugehen,
um die es sich hier handelt». - Also weiter studieren! Wird das helfen?
Wenn die himmelschreienden Greuel dieses Weltkrieges die Gewissen
nicht geöffnet haben, «so werden sie es auch nicht glauben, wenn
jemand von den Toten aufstände», um es ihnen anzukünden.

*
Was der IV. Sektion in ihrer Gesamtheit gefehlt hat, ist die Vision

vom Reiche Gottes, der Blick durch das geöffnete Fenster des
Evangeliums, auf die Herrschaft Christi, Herrschaft über unser Denken,
Glauben und Tun, die Schau auf das Kreuz und seinen alles überwältigenden

Sieg. Nur wer diese Vision hat, kann den Krieg unter allen
Umständen ablehnen und für die wahre Theokratie auf Erden
eintreten. Wenn die Kirchen aus dieser Vision nicht mehr leben, wie
werden die Völker das Leben erhalten? «Where there is no vision,
the people perish.»

Der größte Dienst - sagt die IFOR-Petition •-, den die Kirche der
Welt leisten kann, ist, daß sie in jeder Hinsicht «Kirche bleibt», auf
radikale Weise «ihrem Wesen treu». «Its greatest service is to be

572



alive in and demonstrate the power of a higher order of life than that
of the secular society about it. It must be the universal supranatural
fellowship of redemptive love which refuses to participate in violence
and war. It cannot do otherwise and yet remain Christian.» «The
fullest possible nonparticipation in the evil then becomes the strongest
witness of the Church and the Christian.» «The world must be saved
by the power and wisdom of God in Christ, or it will perish.»

Die Petition endet: «Auch wenn es in dieser höchsten Krise der
christlich sich bewährenden Kirche nicht gelingt, das Leben unserer
Zeit wesentlich in der erwünschten Richtung zu beeinflussen, wenn
sie statt dessen Leiden und Verachtung zu sich ziehen würde - das
Resultat der Geschichte liegt in Gottes Hand, und uns ist nur geboten,
treu zu bleiben.»

Man verstehe uns richtig: Nicht, daß wir die politische Friedensarbeit

gering schäßen. Keineswegs. Sie ist unentbehrlich. Weitblickende
und großzügige Weltpolitik, worin das Bewußtsein der kollektiven
Schuld nicht fehlt, ökonomische Zusammenarbeit, entgiftete Presse
und Verhältnisse zwischen den Völkern und soweit wie möglich
Abrüstung statt immer drohender Aufrüstung, das ist alles nötig zum
Schuße des Friedens. Und daneben Übung, Training im organisierten
gewaltlosen Widerstand. Diese Haltung hat nicht bloß im Lande
Gandhis, sondern auch schon in den nicht darauf vorbereiteten Völkern

Europas während der deutschen Beseßung Wunder geleistet.
Aber ohne die ethische und religiöse Ächtung des Krieges als ein

Verbrechen gegen die Menschheit und eine Sünde gegen Gott wird
alle diese Friedensarbeit erstens nicht möglich sein und zweitens sich
als ungenügend erweisen. Denn die kriegsinspirierenden Mächte sind
stärker als die menschliche Vernunft und das menschliche Wohlwollen,
stärker auch als alle rationellen Methoden und Systeme der
Friedenssicherung. Das Feuer des Nationalgefühls, das Feuer der einander
feindlichen Ideologien und der Klasseninstinkte, zur höchsten Hiße
angefacht, brennt in kurzer Zeit alle rationellen Überlegungen und
Konstruktionen nieder. Die dämonischen Kräfte, welche, durch die
Kriege verdoppelt, jeßt sich breitmachen auf Erden und sie zu einer
Wüste zu machen drohen, diese dämonischen Mächte kennen nur
einen Gegner, der ihnen gewachsen ist und den sie zu fürchten haben :

die göttliche Macht, in Jesus Christus inkarniert. Wo Er, der
Auferstandene, wirklich erscheint, da fliehen die Dämonen, auch jeßt. Und
die Macht Jesu Christi macht sich unter uns erkennbar in der Kraft
des Glaubens. Die leidenschaftliche Glaubenskraft, welche bis jeßt
durch falsche Ideologie mißbraucht und irregeführt ist, wird - wenn
einmal Jesus Christus die Augen öffnet, den richtigen Weg zeigt und
die Seelen brennen läßt - als echtes Pathos des Glaubens imstande

573



sein, der Kriegsdämonie den Sieg zu bestreiten. Die Liebe zum Frieden

genügt nicht. Gott fordert den Glaubenshaß gegen den Krieg, aus
der inbrünstigen Liebe zu Christus geboren. Damit kann Er etwas
erreichen auf Erden. Die feste 'Überzeugung soll herrschen, daß mit
den Mitteln des Krieges das Christentum und die Kultur nicht gerettet,
nur erschüttert und vernichtet werden können, die Überzeugung, daß
ein Volk, welches sich zur Vernichtung eines andern Volkes vorbereitet,
nicht verdient, zu leben, und daß eine Kirche, welche dieses schweigend

sanktioniert, von Gott gerichtet ist, die Überzeugung, daß es
für einen Christen und für eine christliche Kirche unendlich besser ist,
im entschiedenen Protest und Widerstand unterzugehen, als in der
schmählichen Mitschuld am Kriege weiterzuleben.

Man wird uns zurufen: Wissen Sie wohl, was Sie wünschen und
fordern? Sie fordern nichts weniger als ein ungeheures Wagnis: das
Leben Ihres Volkes und Ihrer Kirche aufs Spiel zu seßen Ich möchte
mit der Gegenfrage erwidern: Und wissen Sie wohl, was Sie im nächsten

Kriege wagen? Oder reicht Ihre Phantasie nicht aus, um sich das
vorzustellen? Auf beiden Seiten ein ungeheures Wagnis. Der Unterschied

ist aber: das eine Wagnis ist ein Wagnis scheinbar im Dienste
des Vaterlandes oder des Rechts, in Wirklichkeit im Dienste des
Teufels, der weitaus am meisten gewinnt - das andere Wagnis ist ein
Wagnis des Glaubens, im Dienste Jesu Christi.

Der Christ soll durch dasjenige, das ihn von der Welt unterscheidet,
auf die Welt einwirken. Dasselbe gilt auch von der Kirche. Wenn die
Kirche in der Welt nicht mehr das ganz Andere, das Ewige und Heilige,
repräsentiert, sind ihre Tage gezählt. Die Kirche, der Erbe Christi,
soll der Welt die Wahrheit jenes wunderbaren Spruches Christi lehren
und an erster Stelle auf sich selbst anwenden: «Wer sein Leben
erhalten will, der wird es verlieren; wer aber sein Leben verliert um
meinetwillen, der wird es finden.»

Diese Wahrheit ist für das bloß-zeitliche Leben zu groß. Die
Kirche aber rechnet - ebenso wie der Glaube - nicht nur mit der Zeit,
sondern auch mit der Ewigkeit, worin die Zeit gebettet liegt. Gott
verfügt für Seine Arbeit und Pläne, für Seine Herrschaft und Ziele,
über Zeit und Ewigkeit. Und Ewigkeit ist das Überragende.

Wir leben schließlich nicht für die Zeit, auch die Völker nicht,
sondern für die Ewigkeit. Die Hauptsache für jedes Volk ist die Frage,
welche Ernte seine Geschichte und Kultur für die Ewigkeit aufbringen.
An dieses innere Wesen der Theokratie auf Erden hat die Kirche
unermüdlich zu erinnern. Christus ist der Retter der Erde, weil ei\ der
Mensch der Ewigkeit ist. Dieser einen Sache müssen wir gewiß sein:
das Endziel aller Geschichte, das Reich Gottes, wird in der Ewigkeit,
in der heiligen Zukunft, wie die Sonne aufgehen, und die Gerechten,
die um Christi willen gelitten haben, werden in dieser Sonne leuchten.

Q.J. Heering.

574


	Die Theokratie, der Weltrat der Kirchen und der Krieg

