Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)
Heft: 11
Artikel: Das Evangelium und der revolutionédre Marxismus : die Kirche

angesichts der Diktatur des Proletariats (Fortsetzung). 4., Marxens
Kritik am Christentum als einer Ideologie

Autor: Lieb, Fritz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Evangelium und der revolutionire Marxismus

(Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariates)
‘ Fortsesung

4. Marxens Kritik am Christentum als einer Jdeologie

Marx nennt nun, wie wir gesehen haben, die gleichsam schizo-
phrene Aufspaltung der menschlichen Wirklichkeit auf Kosten des
wirklichen Menschen eine solche in ein doppeltes Leben, in ein himm-
lisches und in ein irdisches. Dieser theologische Vergleich, durch den
die Zweiteilung des biirgerlichen Daseins in ein abstrakt geltendes
politisches Gemeinwesen und in ein gesellschaftliches wirkliches Dasein
als Privatmensch bezeichnet wird, hat einen tiefen Sinn und besitst eine
wahrhaft theologische Bedeutung.

Diese Zweiteilung wird in ihrem Wesen von Marx in seiner Ideo-
logienlehre begriindet. Diese selbst beruht auf der geschichtlichen Fest-
- stellung, daf} sich seit der Teilung der Arbeit in eine materielle und in
eine geistige und infolge der durch sie erméglichten Zerteilung von Ge-
nufl und Arbeit, Produktion und Konsumtion auf verschiedene In-
dividuen mit all der durch sie erzeugten Ungleichheit im Besits an Pro-
duktionsmitteln und der mit ihr verbundenen Ungerechtigkeit und Ge-
waltsamkeit das menschliche Bewufitsein loslésen kann von den be-
stehenden Produktionsverhiltnissen, die das wirkliche Dasein der
Menschen bestimmen. Darum kénnen die Menschen «sich wirklich ein-
bilden, etwas zu sein, wirklich etwas vorzustellen, ohne etwas Wirk-
liches vorzustellen — von diesem Augenblick an ist das Bewuf3tsein
imstande, sich von der Welt zu emanzipieren und zur Bildung der
,sreinen Theorie’, Theologie, Philosophie, Moral usw. iiberzugehen»
(11, 22). Das sind die sogenannten Ideologien.

Dementsprechend stellt sich dann zum Beispiel die biirgerliche (das
heifit also von vornherein durch Klasseninteressen gebundene) Ideo-
logie, eine unter Absehen von den wirklichen Lebens- und Arbeits-
verhiltnissen aller Glieder der Gesellschaft konstruierte und darum
nur eingebildete (weil nur formal-politische) allgemein giiltige «Ge-
rechtigkeit» und eine mit dieser aufs engste verkniipfte, nicht weniger
eingebildete (weil nur private) allgemeine Freiheit als eine bestehende
Wirklichkeit vor. Dieser Betrachtungsweise entspricht dann vor allem
die idealistische Philosophie, die an die Stelle des wirklichen Menschen
faktisch eine eingebildete Idee vom Menschen setst.

In diesem Sinne ideologisch, das heif}t lestlich verlogen, weil an der
wahren Wirklichkeit des Menschen vorbeiredend und diese in ihrer
wahren Not und Verkehrtheit verschleiernd, ist nun nach Marx «die
Religion», weil sie den Menschen durch die Ablenkung von seiner
wahren Situation auf eine andere «<himmlische» oder «geistige» Welt,

526



die ganz und gar abgelést wird vom irdischen, geschichtlichen eigent-
lichen Dasein, sich selber entfremdet. Die von der heutigen Existenz-
philosophie so viel berufene «Selbsttranszendierung» (Uberschreitung,
Ulberhshung) des Menschen nimmt im religiosen «Jenseitsglauben»
eine besonders verderbliche Gestalt an. Karl Marx betont nicht ohne
Recht vor allem gegeniiber der Christenheit seiner Zeit: Indem das
Christentum «alle nationalen, natiirlichen, sittlichen, theoretischen Ver-
hiltnisse auflerlich machte», das heif3t zu belanglosen Dingen dekre-
tierte angesichts der Frage nach der Rettung der Seele (von der gerade
die Bibel in diesem «die Seele» von der wahren Wirklichkeit des
Menschen in ihrer Totalitit abspaltenden und zugleich «privatisieren-
den» Sinne gar nichts weif}), hat es die geistige Voraussegung zur vol-
ligen ZerreifSung aller wahren menschlichen Beziehungen geschaffen,
dem nackten Egoismus des Kapitalismus freie Bahn geebnet und mit-
geholfen, «die Menschenwelt in eine Welt atomistischer, feindlich sich
gegeniiberstehender Individuen aufzulésen» (I, 261). So wurde das
Christentum auch zu einer Ideologie des biirgerlichen und kapitalisti-
schen Daseinsverstindnisses, das heift aber biirgerlicher, klassen-
kampferischer Daseinsverschleierung im Interesse und im Dienste der
Aufrechterhaltung und Verherrlichung der kapitalistischen Diktatur
und der durch sie sich vollziehenden industriellen Ausbeutung des
Proletariates. Darum ist das Christentum fiir Marx als Religion «ein
Opium des Volkes».

So erklirt Marx an entscheidender Stelle (a, a. O.) die Religion
als «ein verkebrtes Weltbewufltsein einer verkehrien Welt». «Die
Religion ist die allgemeine Theorie dieser Welt, ihr enzyklopidisches
Kompendium, ihre Logik in populirer Form, ihr spiritualistischer Point
d’honneur, ihr Enthusiasmus, ihre moralische Sanktion, ihre feierliche
Erginzung, ihr allgemeiner Trost- und Rechtfertigungsgrund. Sie ist
die phantastische Verwirklichung des menschlichen Wesens, weil das
menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitst. Der Kampf
gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren
geistiges Aroma die Religion ist.

Das religiose Elend ist in einem der Ausdruck des wirklichen Elen-
des und in einem die Protestation gegen das wirkliche Elend. Die Reli-
gion ist der Seufzer der bedringten Kreatur, das Gemiit einer herz-
losen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustinde ist. Sie ist das Opium
des Volkes». o

Besser und ergreifender kann gerade «das Seufzen der Kreaturs»
nach der Offenbarung der Freiheit der Kinder Gottes und nach dem
Kommen des wahren Geistes im Sinne von Paulus, das heif3t aber
gerade des Evangeliums vom Kommen Jesu Christi und nicht einer
. «Religion», deren Jenseitigkeit, wie Marx mit Recht bemerkt, nur eine
" verhiillte, faustdicke Diesseitigkeit und tiefe Verhaftetheit gerade an
diese nur allzu irdische Welt zum Ausdrudk bringt, kaum zur Darstel-

527



lung gelangen als in diesen anklagenden Worten, in denen sich gerade
Karl Marx nicht bewuf}t ist, welche tiefe christliche Wahrheit er eben
selber seufzend geltend macht, in seiner Sehnsucht nach der Offen-
barung des wahren Menschen und nach der Verwirklichung des wahr-
haft geistigen Menschen, |

Doch halten wir zunichst eines fest: Durch die Vertréstung der
Erniedrigten und Beleidigten auf das «Jenseits» und die gleichzeitige
Weigerung, ihnen in ihrer jetsigen Not wirklich zu helfen, ist es den
Christen allerdings gelungen, fiir sie das Diesseits zu entwerten und
um jeden Sinn zu bringen — um es gleichzeitig fiir sich selber zum |
Schauplats der wildesten Profitgier, Ausbeutung und Selbstbereiche-
rung zu degradieren, und zwar nicht nur zur Zeit von Marx, sondern
in einem noch nie gesehenen Ausmafle heute — von San Franzisko
bis nach Ziirich. Das sind die schweren, noch heute giiltigen Anklagen,
die Marx gegen die schlaue oder auch einfach blinde Synthese von
Christentum und Kapitalismus schleudert — die Mischreligion der
Neuzeit, die raffinierte oder auch nur torichte Verbindung des Mam-
monsdienstes mit dem Glauben an Christus. Héren nun aber nicht
gerade aus diesen klassischen Worten von Marx die heutigen Marxi-
sten heraus, daf} sich der ganze Ingrimm von Marx nicht gegen den
Glauben an Christus selber richtet, wo er wahrhaft echt und ehrlich
bekannt wird, sondern gegen dessen schmihlichen Miflbrauch? Warum
sagt er dann, der Kampf gegen die Religion sei mittelbar der Kampf

“gegen jene Welt, deren geistiges Aroma die Religion sei! Wie stellt sich
diese ganze Frage, wenn das richtig verstandene, wahrhaft gehorte
Evangelium gerade nicht das Aroma dieser Welt ist, wenn es gerade
das Gericht fiir diese Welt, die Marx so leidenschaftlich bekdmpfte,
bedeutet? )

Eines ist gewifl: Die Marxsche Ideologienlehre ist gerade in ihrer
Anwendung auf die Religion und im besonderen auf die christliche
von grofitem theologischem Belang. Sie stofit gleichsam von auflen,
doch durchaus in richtiger Einsicht auf eine besonders faule Stelle des
christlichen Daseins der biirgerlichen Welt; sie enthiillt von aufen her
ein Versagen der «Christlichkeit», das von den Kirchen oder den
Christen selber hitte angeprangert werden miissen; sie enthiillt un-
nachsichtig die wahrhaft ideologische Selbstpreisgabe der christlichen
Gesellschaft in ihrer Anpassung an den biirgerlichen Kapitalismus, die
ihren sprechendsten Ausdruck in der Verwandlung des christlichen
Glaubens in eine Privatreligion findet.

Marx bekimpft in dem ihm begegnenden Christentum, das vor dem-
«Geist der Zeit» vollig kapituliert hat, den unwirklich und darum auch
ganz und gar unwahr gewordenen Menschen, der tiberhaupt nicht
— und, fiigen wir hinzu, erst recht nicht vom Evangelium aus ge-
sechen — die wahre Wirklichkeit mehr sehen kann und darum auch
die wahre Bestimmung des Menschen unvermeidlicherweise verfehlen

528



/‘

muf3, Dieser unwirkliche Mensch, der phantastische Mensch, ist in den
Augen von Marx der, der die Wirklichkeit seines eigenen Daseins, das
in der und durch die Gesellschaft und ihre Arbeit geworden ist, ideolo-
gisch vernebelt durch ein lignerisches Bild, das ihn, den durch den
Mammon Verblendeten, beherrscht. Denn dieses Bild ist eine «Aus-
geburt seines Kopfes», «ein eingebildeter Wahn». Doch a6}t sich Marx
durch dieses verkehrte Bild einer «verkehrten» Wirklichkeit, wie es
ihm in der Mifigeburt der privaten Religion mit ihrer «aparten Reich-
Gottes-Geschichte» entgegentritt, selber den Kopf vernebeln, darin im
Linkshegelianismus befangen bleibend, so daf} er die Orientierung ver-
liert und den lebendigen Gott der Bibel mit dem von ihm mit Recht
perhorreszierten frommen Wesen als Wahngebilde betrachtet.
Jedenfalls trifft Marxens kritische Auffassung von der «Religion»,
sofern er nimlich im Rahmen seines Religionsbegriffes gerade die
Christlichkeit und die Kirchlichkeit seiner Zeit als eine besondere ideo-
logische Ausprigung der biirgerlich-kapitalistischen Selbstentfremdung
des Menschen erfafit, ins Schwarze, ohne dabei allerdings das evan-
~ gelische Zeugnis vom lebendigen Gott und vom Kommen seines
Reiches in diese Welt zu treffen, das mit «Religion» im tiblichen Sinne
und auch ihrem entsprechenden Jenseitsglauben nichts zu tun hat und
erst recht nichts mit einer «Idee der Religion», unter welchem Namen
 Lenin mit Recht den religiosen Idealismus und einen idealistischen
religidsen Sozialismus als biirgerliche Ideologie gegeiflelt hat. Marx,
und ihm folgend Lenin, haben nicht erkannt, dafl ihre Religions-
kritik, in der sie die Religion als eine Form des idealistischen Subjekti-
vismus betrachteten, die evangelische Verkiindigung als solche gar
nicht trifft, weil sie, datin ihren idealistischen Gegnern folgend, im -
Evangelium selber eine Idee, eine «Religion» in ihrem Verstindnis einer
solchen, zu finden glaubten, die dann natiirlich auch ihrer Entlarvung
als einer Ideologie verfallen muflte. Sie haben sich die Frage. gar nicht
ernsthaft gestellt, ob das Evangelium von Jesus Christus mit solchem
ideologischem Wesen tiberhaupt etwas zu tun habe und nichts anderes
bedeutet als die Verkiindigung des Heilswillens des lebendigen Gottes -
im realen Kommen Jesu Christi zu den Menschen. Um so richtiger ist
gerade darum auch die Gleichsetsung jeder Form des Idealismus mit
Pfaffentum (popovschtschina) durch Lenin*, die gerade Lenin um so

* Vgl. Lenins 1915 oder 1916 in Bern entstandenes Fragrhent: «Zur Frage der
Dialektik». Lenin sagt (Filosofskie Tetradi — «Philosophische Hefte» —, Moskau
1947, S. 330, deutsch in «Aus dem philosophischen Nachlafl», Wien 1932, S. 289):

«Der philosophische Idealismus ist vom Standpunkt des groben, einfachen meta-
physischen Materialismus nur Unsinn. Umgekehrt ist vom Standpunkte des dialek-
tischen Materialismus der philosophische Idealismus eine einseitige, iibertriebene,
Jiberschwengliche’ (Diesigen) Entwicklung (Aufblihung, Aufschwellung) eines der
Zige, einer der Seiten, einer der Grenzsteine der Erkenntnis zu dem von der Materie,
von der Natur losgelosten, vergdtterten Absoluten. Idealismus bedeutet Pfaffentum.
Stimmt! Doch ist der philosophische Idealismus («richtiger gesagt» und «auflerdem»)

529




niher liegen mufite, als seinerzeit sich die liberale biirgerliche Re-
zktion in die Form eines ausgesprochenen religiosen Idealismus klei-
ete.

Weder Marx noch Lenin haben im tibrigen die Tatsache beachtet,
daf$ das materialistische Interesse, das sie mit vollem Recht an der ob-
jektiven Realitit des Gegenstandes der Erkenntnis, der Auflenwelt
gegeniiber aller idealistischen Verfliichtigung derselben bekundeten,
durchaus dem Interesse des christlich-biblischen Glaubens an der sinn-
lich-leiblichen Realitit von Gottes Schépfung entgegenkommt. Es gibt
hier einen hochst beachtenswerten «Parallelismus» zwischen dem bib-
‘lischen Realismus, den man ebensogut Materialismus nennen kénnte,
und dem dialektischen Materialismus, den man auf der andern Seite
ebensogut Realismus nennen konnte: «Das Ende der Wege Gottes ist
Leiblichkeit», sagte Oetinger, und Minner wie die beiden Blumhardt
und Leonhard Ragaz haben diese biblische Erkenntnis immer hoch-
gehalten,

Karl Marx will also durch den angefithrten Vergleich himmlisch-
politisch-allgemein und irdisch-materiell-privat sagen, dafd sich dieselbe
«Verfliichtigung» des Konkret-Menschlichen, dieselbe Selbstentfrem-
dung des Menschen auch in der Entwicklung des Christentums voll-
zieht in einer ideologischen Flucht aus der konkreten Verantwortlich-
keit des Menschen gegeniiber dem Mitmenschen in die private Re-
ligion, in eine religidse Verantwortungslosigkeit gegeniiber den realen
Aufgaben dieser Wirklichkeit, Diese Auffassung und die damit ver-
bundene Ablehnung der «Religion» als solcher mufte ihm um so niher
liegen, als er die Religion tiberhaupt und das Christentum im beson-
- dern als eine Art idealistische Jenseitsmetaphysik verstand, als eine
mythologische Form desselben Idealismus, den er selber in der Hegel-"
schen Lehre vom Geiste zunichst geteilt hatte, die er dann aber um
so schirfer nach seinem Ubergang zum Materialismus, das heifit aber
zu einem antiidealistischen Realismus, bekdmpfte. Ein anderes Chri-
stentum als ein solches, das im Grunde nur die mythologische Pri-
figuration des Idealismus war, hat Marx kaum gekannt oder jeden-

ein Weg zum Pfaffentum iiber eine der Schattierungen der unendlich verwickelten
Erkenntnis des (dialektischen) Menschen.

Die Erkenntnis des Menschen ist nicht (bzw. beschreibt nicht) eine gerade Linie,
sondern eine Kurve, die sich dem System der Kreise, einer Spirale, unendlich nihert.
Jedes beliebige Bruchstiick, jeder Splitter, jedes Stiickchen dieser Kurve kann ver-
wandelt werden (einseitig verwandelt werden) in eine selbstindige, ganze, gerade
Linie, die (wenn man vor lauter Bidumen den Wald nicht sieht) dann in den Sumpf,
zum Pfaffentum fithrt (wo das Klasseninteresse der herrschenden Klassen sie ver-
ankert). Gradlinigkeit und Einseitigkeit, Holzernheit und Verknécherung, Subjek-
tivismus und subjektive Blindheit, voild die erkenntnistheoretischen Wurzeln des
Idealismus. Das Pfaffentum (= philosophischer Idealismus) aber besitst natiirlich
gnoseologische Wurzeln, es ist nicht bodenlos, es ist unstreitig eine taube Bliite, aber
eine taube Bliite, die am lebendigen Baum der lebendigen, fruchtbaren, wahren,
machtvollen, allmichtigen, objektiven, absoluten menschlichen Erkenntnis wéichst.»

530



falls gar nicht ernsthaft gewiirdigt. Und es war in seiner Zeit schwer,
ein anderes Christentum im damaligen Deutschland zu entdecken, Fiir
dieses MifSverstandnis war weniger er selber als die damalige Theologie
und die von deren Musik begleitete Kirche schuld und in erster Linie
die schliefflich entscheidend ins Gewicht fallende kirchliche Praxis, die
sich dadurch auszeichnete, als sie, je frommer sie in der von der
Allgemeinheit abgelosten Privatsphire war, um so bedenkenloser den
Mann auf der Strafle der Ausbeutung preisgab, an der sich der
Fromme unter Umstidnden selber intensiv beteiligte.

An dieser schizophrenen Trennung von Privatsphire und o6ffent-
licher Wirklichkeit, von Idealismus in der Philosophie und Machiavel-
lismus in der Innen- und AufSenpolitik, von privater Frommigkeit und
offentlicher Prostitution im Sinne von Marx ist dann auch das deutsche
Reich zugrunde gegangen. Das heif}t aber alles nichts anderes, als daf}
der christliche Privatglaube als Privatreligion, so wie er gerade von der
Kirche praktiziert worden ist, genau so wie die idealistische Philo-
sophie Hegels oder der Pessimismus von Schopenhauer oder das
Ulbermenschentum Nietssches herabsinken mufite zu einer Ideologie
des bourgeoisen, privatkapitalistischen Daseinsverstindnisses.

In Marxscher Formulierung ausgesprochen, wird der christliche
Glaube zur Ideologie, da wo er zur Privatreligion degeneriert, wo er
herabsinkt zu einem vom wirklichen Leben, vom «Sein», vom wirk-
lichen Dasein in der Welt getrennten abgesonderten, abstrakten
«frommen Bewuftsein», das als solches notwendigerweise «ideolo-
gisch» im negativen Sinne dieses Wortes, das heiflt aber eben Selbst-
betrug werden und zu einem Ausdruck einer der Unwirklichkeit, das
heif’t der Unwahrheit verfallenen Lebensgestaltung herabsinken muf3.
Die privat gewordene biirgerliche Frommigkeit 16st sich genau so vom
wahren gesellschaftlichen Dasein des Menschen ab, wie die beson-
dere, ein Scheindasein fristende «politische Allgemeinheit» der kapita-
listischen Demokratie und deren idealistische Verherrlichung. Die
ganze biirgerlich-kapitalistische Gesellschaft hat so einen «doppelten
Boden» und muf} ganz besonders den sie verteidigenden Christen not-
wendig zum Heuchler werden lassen. Gerade er lebt in der Bejahung
des Kapitalismus ein Doppelleben, ein besonderes, privates, abgeson-
dertes Leben als gliubiger Christ, in dem er Christus folgen méchte;
und ein zweites, wirkliches Leben im Arbeitsprozef3, wo er eben jenen
«fremden Maichten» dient, vor allem dem Mammon, von denen so-
wohl Jesus wie Paulus mit einer nicht zu tiberhérenden Deutlichkeit
als den teuflischen Gewalten sprechen. Diese Doppelheit, dieses So-
wohl-als-auch des Christusdienstes, der dabei notwendigerweise ima-
ginir, das heif3t ideologisch, wird, mit dem Mammonsdienst, ist nichts
anderes als das ideologische Widerspiel des Doppellebens, das der
Biirger im kapitalistischen Staate fithren muf3, eben als «allgemeiner»

531



Staatsbiirger und als privates Glied der kapitalistisch organisierten
Gesellschaft.

Der ganze antireligiose Affekt der proletarischen Masse, der kimp-
ferische Atheismus, ist zu einem guten Teil ein wohlverstindlicher
Protest des entrechteten und entmenschten Menschen im Namen der
Humanitit gegen den kirchlichen Antihumanismus im Hinblick auf die
Not des Proletariates. Zugleich aber haben sich Marx und Genossen
den freien offenen Blick auf die Bibel selber véllig vernebeln lassen.
Es ist die Schuld der Kirche, daf} sie immer wieder und nirgends so

sehr wie in Deutschland und Rufiland sich wie ein dunkler Schatten
zwischen das Evangelium und das nach Befreiung rufende verelendete
Volk gestellt hat,- dadurch, dafl sie zum Ideologen einer Klassenherr-
schaft in einem vom Sein abgesonderten frommen Bewufitsein ge-
worden ist,

Die Kirche hat sich im Laufe des 19. Jahrhunderts (und zwar gilt
das von allen Kirchen, insbesondere aber von denen auf dem euro-
paischen Kontinent) gegeniiber der realen geistigen und leiblichen Not
der Menschheit und insbesondere der des Proletariates immer hilfloser
und ohnmicdhtiger erwiesen. Die Hauptursache dieser Ohnmacht ist
das Versagen gegentiber der ungeheuren Verschirfung der Klassen-
gegensite im Verlaufe des 19. Jahrhunderts, die bedingt war durch
die Entstehung eben des vierten Standes, des Proletariates als einer
besonderen Klasse der industriell Ausgebeuteten und nicht nur der
bittersten Armut, sondern besonders am Anfang (einschliefllich der
Kinder) volliger Schuslosigkeit Preisgegebenen, einer Klasse, die es
als solche noch nicht gegeben hatte, Der Sklave des Altertums war
ebensowenig wie der Horige des Mittelalters derart «<heimatlos» und
vom Boden weggerissen wie der moderne Proletarier. Die Armut und
- Depraviertheit der Menschen fritherer Zeiten war nicht so total und
war nicht so sehr anonymen Maichten preisgegeben wie die des Prole-
tariates. Der Arme des Mittelalters war prinzipiell ein Gegenstand der
kirchlichen Fiirsorge. Die Wohltitigkeit besaf$ deswegen auch im Mit-
telalter eine echte, soziale Funktion, die sie heute nicht mehr oder
jedenfalls nicht mehr in dem Mafle be51t3en kann.

Man ist bis heute in weiten kirchlichen Kreisen immer noch der
total verkehrten, die geschichtliche Entwicklung in ihrem wirklichen
Verlaufe auf den Kopf stellenden Meinung, der moderne Klassen-
kampf sei nichts anderes als eine bésartige Erfindung der Marxisten,
wihrend tatsichlich umgekehrt der politische und soziale Klassen-
kampf der Arbeiter nur eine unvermeidliche Folge der und eine Ant-
wort auf die durch den Kapitalismus erzeugte Ausbeutung ist. Diese
selber ist schon Klassenkampf, bedeutet schon eine Kriegserklirung
der Kapitalisten an das arbeitende Volk. Das im Klassenkampf
stehende Proletariat kimpft, da wo es ihn im Sinne von Marx ver-
steht und im Sinne von Marx fithrt, zu allererst um nichts anderes

532



als um die ihm geraubte Menschenwiirde, um das ihm vorenthaltene
Recht auf Arbeit und um die Verteidigung "der ihm zukommenden und -
geraubten Friichte seiner eigenen Arbeit.

Die Kulturkrise der Gegenwart hingt aufs engste zusammen mit
der immer groflere Ausmafle annehmenden proletarlschen Situation
und mit der Entwicklung des Kapitalismus zu einem ausgesprochenen
Monopolkapitalismus; durch beides ist die geistige Situation des
modernen Menschen schlechthin bedingt. Das Verstindnis jener Krise
darf nicht abgelést werden von dieser konkreten geschichtlichen Situa-
tion, also nicht in einer davon abgeldsten Abstraktheit verstanden wer-
den, wie das heute gerade im sogenannten Existenzialismus geschieht,
in welchem vollig irreal, genau so wie schon bei Feuerbach und Kierke-
gaard letstlich abstrakt vom «Menschen iiberhaupt», abgesehen von
seiner sozialen Situation, geredet wird. Der sich tiberall zum Nihilismus
steigernde Kulturpesmmmmus des Biirgertums von Schopenhauer bis
zu Sartre ist letstlich zu verstehen als die Ausweglosigkeit der vor
ihrem eigenen Abgrund stehenden biirgerlichen Klasse, die an ihrem
«Fortschritt», der mit dem Fortschritt der Menschheit schlechthin
gleichgesetst w1rd verzweifelt ist, wobei zu bedenken ist, dafl ein
gewisser mechanischer Fortschrlttsoptlmlsmus ein typisches Et‘zeugms
des noch selbstbewuflten kapitalistischen Biirgertums und eines quan-
titativ, vor allem in «Rdumen» denkenden von diesem getragenen
Imperlahsmus war.

Ziel der kommunistischen Revolution ist also nach Marx «die Be-
freiung jedes einzelnen Individuums» von den Fesseln der Gesellschaft,
die es bis jetst bedriickten und hinderten, zu sich selber zu kommen.
Erst dann wird es den Menschen moghch «ihren geistigen Reichtum»
zu entfalten, weil dann auch erst die Menschen unter sich in wirklich
menschhchen Beziehungen stehen und deren Reichtum fruchtbar
machen konnen, «Die Aufhebung der Teilung der Arbeit und die
Subsumierung der sachlichen Michte unter die Individuen» ist ohne
die Gemeinschaft nicht még]ich. Erst in der Gemeinschaft erhilt das
Individuum die Mittel, seine Anlagen nach allen Seiten hin auszubil-
den; erst in der Gemeinschaft wird also die personliche Freiheit
moghch

«In den bisherigen Surrogaten der Gemeinschaft, im Staate usw.,
existierte die personliche Freiheit nur fiir die in den Verhiltnissen der
herrschenden Klasse entwickelten Individuen, nur insofern sie Indivi-
duen dieser Klasse waren. Die scheinbare Gememschaft zu der sich
bisher die Individuen vereinigten, verselbstindigte sich stets ihnen
gegeniiber und war zugleich, da sie eine Vereinigung einer Klasse
gegeniiber einer andern war, fiir die beherrschte Klasse nur eine neue
Fessel. In der wirklichen Gemeinschaft erlangen die Individuen in und
durch ihre Assozmtlon zuglelch ihre Freiheit.» (I, 59—60.) Fris Lieb.

(Fortsetung folgt.)

533




	Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats (Fortsetzung). 4., Marxens Kritik am Christentum als einer Ideologie

