
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 11

Artikel: Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche
angesichts der Diktatur des Proletariats (Fortsetzung). 4., Marxens
Kritik am Christentum als einer Ideologie

Autor: Lieb, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus

(Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariates)

Fortsefeung

4. Marxens Kritik am Christentum als einer ideologie

Marx nennt nun, wie wir gesehen haben, die gleichsam
schizophrene Aufspaltung der menschlichen Wirklichkeit auf Kosten des
wirklichen Menschen eine solche in ein doppeltes Leben, in ein himmlisches

und in ein irdisches. Dieser theologische Vergleich, durch den
die Zweiteilung des bürgerlichen Daseins in ein abstrakt geltendes
politisches Gemeinwesen und in ein gesellschaftliches wirkliches Dasein
als Privatmensch bezeichnet wird, hat einen tiefen Sinn und besißt eine
wahrhaft theologische Bedeutung.

Diese Zweiteilung wird in ihrem Wesen von Marx in seiner
Ideologienlehre begründet. Diese selbst beruht auf der geschichtlichen
Feststellung, daß sich seit der Teilung der Arbeit in eine materielle und in
eine geistige und infolge der durch sie ermöglichten Zerteilung von
Genuß und Arbeit, Produktion und Konsumtion auf verschiedene
Individuen mit all der durch sie erzeugten Ungleichheit im Besiß an
Produktionsmitteln und der mit ihr verbundenen Ungerechtigkeit und
Gewaltsamkeit das menschliche Bewußtsein loslösen kann von den
bestehenden Produktionsverhältnissen, die das wirkliche Dasein der
Menschen bestimmen. Darum können die Menschen «sich wirklich
einbilden, etwas zu sein, wirklich etwas vorzustellen, ohne etwas Wirkliches

vorzustellen — von diesem Augenblick an ist das Bewußtsein
imstande, sich von der Welt zu emanzipieren und zur Bildung der
,reinen Theorie', Theologie, Philosophie, Moral usw. überzugehen»
(II, 22). Das sind die sogenannten Ideologien.

Dementsprechend stellt sich dann zum Beispiel die bürgerliche (das
heißt also von vornherein durch Klasseninteressen gebundene)
Ideologie, eine unter Absehen von den wirklichen Lebens- und
Arbeitsverhältnissen aller Glieder der Gesellschaft konstruierte und darum
nur eingebildete (weil nur formal-politische) allgemein gültige
«Gerechtigkeit» und eine mit dieser aufs engste verknüpfte, nicht weniger
eingebildete (weil nur private) allgemeine Freiheit als eine bestehende
Wirklichkeit vor. Dieser Betrachtungsweise entspricht dann vor allem
die idealistische Philosophie, die an die Stelle des wirklichen Menschen
faktisch eine eingebildete Idee vom Menschen seßt.

In diesem Sinne ideologisch, das heißt leßtlich verlogen, weil an der
wahren Wirklichkeit des Menschen vorbeiredend und diese in ihrer
wahren Not und Verkehrtheit verschleiernd, ist nun nach Marx «die
Religion», weil sie den Menschen durch die Ablenkung von seiner
wahren Situation auf eine andere «himmlische» oder «geistige» Welt,

526



die ganz und gar abgelöst wird vom irdischen, geschichtlichen eigentlichen

Dasein, sich selber entfremdet. Die von der heutigen
Existenzphilosophie so viel berufene «Selbsttranszendierung» (Überschreitung,
Überhöhung) des Menschen nimmt im religiösen «Jenseitsglauben»
eine besonders verderbliche Gestalt an. Karl Marx betont nicht ohne
Recht vor allem gegenüber der Christenheit seiner Zeit: Indem das
Christentum «alle nationalen, natürlichen, sittlichen, theoretischen
Verhältnisse äußerlich machte», das heißt zu belanglosen Dingen dekretierte

angesichts der Frage nach der Rettung der Seele (von der gerade
die Bibel in diesem «die Seele» von der wahren Wirklichkeit des
Menschen in ihrer Totalität abspaltenden und zugleich «privatisieren -

den» Sinne gar nichts weiß), hat es die geistige Vorausseßung zur
völligen Zerreißung aller wahren menschlichen Beziehungen geschaffen,
dem nackten Egoismus des Kapitalismus freie Bahn geebnet und
mitgeholfen, «die Menschenwelt in eine Welt atomistischer, feindlich sich

gegenüberstehender Individuen aufzulösen» (I, 261). So wurde das
Christentum auch zu einer Ideologie des bürgerlichen und kapitalistischen

Daseinsverständnisses, das heißt aber bürgerlicher,
klassenkämpferischer Daseinsverschleierung im Interesse und im Dienste der
Aufrechterhaltung und Verherrlichung der kapitalistischen Diktatur
und der durch sie sich vollziehenden industriellen Ausbeutung des
Proletariates. Darum ist das Christentum für Marx als Religion «ein
Opium des Volkes».

So erklärt Marx an entscheidender Stelle (a. a. O.) die Religion
als «ein verkehrtes Weltbewußtsein einer verkehrten Welt». «Die
Religion ist die allgemeine Theorie dieser Welt, ihr enzyklopädisches
Kompendium, ihre Logik in populärer Form, ihr spiritualistischer Point
d'honneur, ihr Enthusiasmus, ihre moralische Sanktion, ihre feierliche
Ergänzung, ihr allgemeiner Trost- und Rechtfertigungsgrund. Sie ist
die phantastische Verwirklihung des menschlichen Wesens, weil das
menshlihe Wesen keine wahre Wirklichkeit besißt. Der Kampf
gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren
geistiges Aroma die Religion ist.

Das religiöse Elend ist in einem der Ausdruck des wirklichen Elendes

und in einem die Protestation gegen das wirkliche Elend. Die Religion

ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlosen

Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium
des Volkes».

Besser und ergreifender kann gerade «das Seufzen der Kreatur»
nach der Offenbarung der Freiheit der Kinder Gottes und nach dem
Kommen des wahren Geistes im Sinne von Paulus, das heißt aber
gerade des Evangeliums vom Kommen Jesu Christi und nicht einer
«Religion», deren Jenseitigkeit, wie Marx mit Recht bemerkt, nur eine
verhüllte, faustdicke Diesseitigkeit und tiefe Verhaftetheit gerade an
diese nur allzu irdische Welt zum Ausdruck bringt, kaum zur Darstel-

527



lung gelangen als in diesen anklagenden Worten, in denen sich gerade
Karl Marx nicht bewußt ist, welche tiefe christliche Wahrheit er eben
selber seufzend geltend macht, in seiner Sehnsucht nach der
Offenbarung des wahren Menschen und nach der Verwirklichung des wahrhaft

geistigen Menschen.
Doch halten wir zunächst eines fest: Durch die Vertröstung der

Erniedrigten und Beleidigten auf das «Jenseits» und die gleihzeitige
Weigerung, ihnen in ihrer jeßigen Not wirklich zu helfen, ist es den
Christen allerdings gelungen, für sie das Diesseits zu entwerten und
um jeden Sinn zu bringen — um es gleichzeitig für sich selber zum
Schauplaß der wildesten Profitgier, Ausbeutung und Selbstbereicherung

zu degradieren, und zwar nicht nur zur Zeit von Marx, sondern
in einem noch nie gesehenen Ausmaße heute — von San Franzisko
bis nach Zürich. Das sind die schweren, noch heute gültigen Anklagen,
die Marx gegen die schlaue oder auch einfach blinde Synthese von
Christentum und Kapitalismus schleudert — die Mischreligion der
Neuzeit, die raffinierte oder auch nur törichte Verbindung des
Mammonsdienstes mit dem Glauben an Christus. Hören nun aber nicht
gerade aus diesen klassischen Worten von Marx die heutigen Marxisten

heraus, daß sich der ganze Ingrimm von Marx nicht gegen den
Glauben an Christus selber richtet, wo er wahrhaft echt und ehrlich
bekannt wird, sondern gegen dessen schmählichen Mißbrauch? Warum
sagt er dann, der Kampf gegen die Religion sei mittelbar der Kampf
gegen jene Welt, deren geistiges Aroma die Religion sei Wie stellt sich
diese ganze Frage, wenn das richtig verstandene, wahrhaft gehörte
Evangelium gerade nicht das Aroma dieser Welt ist, wenn es gerade
das Gericht für diese Welt, die Marx so leidenschaftlich bekämpfte,
bedeutet?

Eines ist gewiß: Die Marxsche Ideologienlehre ist gerade in ihrer
Anwendung auf die Religion und im besonderen auf die christliche
von größtem theologischem Belang. Sie stößt gleichsam von außen,
doch durchaus in richtiger Einsicht auf eine besonders faule Stelle des
christlichen Daseins der bürgerlichen Welt; sie enthüllt von außen her
ein Versagen der «Christlichkeit», das von den Kirchen oder den
Christen selber hätte angeprangert werden müssen; sie enthüllt
unnachsichtig die wahrhaft ideologische Selbstpreisgabe der christlichen
Gesellschaft in ihrer Anpassung an den bürgerlichen Kapitalismus, die
ihren sprechendsten Ausdruck in der Verwandlung des christlichen
Glaubens in eine Privatreligion findet.

Marx bekämpft in dem ihm begegnenden Christentum, das vor dem
«Geist der Zeit» völlig kapituliert hat, den unwirklich und darum auch

ganz und gar unwahr gewordenen Menschen, der überhaupt nicht
— und, fügen wir hinzu, erst recht nicht vom Evangelium aus
gesehen — die wahre Wirklichkeit mehr sehen kann und darum auch
die wahre Bestimmung des Menschen unvermeidlicherweise verfehlen

528



muß. Dieser unwirkliche Mensch, der phantastische Mensch, ist in den
Augen von Marx der, der die Wirklichkeit seines eigenen Daseins, das

in der und durch die Gesellschaft und ihre Arbeit geworden ist, ideolo -

gisch vernebelt durdi ein lügnerisches Bild, das ihn, den durch den
Mammon Verblendeten, beherrscht. Denn dieses Bild ist eine
«Ausgeburt seines Kopfes», «ein eingebildeter Wahn». Doch läßt sich Marx
durch dieses verkehrte Bild einer «verkehrten» Wirklichkeit, wie es
ihm in der Mißgeburt der privaten Religion mit ihrer «aparten Reich-
Gottes-Geschichte» entgegentritt, selber den Kopf vernebeln, darin im
Linkshegelianismus befangen bleibend, so daß er die Orientierung
verliert und den lebendigen Gott der Bibel mit dem von ihm mit Recht
perhorreszierten frommen Wesen als Wahngebilde betrachtet.

Jedenfalls trifft Marxens kritische Auffassung von der «Religion»,
sofern er nämlich im Rahmen seines Religionsbegriffes gerade die
Christlichkeit und die Kirchlichkeit seiner Zeit als eine besondere
ideologische Ausprägung der bürgerlich-kapitalistischen Selbstentfremdung
des Menschen erfaßt, ins Schwarze, ohne dabei allerdings das
evangelische Zeugnis vom lebendigen Gott und vom Kommen seines
Reiches in diese Welt zu treffen, das mit «Religion» im üblichen Sinne
und auch ihrem entsprechenden Jenseitsglauben nichts zu tun hat und
erst recht nichts mit einer «Idee der Religion», unter welchem Namen
Lenin mit Recht den religiösen Idealismus und einen idealistischen
religiösen Sozialismus als bürgerliche Ideologie gegeißelt hat. Marx,
und ihm folgend Lenin, haben nicht erkannt, daß ihre Religionskritik,

in der sie die Religion als eine Form des idealistischen Subjektivismus

betrachteten, die evangelische Verkündigung als solche gar
nicht .trifft, weil sie, darin ihren idealistischen Gegnern folgend, im
Evangelium selber eine Idee, eine «Religion» in ihrem Verständnis einer
solchen, zu finden glaubten, die dann natürlich auch ihrer Entlarvung
als einer Ideologie verfallen mußte. Sie haben sich die Frage, gar nicht
ernsthaft gestellt, ob das Evangelium von Jesus Christus mit solchem
ideologischem Wesen überhaupt etwas zu tun habe und nichts anderes
bedeutet als die Verkündigung des Heilswillens des lebendigen Gottes
im realen Kommen Jesu Christi zu den Menschen. Um so richtiger ist
gerade darum auch die Gleichseßung jeder Form des Idealismus mit
Pfaffentum (popovschtschina) durch Lenin*, die gerade Lenin um so

* Vgl. Lenins 1915 oder 1916 in Bern entstandenes Fragment: «Zur Frage der
Dialektik». Lenin sagt (Filosofskie Tetradi — «Philosophische Hefte» —, Moskau
1947, S. 330, deutsch in «Aus dem philosophischen Nachlaß», Wien 1932, S. 289) :

«Der philosophische Idealismus ist vom Standpunkt des groben, einfachen
metaphysischen Materialismus nur Unsinn. Umgekehrt ist vom Standpunkte des
dialektischen Materialismus der philosophische Idealismus eine einseitige, übertriebene,
(überschwengliche' (Diefegen) Entwicklung (Aufblähung, Aufschwellung) eines der
Züge, einer der Seiten, einer der Grenzsteine der Erkenntnis zu dem von der Materie,
von der Natur losgelösten, vergötterten Absoluten. Idealismus bedeutet Pfaffentum.
Stimmt! Doch ist der philosophische Idealismus («richtiger gesagt» und «außerdem»)

529



näher liegen mußte, als seinerzeit sich die liberale bürgerliche
Reaktion in die Form eines ausgesprochenen religiösen Idealismus
kleidete.

Weder Marx noch Lenin haben im übrigen die Tatsache beachtet,
daß das materialistische Interesse, das sie mit vollem Recht an der
objektiven Realität des Gegenstandes der Erkenntnis, der Außenwelt
gegenüber aller idealistischen Verflüchtigung derselben bekundeten,
durchaus dem Interesse des christlich-biblischen Glaubens an der
sinnlich-leiblichen Realität von Gottes Schöpfung entgegenkommt. Es gibt
hier einen höchst beachtenswerten «Parallelismus» zwischen dem
biblischen Realismus, den man ebensogut Materialismus nennen könnte,
und dem dialektischen Materialismus, den man auf der andern Seite
ebensogut Realismus nennen könnte : «Das Ende der Wege Gottes ist
Leiblichkeit», sagte Oetinger, und Männer wie die beiden Blumhardt
und Leonhard Ragaz haben diese biblische Erkenntnis immer
hochgehalten.

Karl Marx will also durch den angeführten Vergleich
himmlischpolitisch-allgemein und irdisch-materiell-privat sagen, daß sich dieselbe
«Verflüchtigung» des Konkret-Menschlichen, dieselbe Selbstentfremdung

des Menschen auch in der Entwicklung des Christentums
vollzieht in einer ideologischen Flucht aus der konkreten Verantwortlichkeit

des Menschen gegenüber dem Mitmenschen in die private
Religion, in eine religiöse Verantwortungslosigkeit gegenüber den realen
Aufgaben dieser Wirklichkeit. Diese Auffassung und die damit
verbundene Ablehnung der «Religion» als solcher mußte ihm um so näher
liegen, als er die Religion überhaupt und das Christentum im besondern

als eine Art idealistische Jenseitsmetaphysik verstand, als eine
mythologische Form desselben Idealismus, den er selber in der Hegel- "

sehen Lehre vom Geiste zunächst geteilt hatte, die er dann aber um
so schärfer nach seinem Übergang zum Materialismus, das heißt aber
zu einem antiidealistischen Realismus, bekämpfte. Ein anderes
Christentum als ein solches, das im Grunde nur die mythologische Prä-
figuration des Idealismus war, hat Marx kaum gekannt oder jeden-

ein Weg zum Pfaffentum über eine der Shattierungen der unendlich verwickelten
Erkenntnis des (dialektischen) Menschen.

Die Erkenntnis des Menschen ist nicht (bzw. beschreibt nicht) eine gerade Linie,
sondern eine Kurve, die sich dem System der Kreise, einer Spirale, unendlich nähert.
Jedes beliebige Bruchstück, jeder Splitter, jedes Stückchen dieser Kurve kann
verwandelt werden (einseitig verwandelt werden) in eine selbständige, ganze, gerade
Linie, die (wenn man vor lauter Bäumen den Wald nicht sieht) dann in den Sumpf,
zum Pfaffentum führt (wo das Klasseninteresse der herrschenden Klassen sie
verankert). Gradlinigkeit und Einseitigkeit, Hölzernheit und Verknöcherung,
Subjektivismus und subjektive Blindheit, voilà die erkenntnistheoretischen Wurzeln des
Idealismus. Das Pfaffentum philosophischer Idealismus) aber besifet natürlich
gnoseologische Wurzeln, es ist nicht bodenlos, es ist unstreitig eine taube Blüte, aber
eine taube Blüte, die am lebendigen Baum der lebendigen, fruchtbaren, wahren,
machtvollen, allmächtigen, objektiven, absoluten menschlichen Erkenntnis wächst.»

530



falls gar nicht ernsthaft gewürdigt. Und es war in seiner Zeit schwer,
ein anderes Christentum im damaligen Deutschland zu entdecken. Für
dieses Mißverständnis war weniger er selber als die damalige Theologie
und die von deren Musik begleitete Kirche schuld und in erster Linie
die schließlich entscheidend ins Gewicht fallende kirchliche Praxis, die
sich dadurch auszeichnete, als sie, je frömmer sie in der von der
Allgemeinheit abgelösten Privatsphäre war, um so bedenkenloser den
Mann auf der Straße der Ausbeutung preisgab, an der sich der
Fromme unter Umständen selber intensiv beteiligte.

An dieser schizophrenen Trennung von Privatsphäre und öffentlicher

Wirklichkeit, von Idealismus in der Philosophie und Machiavel-
lismus in der Innen- und Außenpolitik, von privater Frömmigkeit und
öffentlicher Prostitution im Sinne von Marx ist dann auch das deutsche
Reich zugrunde gegangen. Das heißt aber alles nichts anderes, als daß
der christliche Privatglaube als Privatreligion, so wie er gerade von der
Kirche praktiziert worden ist, genau so wie die idealistische
Philosophie Hegels oder der Pessimismus von Schopenhauer oder das
Übermenschentum Nießsches herabsinken mußte zu einer Ideologie
des bourgeoisen, privatkapitalistischen Daseinsverständnisses.

In Marxscher Formulierung ausgesprochen, wird der christliche
Glaube zur Ideologie, da wo er zur Privatreligion degeneriert, wo er
herabsinkt zu einem vom wirklichen Leben, vom «Sein», vom
wirklichen Dasein in der Welt getrennten abgesonderten, abstrakten
«frommen Bewußtsein», das als solches notwendigerweise «ideologisch»

im negativen Sinne dieses Wortes, das heißt aber eben Selbstbetrug

werden und zu einem Ausdruck einer der Unwirklichkeit, das
heißt der Unwahrheit verfallenen Lebensgestaltung herabsinken muß.
Die privat gewordene bürgerliche Frömmigkeit löst sich genau so vom
wahren gesellschaftlichen Dasein des Menschen ab, wie die besondere,

ein Scheindasein fristende «politische Allgemeinheit» der
kapitalistischen Demokratie und deren idealistische Verherrlichung. Die
ganze bürgerlich-kapitalistische Gesellschaft hat so einen «doppelten
Boden» und muß ganz besonders den sie verteidigenden Christen
notwendig zum Heuchler werden lassen. Gerade er lebt in der Bejahung
des Kapitalismus ein Doppelleben, ein besonderes, privates, abgesondertes

Leben als gläubiger Christ, in dem er Christus folgen möchte;
und ein zweites, wirkliches Leben im Arbeitsprozeß, wo er eben jenen
«fremden Mächten» dient, vor allem dem Mammon, von denen
sowohl Jesus wie Paulus mit einer nicht zu überhörenden Deutlichkeit
als den teuflischen Gewalten sprechen. Diese Doppelheit, dieses So-
wohl-als-auch des Christusdienstes, der dabei notwendigerweise
imaginär, das heißt ideologisch, wird, mit dem Mammonsdienst, ist nichts
anderes als das ideologische Widerspiel des Doppellebens, das der
Bürger im kapitalistischen Staate führen muß, eben als «allgemeiner»

531



Staatsbürger und als privates Glied der kapitalistisch organisierten
Gesellschaft.

Der ganze antireligiöse Affekt der proletarischen Masse, der
kämpferische Atheismus, ist zu einem guten Teil ein wohlverständlicher
Protest des entrechteten und entmenschten Menschen im Namen der
Humanität gegen den kirchlichen Antihumanismus im Hinblick auf die
Not des Proletariates. Zugleich aber haben sich Marx und Genossen
den freien offenen Blick auf die Bibel selber völlig vernebeln lassen.
Es ist die Schuld der Kirche, daß sie immer wieder und nirgends so
sehr wie in Deutschland und Rußland sich wie ein dunkler Schatten
zwischen das Evangelium und das nach Befreiung rufende verelendete
Volk gestellt hat, dadurch, daß sie zum Ideologen einer Klassenherrschaft

in einem vom Sein abgesonderten frommen Bewußtsein
geworden ist.

Die Kirche hat sich im Laufe des 19. Jahrhunderts (und zwar gilt
das von allen Kirchen, insbesondere aber von denen auf dem
europäischen Kontinent) gegenüber der realen geistigen und leiblichen Not
der Menschheit und insbesondere der des Proletariates immer hilfloser
und ohnmächtiger erwiesen. Die Hauptursache dieser Ohnmacht ist
das Versagen gegenüber der ungeheuren Verschärfung der Klassen-
gegensäße im Verlaufe des 19. Jahrhunderts, die bedingt war durch
die Entstehung eben des vierten Standes, des Proletariates als einer
besonderen Klasse der industriell Ausgebeuteten und nicht nur der
bittersten Armut, sondern besonders am Anfang (einschließlich der
Kinder) völliger Schußlosigkeit Preisgegebenen, einer Klasse, die es
als solche noch nicht gegeben hatte. Der Sklave des Altertums war
ebensowenig wie der Hörige des Mittelalters derart «heimatlos» und
vom Boden weggerissen wie der moderne Proletarier. Die Armut und
Depraviertheit der Menschen früherer Zeiten war nicht so total und
war nicht so sehr anonymen Mächten preisgegeben wie die des
Proletariates. Der Arme des Mittelalters war prinzipiell ein Gegenstand der
kirchlichen Fürsorge. Die Wohltätigkeit besaß deswegen auch im
Mittelalter eine echte, soziale Funktion, die sie heute nicht mehr oder
jedenfalls nicht mehr in dem Maße besißen kann.

Man ist bis heute in weiten kirchlichen Kreisen immer noch der
total verkehrten, die geschichtliche Entwicklung in ihrem wirklichen
Verlaufe auf den Kopf stellenden Meinung, der moderne Klassenkampf

sei nichts anderes als eine bösartige Erfindung der Marxisten,
während tatsächlich umgekehrt der politische und soziale Klassenkampf

der Arbeiter nur eine unvermeidliche Folge der und eine
Antwort auf die durch den Kapitalismus erzeugte Ausbeutung ist. Diese
selber ist schon Klassenkampf, bedeutet schon eine Kriegserklärung
der Kapitalisten an das arbeitende Volk. Das im Klassenkampf
stehende Proletariat kämpft, da wo es ihn im Sinne von Marx
versteht und im Sinne von Marx führt, zu allererst um nichts anderes

532



als um die ihm geraubte Menschenwürde, um das ihm vorenthaltene
Recht auf Arbeit und um die Verteidigung der ihm zukommenden und
geraubten Früchte seiner eigenen Arbeit.

Die Kulturkrise der Gegenwart hängt aufs engste zusammen mit
der immer größere Ausmaße annehmenden proletarischen Situation
und mit der Entwicklung des Kapitalismus zu einem ausgesprochenen
Monopolkapitalismus; durch beides ist die geistige Situation des
modernen Menschen schlechthin bedingt. Das Verständnis jener Krise
darf nicht abgelöst werden von dieser konkreten geschichtlichen Situation,

also nicht in einer davon abgelösten Abstraktheit verstanden werden,

wie das heute gerade im sogenannten Existenzialismus geschieht,
in welchem völlig irreal, genau so wie schon bei Feuerbach und Kierkegaard

leßtlich abstrakt vom «Menschen überhaupt», abgesehen von
seiner sozialen Situation, geredet wird. Der sich überall zum Nihilismus
steigernde Kulturpessimismus des Bürgertums von Schopenhauer bis
zu Sartre ist leßtlich zu verstehen als die Ausweglosigkeit der vor
ihrem eigenen Abgrund stehenden bürgerlichen Klasse, die an ihrem
«Fortschritt», der mit dem Fortschritt der Menschheit schlechthin
gleichgeseßt wird, verzweifelt ist, wobei zu bedenken ist, daß ein
gewisser mechanischer Fortschrittsoptimismus ein typisches Erzeugnis
des noch selbstbewußten kapitalistischen Bürgertums und eines
quantitativ, vor allem in «Räumen» denkenden von diesem getragenen
Imperialismus war.

Ziel der kommunistischen Revolution ist also nach Marx «die
Befreiung jedes einzelnen Individuums» von den Fesseln der Gesellschaft,
die es bis jeßt bedrückten und hinderten, zu sich selber zu kommen.
Erst dann wird es den Menschen möglich, «ihren geistigen Reichtum»
zu entfalten, weil dann auch erst die Menschen unter sich in wirklich
menschlichen Beziehungen stehen und deren Reichtum fruchtbar
machen können. «Die Aufhebung der Teilung der Arbeit und die
Subsumierung der sachlichen Mächte unter die Individuen» ist ohne
die Gemeinschaft nicht möglich. Erst in der Gemeinschaft erhält das
Individuum die Mittel, seine Anlagen nach allen Seiten hin auszubilden;

erst in der Gemeinschaft wird also die persönliche Freiheit
möglich.

«In den bisherigen Surrogaten der Gemeinschaft, im Staate usw.,
existierte die persönliche Freiheit nur für die in den Verhältnissen der
herrschenden Klasse entwickelten Individuen, nur insofern sie Individuen

dieser Klasse waren. Die scheinbare Gemeinschaft, zu der sich
bisher die Individuen vereinigten, verselbständigte sich stets ihnen
gegenüber und war zugleich, da sie eine Vereinigung einer Klasse
gegenüber einer andern war, für die beherrschte Klasse nur eine neue
Fessel. In der wirklichen Gemeinschaft erlangen die Individuen in und
durch ihre Assoziation zugleich ihre Freiheit.» (II, 59—60.) frift Lieb.

(Fortsefeung folgt.)

533


	Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats (Fortsetzung). 4., Marxens Kritik am Christentum als einer Ideologie

