
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 11

Artikel: Die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam und ihre Überraschungen

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


blieben; so ist er mit ihnen nach Theresienstadt gegangen und hat
sie, sich wagend und bewahrend, gelehrt, «was gut ist und was
schlecht ist», oder, um es noch einmal mit seinen eigenen Worten zu
sagen: «Wo ein Jude da war, stand immer die Tatsache da, daß ein
Seelisches mehr bedeutete als die Welt, als alles, was sie gab und
was sie ersparte ...» (2. A., S. 194.)

In Leo Baecks Gestalt, im Geheimnis und Gebot eines Mannes,
der in aller Wandlung die Kontinuität seiner Person und Israels als
das Wesen unseres Judentums vorlernte und vorlebte, war ein Jude
da: der repräsentative Jude des deutschen, ja: des westeuropäischen
Judentums dieser Geschichtszeit. Ernst Simon.

Die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam
und ihre Überraschungen

Eine repräsentative Versammlung offizieller Kirchlichkeit im grellen

Scheinwerferlicht des öffentlichen Interesses — das als Möglichkeit,
ja als Wirklichkeit im 20. Jahrhundert, t'st eine Überraschung. Sollte
am Ende doch etwas dran sein an jener klerikalen Prophezeiung des
deutschen Theologen Dibelius, der in der Zeit zwischen den zwei
Weltkriegen «das Jahrhundert der Kirche» verkündete? Ist die
Tatsache, daß die Weltpresse eine Zeitlang nicht dem westöstlichen Konflikt,

sondern der Weltkirchenkonferenz in Amsterdam Leitartikel und
Schlagzeilen widmete, vielleicht gar ein Zeichen für die Unüberwindlichkeit

der phönixgleich aus der Asche eines postchristlichen
Zeitalters neugestärkt auftauchenden Kirchlichkeit? Die Pforten der Hölle
— Hölle materialistischer Zivilisation, Hölle von Weltkrise und Weltkrieg

— haben sie nicht überwältigt! Innerhalb der offiziellen
Kirchlichkeit mochte dieses in Presse, Radio und Film gegenüber den Kirchen
bekundete Interesse solche Befriedigung wecken.

Die Äußerlichkeit aber, in der die Publizistik weithin steckenblieb,
die Beschränkung auf Aufzählung der Delegationen aus aller Welt,
auf Beschreibung von malerischen Roben und feierlichen Gottesdiensten
konnten auch dem kirchenfreudigsten Christen einen Wink geben, daß
diese zeitweilige Stellung der Kirchen im Lichte des öffentlichen Interesses

noch lange kein Zeichen für die Unüberwindlichkeit der Kirche
darstelle, viel eher eines für jene, besonders von Jakob Burckhardt
erkannte, Beharrungskraft der großen Religionen: «Ohne Gewalt oder
doch ohne gleichmäßig gehandhabte Gewalt leben sie fort und tränken
ihre Macht stets neu aus dem Geist der Massen, ja am Ende bekommen

sie den weltlichen Arm wieder auf ihre Seite.»*

* Weltgeschichtliche Betrachtungen, Von den drei Potenzen,- die Religion.

517



Den religiösen Bedürfnissen — weithin dem Aberglauben — dieses
Massengeistes entgegenzukommen, war ein unverkennbares Merkmal
der Berichterstattung über Amsterdam. Wo man etwa der Meinung
war, die Beschreibung byzantinischer Ornate, des Händedrucks
zwischen Vertretern von vor kurzem einander bekämpfenden Völkern
genügten für diesen Zweck nicht, da identifizierte ein findiger Reporter
etwa kurzerhand eine an den holländischen Thronwechselfeiern
teilnehmende Trachtengruppe mit Vertretern der Ökumene und berichtete,

die Kirchenmänner seien mit Fischerneßen in den Händen
paarweise durch die Straßen Amsterdams gezogen, um den Auftrag Jesu,
Menschenfischer zu sein, zu symbolisieren.

Der ganze publizistische Aufwand — es sollen auf 450 Delegierte
mindestens 250 Journalisten entfallen sein — ließ zwar vermuten, und
die nach Abschluß der Konferenz vielerorts zutage getretene
Enttäuschung bestätigt die Vermutung, daß der Erwartung gemäß an
dieser Konferenz etwas geschehen sollte. Das kommentierte Schauspiel
sollte irgendwo einen den ganzen Aufwand lohnenden Höhepunkt
haben.

Verschiedene Akte der Konferenz hätten als solche Brennpunkte in
Frage kommen können. Da war einmal die Sensation der Abwesenden.
Die päpstliche Kirche Roms und die orthodoxe Kirche Moskaus haben
an der Konferenz nicht teilgenommen. Rom hat in konsequenter
Verfolgung der einmal eingeschlagenen Linie, nach der es, da die römische
Kirche allein über den heiligen Geist verfügt, eine «ökumenische»
Bewegung nur als katholische Bewegung, als Rückkehr in den Schoß der
römischen Mutterkirche geben kann, die Entsendung auch nur von
Beobachtern abgelehnt. Das von zahlreichen einzelnen Gliedern der
römischen Kirche bekundete Interesse an der ökumenischen Bestrebung,

wie auch eine die Mitschuld der Katholiken an der großen
Kirchentrennung erwähnende Botschaft des Kardinalerzbischofs von
Utrecht im Hinblick auf die Amsterdamer Konferenz, ändern an dieser
Linie nichts. Mit dieser Absenz war zu rechnen, und sie wurde auch
nirgends als Sensation empfunden.

Für das Fernbleiben der orthodoxen Kirche Moskaus und der ihr
unterstehenden anderen slawischen orthodoxen Kirchen gab es keine
dogmatische Begründung, mit der man hätte rechnen können wie im
Falle Roms. Eine Erklärung einer in Moskau abgehaltenen Konferenz
der autokephalen orthodoxen Kirchen begrüßt wohl grundsäßlich
ökumenische Versuche zur Überwindung der Kirchentrennung, stellt aber
diesen gegenüber die Forderung auf, jede wahre kirchliche Einheits-
bestrebüng müsse auf Grund des nizäischen Glaubensbekenntnisses
zur «heiligen, katholischen, apostolischen Kirche» erfolgen. Die
Kirchen dürfen weder — wie Rom — selber zum Staate noch wie
ökumenisch interessierte, aus der Reformation hervorgegangene Kirchen
zu Laienorganisationen und charitativen Körperschaften werden, son-

518



dem müssen an der apostolischen Sukzession (d. h. dem Glauben, die
Geisteskraft der christlichen Kirche beruhe auf der ununterbrochenen
Kettenfolge von den ersten Aposteln bis zu den jeweiligen
Amtsträgern) und am Sakrament der Ordination festhalten und so zur
Lehre der alten «ungeteilten Kirche» zurückkehren.

Die Botschaft erhebt gegenüber der römischen Kirche den
Vorwurf, sie sei — als Staat — völlig verwickelt in politische Intrigen.
Gegenüber der heutigen ökumenischen Bewegung wird der analoge
Vorwurf erhoben, sie werde als reine Laienorganisation und chari-
tative Körperschaft leicht zum Instrument von politischen Plänen, die
sich gegen die Bekenner des orthodoxen Glaubens wenden.

Diese Erklärung war schon eher eine Überraschung, da die
bisherige theologische Arbeit der ökumenischen Bewegung gerade sehr
stark von der Rücksichtnahme auf orthodoxes Glaubensgut bestimmt
war. Da die für das Fernbleiben angeführte theologische Begründung
völlig unzureichend ist, dürfen wohl eher politische und kirchenpolitische

Gründe hierfür angenommen werden.
Ein politischer Grund kann in dem zahlenmäßig ungünstigen

Verhältnis liegen, in dem die russisch-orthodoxe Delegation sich in
Amsterdam befunden hätte, falls es zu einer Auseinanderseßung zwischen
West und Ost gekommen wäre. Mit dieser Möglichkeit scheint man
auf Grund der westlichen Nominationen — insbesondere derjenigen
des Amerikaners John Foster Dulles — gerechnet zu haben. Kirchenpolitisch

hat wohl das Moskauer Patriarchat gegenwärtig mehr Erfolgschancen

in einem stillen Ausbau seiner Oberherrschaft über die orthodoxen

Kirchen im Einflußbereich der Sowjetunion gesehen als in
einem theoretischen ökumenischen Gespräch. So wird z. B. soeben
bekannt, daß die unierte Kirche Rumäniens sich vom Vatikan gelöst
und der orthodoxen Kirche angeschlossen habe.

überraschender noch als die Ablehnung der Einladung durch Moskau

wirkt allerdings die Tatsache, daß der authentische Text der
Moskauer Erklärung durch die Presse lange Zeit hindurch nicht
bekanntgegeben, sondern nur in der Form einer popularisierenden und
polternden Taß-Erklärung veröffentlicht wurde. Ob wohl wirklich den
großen Nachrichtenagenturen der authentische russische Text so lange
Zeit unzugänglich war, daß der naive Zeitungsleser noch heute weithin
glaubt, der — gerade eine rein geistliche Kirche fordernde —
Moskauer Patriarch habe wie ein militanter Kommunist einfach aus politischen

Gründen die Einladung in provozierender Form abgelehnt?
So war sowohl die Absenz der russischen Kirche, als auch vor allem

die journalistische Ausschlachtung dieser Absenz eine kleine Sensation
— eine Überraschung allerdings kaum, wenn man an ähnliche Züge
auf politischem Gebiet denkt.

Daß der eigentliche Zweck der Konferenz, die Konstituierung des
Ökumenischen Rates, schnell und reibungslos erfolgte und nirgends als

519



Überraschung empfunden wurde, ist wiederum eine eigentliche
Überraschung. Seit 1938 war der ökumenische Rat der Kirchen provisorisch

geschaffen. Die Überführung des Provisoriums in ein Definitivum
erfolgte nun zu Beginn der Amsterdamer Konferenz einstimmig. Damit
ist auch die Basisformel angenommen, nach welcher der ökumenische
Rat «eine Gemeinschaft von Kirchen» ist, «die unsern Herrn Jesus
Christus als unsern Gott und Heiland anerkennen». Einstimmigkeit
und Blißtempo in bezug auf eine so weittragende Glaubensaussage
— enttäuschend für die einen, befriedigend für die anderen — ist auf
alle Fälle überraschend. Im 5. und 6. Jahrhundert sind an der hier
visierten Frage die heftigsten Kirchenfehden entstanden, heute wird
von 450 Delegierten aus 150 Kirchen an einem einzigen Tage eine so
weittragende Definition einstimmig angenommen. Handelt es sich da

um überraschende Glaubenseinigkeit?
Die offiziellen Kirchen, die ihren Beitritt zum ökumenischen Rat

der Kirchen auf Grund der provisorischen Verfassung von Utrecht
beschlossen haben, taten dies in Kenntnis der erwähnten Basisformel.
Wir wissen nicht, ob irgendwo im Schöße der Gemeinden, die ja leßt-
lich die Kirchen bilden, diese Glaubensformel ernsthaft erwogen und
ob irgendwo im freien Meinungsaustausch außerhalb begrenzter
Theologenkreise dazu Stellung genommen worden ist. Einige Kirchen —
darunter auch der Schweizerische Kirchenbund — haben der Formel
gegenüber Reserven geltend gemacht, ohne ihre Delegierten freilich zu
beauftragen, positive Gegenvorschläge zu machen oder wenigstens der
Annahme dieser Formel ihre Mitwirkung zu versagen. Das Provisorische

Komitee stellte sich darum auf den Standpunkt, es habe für die
Amsterdamer Konferenz keinerlei Abänderungen vorzuschlagen,
Abänderungsvorschläge habe vielmehr ein besonderes Komitee zu Händen

der Plenarversammlung entgegenzunehmen. Der schweizerische
— von den Holländer Remonstranten und den Quäkern unterstützte —
Antrag, der Rat möge auf eine Überprüfung seiner Basis eintreten,
wurde in der Form beerdigt, daß die Plenarversammlung ausdrücklich
die jeßige Grundlage als zweckentsprechend erklärte, es den Einzel-
kirchen freistellte, schriftliche Abänderungsanträge für die nächste
Vollversammlung zu stellen und zugleich die Direktive ausgab,
allfällige Abänderungsvorschläge dürften die «christologische Substanz»
der jeßigen Formel nicht preisgeben. Mit normalen demokratischen
parlamentarischen Gebräuchen hat diese Taktik nun allerdings nicht
mehr viel zu tun. Die Annahme der Basisformel durch die Kirchen wird
zwar kaum Anlaß zu größeren Entscheidungen geben, da die Formel
keinerlei verbindliche Direktiven für Glauben und Lehre der einzelnen

Kirchen oder ihrer Gemeinden enthält. Was also auf den ersten
Blick als überraschende Glaubenseinigkeit erscheint, enthüllt sich als
das Ergebnis einer besonderen Taktik einerseits und einer praktischen
Unverbindlichkeit der dogmatischen Formel anderseits.

520



YiY

Innerhalb des Protestantismus herrscht auf dem rechten, konservativen

Flügel Befriedigung über die Annahme dieser Formel, die seit
hundert Jahren die Basis des Christlichen Vereins junger Männer
bildet, während auf dem linken, liberalen Flügel in diesem Bekenntnis
eine Gefahr für geistige und geistliche Ehrlichkeit gesehen wird.

Wenn die offiziellen Kirchen heute den christlichen Glauben als
Glauben an Christus, unseren Gott und Erlöser, definieren, so nehmen
sie damit eine Tendenz wieder auf, die im 5. und 6. Jahrhundert nach
Christi Geburt gerade ein besonderes Anliegen des Orients war, dessen
Kirchen sich damals nicht mit der dogmatischen Kompromißformel
abfinden konnten, nach welcher Christus sowohl göttlicher, als auch
menschlicher Natur gewesen sei. Das Bekenntnis zu Christus als Gott
schlechthin ist orientalisches Erbe. Christus steht da an Stelle
orientalischer Mysteriengottheiten. Das Abendland hat demgegenüber die
Person des Menschen Jesus von Nazareth auch dort festzuhalten
gesucht, wo über die göttliche Bedeutung Christi Einmütigkeit herrschte.
Hier liegt wohl eine Wurzel des Phänomens, daß es das Abendland
und nicht der Orient war, das der Welt Humanismus und Aufklärung
vermittelte. Gewiß haben alle diese abendländischen Richtungen für
das Christusverständnis nicht das leßte und nicht das tiefsinnigste
Wort gesprochen. Wenn von liberaler Seite heute versucht würde, das
Bekenntnis der Ökumene zur alleinigen Gottheit Christi durch ein
Christusbild zu erseßen, wie Humanismus und Aufklärung es geschaffen

haben, so wäre das ein Versuch, die Geistesgeschichte um ein paar
Jahrhunderte zurückzudrehen. Wenn aber die konservativen Kirchen
sich rühmen, mit der ökumenischen Formel das Christusverständnis
der Aufklärung und des Humanismus überwunden zu haben, so
drehen sie ihrerseits die Geistesgeschichte um anderthalb Jahrtausende
zurück

Die Annahme der Formel — mag sie effektiv noch so unverbindlich
sein — stellt eine absolute Kapitulation des Westens vor dem Osten
dar und, wie es scheint, eine kampflose Kapitulation. Eine solche wäre
berechtigt, wenn sie auf Grund einer besseren Einsicht geschähe, in
unserem Falle auf Grund einer überzeugenden theologischen Erkenntnis

der biblischen Botschaft. Gerade aber von der Bibel her läßt sich
die ökumenische Formel nicht halten, sie läßt sich höchstens in der
Art des biblizistischen Aberglaubens mit zwei oder drei Bibelstellen
stüßen. Ihr steht zunächst das ganze Alte Testament, das Fundament
aller Glaubensaussagen, entgegen, das nicht den Glauben an den Gott
Christus kennt und das, so dieser Glaube konsequent durchdacht
würde, wohl — wenn überhaupt — nur mit akrobatischer Exegese
beizubehalten wäre. Aber auch rein neutestamentlich gibt es den Glauben

an die alleinige Gottheit Christi nicht. Das Neue Testament weiß
gerade im Hinblick auf den wiederkommenden Herrn, daß die in
Christus geschehene Gottesoffenbarung Teil einer größeren, umfassen-

521



deren ist. Gerade, wenn man den nicht-nur-humanistischen, nicht-liberalen
Ausgangspunkt des ökumenischen Glaubensbekenntnisses versteht,

ist die Bekenntnisformel falsch und die in ihr erschienene Kapitulation
des Westens vor dem Osten eine betrübliche, von der Publizistik
allerdings nicht beachtete Überraschung.

Der eigentliche Brennpunkt des Interesses lag für die Erwartung
der Öffentlichkeit aber an einem anderen Ort. Die meisten Erwartungen

richteten sich auf die Auseinanderseßung über den
Hauptgegenstand der Diskussion, das von vier Sektionen bearbeitete, auch
die Fragen des Krieges und der Wirtschaftsordnung betreffende Thema
«Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan».

Das quantitative Übergewicht der Kirchenvertreter aus wirtschaftlich

kapitalistisch organisierten Staaten ließ hier die Erwartung wach
werden, es könne an dieser Konferenz zu einem eigentlichen
Bannspruch gegen den Kommunismus kommen. Eine Stimme gegen den
Kapitalismus war zunächst nur von dem tschechischen Delegierten,
Prof. Hromadka aus Prag, zu erwarten, der auf einem sehr verlassenen
Posten zu kämpfen schien. Hier, bei dieser Auseinanderseßung bzw. bei
ihrem Resultat, lag wohl die den publizistischen Aufwand begründende
Gewinnhoffnung der bürgerlichen Welt. Die Tatsache, daß hier das
Ergebnis am meisten ausgesprochene Enttäuschung hervorgerufen hat,
zeigt, daß eben hier am meisten Erwartungen gehegt wurden. Wir
können hier auf die verschiedenen Referate und Resolutionen, die noch
nicht authentisch im Druck vorliegen,* nicht eintreten, mit Ausnahme
des Votums von Karl Barth, das am gleichen Tage, da es gehalten
wurde, in der Schweiz als Broschüre erschien.** Dieses Votum wurde
zweifellos in Amsterdam als Sensation empfunden. Seine Hauptthese
ist einfach : Die Kirche dürfe bei der Behandlung des gestellten Hauptthemas

nicht von der Unordnung der Welt ausgehen, sondern müsse
umgekehrt ihren Ausgangspunkt bei Gottes Heilsplan, Seinem in Christus

gekommenen Reiche nehmen. Darum warnt Barth vor sogenannten
christlichen Marschrouten, durch die etwa ein Weg aus der

Unordnung der Welt gesucht werden sollte. «Es gibt nur christliche
Entscheidungen als Demonstrationen und Zeichen dieser Hoffnung.»
Gegenüber leichtfertigem christlichem Optimismus oder voreiligem
Pessimismus weist Barth auf die Möglichkeit hin, daß Gott «sein Werk
nicht in einer weiteren zahlenmäßigen Vermehrung, sondern umgekehrt

in einer energischen zahlenmäßigen Verminderung der sogenannten
Christenheit weiter und seinem Ziel entgegen» führen könne.
Dieser durchaus kirchliche Standpunkt, der gar nicht mit der

* Wir behalten uns vor, auf die Referate von Dulles, Hromadka, Brunner und
Niebuhr sowie auf die offiziellen Resolutionen noch zurückzukommen.

** K. Barth, Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan. Evangelischer Verlag,

Zollikon 1948, 23 S.

522



anderen Möglichkeit rechnet, daß Gott auch ohne und gegen die
Kirchen sein Reich bauen könne, hat den gehegten Erwartungen offenbar

doch so stark widersprochen, daß Karl Barth in der bürgerlichen
Presse zum Kommunisten, in der Schweiz zum PdA-Mann oder politischen

Naivling promoviert worden ist. Wir haben sogar Worte, die uns
aus dem 1000jährigen Reich vertraut sind, gelesen, wie das folgende
apokryphe Luther-Zitat: «Pfaffen sollen beten und nicht politisieren.»
Das Verbrechen Barth lag aber gerade darin, daß er nicht in der
gewünschten Richtung politisiert hat. Daß der dem Bürgertum bittere
Wahrheiten sagende Tscheche Hromadka dem gleichen Verdikt verfallen

ist, versteht sich, auch wenn es der gleiche Hromadka ist, der am
3. Oktober nicht irgendwo am grünen Tisch, sondern an einer kirchlichen

Veranstaltung in Prag erklärt hat: «Auch in der klassenlosen
Gesellschaft bleibt die Problematik der gegenseitigen Beziehungen von
Mensch zu Mensch unverändert bestehen. Es wird nach wie vor Lüge,
Untreue, Neid und Hochmut geben. Wer kann dagegen ankämpfen?
Die Sozialisten wiegen sich in Illusionen. Sie wollen die Lage nicht so
sehen, wie sie ist. Die Zeit wird kommen, da sie selbst sich auf die Suche
nach den Menschen machen werden, die um die Freiheit von den leßten

Bindungen wissen, welche den Menschen zu einem Werkzeug der
Unmenschlichkeit machen. Dann wird die christliche Botschaft von der
Sünde und der Notwendigkeit der Vergebung aufs neue in ihrer
ursprünglichen Bedeutung erkannt werden.»

Was hilft's? Die totalitäre Kirche sagte «Ketzer» und verbrannte,
der totalitäre Staat «Jude» und vergaste, die totalitäre Bürgerlichkeit
sagt «Kommunist» und ächtet.. tema con variazioni

Wenn in Amsterdam also zur Enttäuschung für viele keine
offizielle Kampfansage gegen den politischen Osten zustandegekommen
ist, so bleibt es fraglich, ob dies dem Einfluß von kirchlichen, eben
konsequent kirchlichen, Stimmen, wie derjenigen Barths, zuzuschreiben
ist, die auch den extremsten Gegnern des Ostens etwas Wind aus den
Segeln genommen haben, oder der taktischen Rücksichtnahme auf die
Kirchen hinter dem «Eisernen Vorhang». Der wiederholt geäußerte
Wunsch nach Mitarbeit der Kirche von Moskau in der Ökumene, vor
allem die theologische Anpassung an die Bedürfnisse der Ostkirchen,
wie sie in der Basisformel zum Ausdruck kommt, weisen eher in diese
Richtung.

Während die Arbeit zahlreicher Kommissionen und viele Neben-
Veranstaltungen relativ unbeachtet blieben, war sodann die
Schlußbotschaft der Konferenz ein leßter Brennpunkt des Interesses, ein leßter
Ort möglicher Überraschungen. Diese Botschaft nun wendet sich nicht
vom hohen Katheder aus an die Welt, um ihr Weisung zu geben,
sondern bewußt an die Kirchen und ihre Glieder. Diese werden
aufgefordert, den Zusammenschluß innerlich zu bejahen. Gute und wahre
Worte der Selbstkritik stehen in der Botschaft. «Wie oft haben wir

523



versucht, Gott und dem Mammon zu dienen.» «Wir haben vor dem
Krieg mehr Furcht gehabt als Abscheu.» Und als Weisung für die
Zukunft wird ausgeführt: «Wir müssen uns selber und alle Menschen
daran erinnern, daß Gott die Gewaltigen vom Stuhl gestoßen und die
Demütigen und Sanftmütigen erhoben hat. Wir müssen wieder aufs
neue miteinander lernen, mutig im Namen Christi zu unseren Völkern
zu sprechen und zu denen, die Macht über sie haben; wir müssen
lernen, dem Terror, der Grausamkeit, dem Rassenhaß zu widerstehen,
dem Ausgestoßenen, dem Gefangenen, dem Flüchtling zur Seite zu
stehen und die Kirche überall zum Mund zu machen für die Stummen
und zur Heimat, in der jeder ein Zuhause findet. Wir haben aufs neue
miteinander zu lernen, welche Aufgaben die christlichen Männer und
Frauen in der Industrie, in der Landwirtschaft, in der Politik, in Haus
und Beruf zu erfüllen haben. Wir wollen Gott bitten, uns miteinander
zu lehren, daß wir ein echtes Nein und ein echtes Ja sprechen. Ein
Nein zu allem, das der Liebe Christi zuwider ist. Zu jedem System, zu
jedem Programm, zu jedem Menschen, die einen Menschenbruder
behandeln als wäre er nicht Gottes Geschöpf, sondern ein Stück Ware,
das man ausnußen kann; ein Nein zu denen, die den Krieg als ein
unvermeidliches Schicksal hinstellen. — Ein Ja aber zu allem, das mit
der Liebe Christi zusammenstimmt, zu allen Menschen, die das Recht
aufrichten, zu allen, die in der Welt einen echten Frieden schaffen
möchten, zu allen, die um des Menschen willen hoffen, kämpfen und
leiden, ein Ja zu allen denen, die — selbst ohne es zu wissen — sich
ausstrecken nach einem neuen Himmel und einer neuen Erde, in
welchen Gerechtigkeit wohnt.»

Mut und Würdigkeit sind dieser Botschaft nicht abzusprechen. Es
gibt zwar enttäuschte Stimmen, die bedauern, daß die Kirchen nicht
den Augenblick, da die Weltöffentlichkeit auf sie schaute und hörte,
benußt haben, um ein treffendes Wort an die- ganze Welt zu richten.
Bei einer Resolution aber ist die erste Frage, wer spricht, und erst die
zweite Frage, zu wem sie spricht. Es scheint daher bei einer Resolution
der offiziellen Kirchen wesentlich gleich zu sein, ob die Botschaft an
die Kirchen oder an die Welt ergeht. In jedem Falle wird der gleiche
Kreis von Menschen auf sie hören. Andere Erwartungen wären
Illusionen. Es ist nun durchaus anzunehmen, daß auch die würdige und
ehrliche Botschaft von Amsterdam schon heute weithin verhallt ist —
in der «Welt» gewiß, und in den Kirchen wohl auch. Daß gerade
dieses leßtere auch der Fall sein kann, liegt wohl in dem Hauptübel
der ökumenischen Bewegung begründet, welche eben als Organ der
Kirchenleitungen von oben nach unten wirksam ist, statt von unten
nach oben.

Ein wichtiges Nebenresultat der Konferenz — darüber sind sich
die Berichte der verschiedensten Teilnehmer einig — lag gewiß in der
persönlichen Fühlungnahme über die Grenzen hinweg. Jedes solche

524



Gespräch, in welchem Rahmen auch immer, ist heute wichtig. Vielleicht
sind auch bei dieser Veranstaltung solche unbeachteten Nebenresultate
in Wirklichkeit bedeutsamer gewesen als alle gewollten und beachteten
Ergebnisse.

So bot die Konferenz von Amsterdam mit dem, was erreicht, wie
auch mit dem, was nicht erreicht wurde, vor allem aber in der Art,
wie das Erreichte und Unerreichte ausgewertet wurde, einige
Überraschungen. Für Menschen, die von der offiziellen Kirchlichkeit nichts
oder nur noch sehr wenig erwarten, weil sie deren Bindung an den
Willen der herrschenden Klassen zu oft erfahren haben, ist es eine
angenehme Überraschung, daß die Kirchen in Amsterdam sich weniger
als früher von diesen Klassen einfach die Marschroute vorzeichnen
ließen, mag dies auch noch so verschiedene Gründe haben. Daß die
Kirchen nicht einfach das Lied «Gen Ostland woll'n wir reiten»
mitsangen, war ein Resultat. Haben die ökumenischen Kirchen sich auf
politischem Gebiet der Alternative West—Ost entzogen, so sind sie
ihr freilich auf dogmatischem Gebiet erlegen. Die Kapitulation der
abendländischen Christenheit vor dem orientalischen Christusverständnis

ist auch ein Resultat. Ob diese dogmatische Fixierung jemals
korrigierbar ist, bleibt fraglich. Die unbiblische Definition des christlichen
Glaubens als Glaube an Christus, unseren Gott und Erlöser, mag
östlichem Ritualismus und westlichem Pietismus angemessen erscheinen,

dürfte sich aber darüber hinaus leicht mehr als trennend, denn als
einigend erweisen — sofern eine solche Formel ernst und verbindlich
genommen wird. Unsere welschen Freunde legen wohl den Finger auf
die wunde Stelle, wenn André Chédel im «Essor» vom 15. Oktober
1948 schreibt: «Der Irrtum der ökumenischen Bewegung ist, daß sie
beim Bau der Kircheneinheit mit dem Dach beginnt.» Das ist dort im
Hinblick auf die Glaubensformel gemeint, es trifft noch mehr aber die
gesamte Organisation, in welcher Dachorganisationen zusammen eine
Überdachorganisation bilden. Ob der solchen Organisationen eigenen
Bewegung von oben nach unten einmal eine Bewegung von unten nach
oben entgegenkommt, ist noch nicht abzusehen.

Die Konferenz von Amsterdam ist vorüber. Die von ihr redenden
Stimmen sind außerhalb der kirchlichen Welt meist recht enttäuschte
Stimmen. Ob vielleicht die enttäuschten Stimmen der Kreise, welche
die Kirchen noch viel stärker für ihre eigenen obskuren Zwecke
einspannen wollten, den verantwortlichen Kirchenleitungen die eigentlichen

Gefahren aller Kirchlichkeit enthüllen? Das wäre allerdings mehr
als nur eine Überraschung, wäre ein Wunder. Bruno Balscheit.

515


	Die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam und ihre Überraschungen

