Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 11

Artikel: Geheimnis und Gebot : zu Leo Baecks 75. Geburtstag
Autor: Simon, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

werden? Ist in thr — es ist dieselbe Frage — die Verwirklichung des
einfach Menschlichen noch méglich?

Es ist nur ein kleiner Teil des Volkes, der zentrale stellvertretende
Teil, der so, um sein Dasein ringend, in unabsehbarer Tragik gezwun-
gen ist, sich mit den Michten zu verschwistern, gegen die er kimpft.
Der groflere Teil des jiidischen Volkes, der auflerhalb des Kampfes
steht, kann den Kimpfenden nur dadurch helfen, dafl er in seiner
grofleren Stille die Klarheit des Blickes nicht verliert, dafl er, tiber alles
Einzelgeschehen und alle Einzelverwirklichung hinweg, die groflen
Zusammenhinge festhilt, in denen sie in der Geschichte des Volkes
stehen und daf? er so in der grofien Trauer, mit der er die Taten und
Opfer des Krieges begleitet, dem ewigen Erbe des Volkes die Treue
wahrt. Nur so kann der vom Krieg Verschonte neben den sich fiir sein
Volk Opfernden treten. So aber muf} er neben ihn treten, muf§ er ihn,
dem in der Verstrickung des Kampfes der Blick in das Ganze verstellt
ist, selbst vertreten.

Und vom Ganzen aus gesehen weist alles im heutigen Geschehen
darauf hin, daf} die aus der Verzweiflung entsprungene Haltung und
Losung dieser Generation nur die eines verginglichen Augenblicks sein
kann. Die wahre, von der Geschichte selbst immer erneut dem Volk
aufgezwungene Aufgabe ist heute wie je, nur dringlicher als je, die
Vertretung einer iibernationalen Friedensordnung, auf die das Ganze
der Weltentwicklung als auf die allein rettende Entscheidung hinzielt.
Heute wie in jeder Zeit der Uberflutung durch ein Weltgericht ist es
die Bestimmung des jiidischen Volkes, iiber der versinkenden Welt
in die Arche eingeschlossen, die einen Keim alles Lebendigen birgt,
der Taube mit dem Olzweig entgegenzuharren, die das Sinken der
Wasser anzeigt, in der Hoffnung auszuharren und zu iberdauern.

Margarete Susman.

Geheimnis und Gebot
(Zu Leo Baecks 75. Geburtstag)

I

Im Wintersemester 1899/1900 hielt der grofle protestantische
Dogmenhistoriker Adolf Harnack an der Universitit Berlin 16 Vor-
lesungen vor Studierenden aller Fakultiten iiber «Das Wesen des
Christentums», die dann zu Beginn des neuen Jahrhunderts als Buch
herauskamen und seitdem ihren Weg durch die gebildete Welt ge-
macht haben. Bald darauf, im Jahre 1901, erschien in der Breslauer
«Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums» eine
eineinhalb Bogen starke Auseinandersetzung mit dem schnell berithmt

510



gewordenen Werk, dessen Autor der in weiteren Kreisen bisher un-
bekannte Rabbiner der oberschlesischen Gemeinde Oppeln war. Er
hief! Leo Baeck und zihlte damals 28 Jahre.

Vor wenigen Wochen sprach der jugendfrische 75jihrige Neu-
yorker im «Jewish Institut of Religion» tiber Grundfragen der jiidi-
schen Religion und zitierte dort, natiirlich im grlechlschen Urtext, das
bekannte Wort des Arlstoteles die Poesie sei philosophisch, nicht
aber die Wirklichkeit. Von diesem Wort war er schon in jener frithen
Polemik gegen Harnack ausgegangen, allerdings um dessen mangelnde
Geschichtlichkeit zu kritisieren (S. 3 des Sonderdrucks). Welche Kon-
tinuitit der Bildungsquellen und des Gedankengutes spricht uns hier
an! Aber ist Kontinuitit das eigentliche Wesensgeheimnis Leo Baecks?
Oder hat er sich in seiner nun mehr als 50jihrigen Auseinandersegung
mit dem Glauben, seinem jiidischen und dem des Christentums, ge-
wailndelt? Es diirfte sich lohnen, dieser Frage etwas genauer nachzu-
gehen.

IL.

Baecks kleine Schrift gegen Harnadk, die als Sonderdruck zwei
Auflagen erlebt hat, ist die Keimzelle seines bisher wesentlichsten
Buches geworden Vier Jahre nach ihrem Erscheinen veréffentlicht
der 32jihrige, immer noch Rabbiner jener mittelgroflen Gemeinde,
sein «Wesen des Judentums». Wie man sieht, hat er den Titel von
dem Gegner geborgt, aber dessen Name kommt in dem Buch nicht
mehr vor. Es ist ganz systematisch aufgebaut, in drei Teilen: Der
Charakter des Judentums, Die Ideen des Judentums, Die Erhaltung
des Judentums. Ein gedrangter Anhang bringt genaue Belege: «dafs
die Zitate aus dem talmudischen Schrifttum besonders zahlreich sind,
rechtfertigt sich durch die Geschichte seiner Verkennung.»

Die apologetische Tendenz ist also festgehalten, Der Talmud wird
nicht vor allem, oder doch nicht ausschlieflflich, um seines inneren
Wertes wegen fir das «Wesen des Judentums» herangezogen, son-
dern weil er gleichsam in der vordersten Linie der Abwehrfront liegt.
Audch die Darstellung selbst ist voller Auseinandersetungen und Ab-
"grenzungen gegen andere Religionen, vor allem gegen das Christen-
tum. Sie zeigt den Einfluf} der frithen jiidischen Schriften Hermann
Cohens und ist in ihrer Gesamthaltung konservativ-liberal, mit deut-
licher Wendung gegen alles Mystische. Entspricht das etwa dem all-
gemeinen Bewufitseinsstand des liberalen Judentums zu Beginn des
Jahrhunderts und erklirt die Wirkung des Buches, mit dem nun der
Aufstieg seines Verfassers itber Diisseldorf nach Berlin, als Rabbiner
der Grofigemeinde und Dozent an der Hochschule fiir die Wissen-
schaft des Judentums, endgiiltig gesichert ist, so gibt es doch ganze
Partien, die einen Durchbruch zu etwas Neuem ankiindigen. Das gilt
vor allem von der — noch etwas zaghaften — Betonung des Nationalen

511



als eines jidischen Seinselementes und von der Gestalt des Mirtyrers,
des Glaubenszeugen, die sich immer wieder, mit geradezu antisyste-
matischer StofSkraft, in fast allen Partien des Buches bemerkbar macht:
sowohl als individuelle wie als kollektive Mirtyrer, ganz Israel und
seine Rolle in der Weltgeschichte charakterisierend. Es gilt auch von
der heftigen Ablehnung jeder Dogmatisierung im Judentum, in welcher
der altere, gleichsam klassische jidische Liberalismus oft einen Ersag-
halt fiir die verlorengegangene Festigkeit des Religionsgesetses gesucht
hatte. Baeck verwirft auch dieses Surrogat und begibt sich nach diesem
Verzicht — den er spiter in gewichtigen Beitrigen zur «Monatsschrift»
erganzend begriindet hat — scheinbar steuerlos hinaus auf das weite
Meer eines neuen jiidischen Glaubenswagnisses, Wohin wird seine
Fahrt ihn fithren?

I11.

Finfzehn Jahre nach der ersten Auflage, also 1926, erscheint «Das
Wesen des Judentums» von neuem, mit nunmehr 327 statt 167 Seiten,
und wird von nun an in den sechs deutschen und der englischen Aus-
gabe (The Essence of Judaism, New York, The MacMillian Company
1936) unverdndert bleiben. Von der zweiten Auflage aber darf der
Verfasser im Vorwort mit Recht sagen: «Es ist ein altes Buch — und
es ist ein neues Buch . . .» Was ist hier alt, und was ist neu? Was ist
geblieben, und was hat sich gewandelt?

Die erste Auflage war ein Jahr nach Theodor Herzls Tod erschie-
nen. Baeck war einer der beiden Rabbiner gewesen, die sich geweigert
hatten, dem Protestbeschlufl des «Allgemeinen Deutschen Rabbiner-
verbandes» gegen den ersten Zionistenkongref3 im Jahre 1897 zuzu-
stimmen, Fir den ganz jungen Mann, der damals eben am Beginn
einert noch ungewissen Laufbahn stand, gehorte dazu unzweifelhaft
Mut, Er bewies in den folgenden Jahren nicht weniger geistigen Mut
durch die Art und Weise, in der er sich mit den Verinderungen im
judischen Leben und Denken stetig auseinandersetste: htchst empfang-
lich, aber von einem unbeugsamen Kern aus. In seinem genialen kleinen
Aufsats «Apologetisches Denken», den Franz Rosenzweig Max Brods -
Bekenntnisbuch «Heidentum, Christentum, Judentum» und Baecks
zweiter Auflage gewidmet hat (und den Baeck merkwiirdigerweise in
seinem Dankwort an die Kritiker im Vorwort zur vierten Auflage
nicht erwihnt), hebt der nichtzionistische Autor des «Sterns der Er-
16sung» hervor, «daf3 der liberale Rabbiner, besonders in der zweiten
Auflage, tiber jiidisches Volk und jiidische Geschichte Dinge von einem
Tiefgang zu sagen hat, den das, was der zionistische Dichter dazu
sagt, kaum je erreicht. Vielleicht zeigt die jidische Gegenwart kein
hoffnungsreicheres Symptom als diese Vertauschung der Rollen».
(Kleinere Schriften, Berlin, Schocken-Verlag, 1937, S. 41.)

512



Dies also ist das erste Neue: eine erhebliche Verstirkung und Ver-
tiefung des nationalen Gemeinschaftsmotivs, An einer Stelle, wo es in
der ersten Auflage (S.41) «Volk» heifdt, setst die zweite «Nation»
(S.59) und fiigt immer wieder neue Erweiterungen in gleicher Rich-
tung ein, wie etwa: «Das Volksleben konnte die Botschaft des Ewigen
immer wieder vernehmen, der Glaube an sich wurde ihm gegeben. . .
In dem Gedanken der Auserwihlung ist die Gemeinde erst zum Be-
wufltsein ihrer selbst gelangt.., Nur hierdurch hat die Gemeinde
vermocht, . . . einer ganzen Welt entgegenzustehen, die Gemeinde zu
sein, die keine Konzessionen macht.» (S. 60 f.)

Handelt es sich hier nur um eine stirkere Betonung eines Ge-
dankens, den die erste Auflage bereits kennt, so hat sich die Haltung
zur Mystik grundlegend gewandelt, Der junge Rationalist hatte das
«Glaubensgeheimnis» fast geleugnet, ihm jedenfalls seine Mittelpunkt-
stellung in der Religion abgesprochen und daraus die segensreiche
Dogmenlosigkeit des Judentums abzuleiten gesucht. (1. A., S.2-6.)
Der reife Mann duflert sich nun zugleich vorsichtiger und bestimmter,
wenn er sagt: «Schon der Gedanke des Geheimnisses, in der Bedeu-
tung, welche es hier hat, war dem entgegen. Wihrend es in der Kirche
etwas Reales ist, etwas, was im Sakrament greifbar wird, ist es im
Judentum ein ideelles. Es bezeichnet hier das Unerforschliche, das,
was Gottes und nicht des Menschen ist, das, was nur geahnt werden
kann.» (2. A., S.6.) Diese neuen Erkenntnisse befihigen den Autor,
das Phianomen der Prophetie zu entpsychologisieren und zu objekti-
vieren und positiv von ihrem geheimnisvollen Offenbarungsbesits zu
reden, ja die Mystik selbst positiv zu werten, insbesondere in ihrer
judischen Einschrinkung, die die Persénlichkeit Gottes und damit die
Moglichkeit, ihn im Gebet anzureden, in keiner mystischen Einheit
auflost. Ein verurteilender Sats der ersten Auflage hatte gelautet: Hier-
durch wird die Religion «aller Mystik und allem Geheimwerk ent-
%ggen» (S.22); in der zweiten steht hier statt «Mystik» — «Phantastik»

. 33).

Man spiirt: der Verfasser hat in der Zwischenzeit etwas Neues
erfahren, und zwar durch Lernen. Diese Entdeckungsfahrt durch die
Welt der jiidischen Sage, des Midrasch, und einen Teil der kabba-
listischen Literatur, vor allem der geondischen Zeit, die Baecks wissen-
schaftliche Arbeit fiir Jahrzehnte bestimmt hatte, trug auch seiner reli-
giosen Personlichkeit ihre Friichte, Er erfihrt das Neue nicht nur durch
Leben, sondern auch durch Lernen, und dies ihm, als einem Rabbiner,
legitim Eigentiimliche kommt in einer winzigen, doch nur scheinbar
bedeutungslosen Anderung zum Ausdruck, die den zweiten Sats des
Buches betrifft. Er lautet in der ersten Auflage: «Das Judentum. ..
hat in dieser Zeit viel erfahren und viel gelernt», und in der zweiten:
« . ..viel gelernt und viel erfahren.» Das Lernen ist nunmehr als das
Vehikel der Erfahrung dieser vorangestellt.

513



Diese neue Betonung fithrt zu einer dritten grundsiglichen Wand-
lung, die den Gesetescharakter des Judentums, das Gebot, angeht.
Zwar hat es seine zentrale Stelle schon in der ersten Auflage erhalten,
aber nicht als Gegenpol des, damals noch unentdeckten oder verur-
teilten, Geheimnisses. Nun treten «Geheimnis und Gebot» in die in-
time Beziehung der zusammengehdrigen Gegensiglichkeit: das klare
Gebot entsteht im Geheimnis der Offenbarung und wird, bis in seine
zartesten Verdstelungen, in Forschung und Erfiilllung, von jenem Ur-
sprung her durchatmet, Die paradoxe Beziehung beider Sphiren, der
des gottlichen Geheimnisses und der der menschlichen Pflichttat, ist fir
Baeck nun das innerste Wesen seines «Wesens des Judentums» ge-
worden. Von nun an wird er, in Predigten, Vortrigen und Aufsigen,
in jenen Doppelbegriffen reden, die zwei Widerspriiche, wie etwa
«Mystik und Ethik», «Menschheit und Mensch», «Reinheit und Frei-
heit», «Besis und Ideal» zu verbinden suchen. Manchmal mag der
Eindruck entstehen, als handle es sich hier um billige Synthesen; wer
, aber Baedk recht versteht, weif}, dafl immer dann, wenn er selbst sich
recht versteht, nicht die Auflésung der Gegensite, sondern eben ihr
paradoxales Miteinander im Gegeneinander sein Glaubensbesits und
sein Glaubensideal ist.

IV.

Sind dies die wichtigsten inhaltlichen Verinderungen, die Leo
Baecks Weg zwischen den beiden Auflagen seines Werkes bezeichnen,
- so sind es doch gewifd nicht alle. Aus dem Gebiet der allgemeinen
Theologie etwa mag angefithrt werden, dafl der Einflufl Karl Barths
deutlich ist, wenn von Gott als dem «ganz Anderen» gesprochen wird,
oder der Rudolf Ottos in der Behandlung des «Heiligen», ebenso wie
die neuen jiidischen Einsichten nicht nur dem eigenen Studium der
Urquellen, sondern auch der theologischen Arbeit Hermann Cohens,
Martin Bubers, Franz Rosenzweigs und vielleicht auch schon der des
jungen Gerhard Scholem mitzuverdanken sind. Baecks Eigenstes kommt
daher nicht nur in solchen inhaltlichen Positionen zum Ausdrudk, son-
dern in scheinbar geringfiigigen sprachlichen Anderungen. Dafiir noch
wenige Proben aus einem iiberreichen Material.

Die erste Auflage beklagt sich {iber eine Verkennung des Juden-
tums: «Leider ist dies nicht selten aufler acht gelassen worden (S.7);
die zweite stellt das gleiche sachlich fest, ohne die Klage des «leider»
(S. 13). Diese neue Unabhingigkeit von der Reaktion der Auflenwelt
mildert auch die Polemik in ihrem formalen Ausdrudk, ohne ihr inhalt-
lich etwas von ihrer Kraft zu nehmen: Floskeln, wie etwa die Worte:
«Wo die moderne Neigung herrscht . . .» fallen nun fort, Das gleiche
Gesets zunehmender Selbstindigkeit wirkt sich in den innerjiidischen
Auflerungen aus: statt «Standpunkt» (S.52) heifit es nun «Boden»
(S.73), statt «Uberzeugungsmirtyrer» (S.53) nun «Gewissensmir-

514



tyrer» (S.74); tiberall sind die konkreteren Worter an die Stelle blas-
serer Begriffe getreten. Das Schicksal des jiidischen Volkes, schon im
ersten Weltkrieg, und Leo Baecks immer bereitwilligere Selbstidenti-
fizierung mit ihm, hat eine deutliche Zufuhr an Affekten gebracht;
die Rachepsalmen werden zwar auch jetst nicht als Ausdruck der
eigenen Gesinnung verstanden, aber der Sag: «So manches dieser
Worte wird niemand verteidigen wollen» steht ausschliefflich in der
ersten Auflage (S.52), denn in Wahrheit verteidigt sie der Verfasser
in grofler historischer Auffassung: «Von den Wunden dieses Kampfes
zeugt so manches zuckende Wort» (2. A., S.75; in der ersten Auf-
lage hatte es nur geheiflen: «manches harte Wort.»)

Der Mensch Baedk und sein Stil sind konkreter und hirter gewor-
den; und so auch sein Optimismus, dessen Menschenliebe die Mog-
lichkeit zur Menschenverachtung als Vorbedingung einschlieft. Nicht
mehr besteht der Optimismus des Judentums einfach im Glauben an
das Gute (1. A., S. 60), sondern im «wollenden» Glauben daran (2. A.,
S. 90). Die neue Energie dieses Voluntarismus ersest immer entschie-
dener die theologische Fachsprache des fritheren Buches durch die
konkreten Worte des Glaubens; nun erst ist die «Schopfung» als
Grundlage der gesamten Menschheit entdeckt, nun erst die Beziehung
zwischen Gott und Mensch, wie die zwischen Geheimnis und Gebot,
nicht nur mit Cohen als Korrelation, sondern mit Rosenzweig als
«Bund» erkannt, und Baeck sagt nun ausdriicklich, was sein jiidisches
Herz gewifs immer wuflte: «In Begriffen kann man nicht beten.» (2. A,
S. 120.) So werden die «Eigenschaften» Gottes, von denen in beiden
Biichern die Rede ist, erst in dem spiteren in Anfithrungszeichen ge- |
setst (1.A., S. 70, 2. A, S. 121) ; sie deuten an, dafl aus dem religions-
philosophischen Ansat ein Selbstzeugnis des lebendigen Glaubens
geworden ist.

\Y

Wir kehren zur Frage unseres Anfangs zuriick: was ist Leo Baecks
personliches «Geheimnis und Gebot», der Wandel oder die Kontinui-
tit? Ist sein Buch in der Neufassung nicht doch ein ganz «neues Buch»
geworden, oder hat es Grundziige auch des alten bewahrt? In seiner
schonen Wiirdigung des groflen Frankfurter Rabbiners N. A. Nobel,
seines Freundes und Vorgingers im Vorsits des «Allgemeinen Deut-
schen Rabbinerverbandes», hat er den Frithvollendeten, nicht ganz
zureichend, als einen Menschen «schopferischer Empfinglichkeit» cha-
rakterisiert. Ist dies das leste Wort, das auch wber Baedk selbst zu
sagen ist und damit den Schliissel fiir die Wandlungen seiner Lehre
und Sprache liefert?

Nein, denn zuviel des Bleibenden sichert die Kontinuitit des We-
sens, das beide Biicher aneinander bindet und eben doch zu einem
Buche, einem neuen und zugleich alten, werden 1adfit. Der heroische .

515



Zug der judischen Existenz, die Verkniipfung von Offenbarung und
Auserwihltheit, zu deren Auszeichnung sich auch der junge Baeck
schon mit dem echten Stolz des Glaubensjuden bekennt, die, Buber
vorwegnehmende, Du-Beziehung zwischen Mensch und Gott, ja: be-
stimmte Wendungen, die wir heute «existential» nennen wiirden —
«nicht der Begriff in seiner Bedeutung, sondern der Mensch mit seinem
Leben, mit seinem Gewissen» macht den Charakter der jidischen
Religion aus (1.A., S.25, 2. A,, S. 37) —, all dies ist gemeinsames Ge-
dankengut beider Auflagen.

Das gleiche gilt fast, aber nicht ganz, von einem der zentralen
Anliegen Baecks, der Gestalt des Mirtyrers. Wie oben erwihnt, sprengt
sie fast den Rahmen des Buches in seiner ersten Fassung und ist bei
seiner Erweiterung mitgewachsen. Hinzugekommen ist zum Beispiel
eine Formel wie die vom «gebildeten und gelehrten» Glaubenszeugen
(S. 3) sowie etwa die folgende Schilderung: «Der Mensch bleibt auch
gegeniiber dem Tod ein Wihlender. Er erwihlt den Willen Gottes,
er erwihlt durch den Tod sein Leben.

Im Martyrium hort der Tod so auf, ein Schicksal zu sein... Er -
wird eine Tat, die der Mensch vollbringt, eine Tat seiner Freiheit,
seiner Liebe zu Gott ... Diese Kraft erst ist Judentum, und darum
hat das Judentum die mirtyrerlosen Zeiten nicht gekannt, diese gliick-
lich ungliicklichen Zeiten . .. Dieser Wille zum Martyrertum ist das
letste Wort eines Menschenlebens, und es wird dort gesprochen, wo
die andern Worte, die Worte der Entscheidung, vorangingen.» (2. A,,
S. 191/194.)

Nicht ohne Bewegung werden wir Juden des Jahres 1948 diese
Vorwegnahme unseres Schicksals lesen, die vor mehr als einem Viertel-
jahrhundert formuliert worden ist. Leo Baeck war einer der groflen
Lehrer jenes deutschen Judentums, das als erstes in einer wiederum
mirtyrerhaften Zeit auf den schwersten aller Wege geschickt wurde.
Er wuflte sich verbunden mit Franz Rosenzweig und seinem Frank-
furter Kreis und Werk, dem «Freien Jiidischen Lehrhaus», {iber das
einer seiner Lehrer und Leiter, der Arzt Richard Koch, um die gleiche
Zeit, 1923, geschrieben hatte: «So trennen wir uns von niemand, der
guten Willens ist. Auch nicht von der nichtjiidischen Welt, den Vél-
kern, unter denen wir nicht nur wohnen, sondern zu denen wir so
gehoren, wie wir sind, mit dem, was wir lieben und wiinschen. Mége
unser fernerer Weg mit ihnen nicht wieder ein Weg des Leidens
werden, wie er es auf so lange Strecken gewesen ist, Wenn unser
geschichtliches Leid aber wieder kommt, dann wollen wir wissen,
warum wir leiden, wir wollen nicht wie Tiere sterben, sondern wie
g/lensch)en, die wissen, was gut und schlecht ist.» (Der Jude, 7. Jahrg.,

. 119, ‘

In dieser Gesinnung ist Leo Baeck bis zuletst, alle Moglichkeiten

ehrenvollster Flucht verschmihend, bei seinen deutschen Juden ge-

516



-

blieben; so ist er mit ihnen nach Theresienstadt gegangen und hat
sie, sich wagend und bewahrend, gelehrt, «was gut ist und was
schlecht ist», oder, um es noch einmal mit seinen eigenen Worten zu
sagen: «Wo ein Jude da war, stand immer die Tatsache da, daf} ein
Seelisches mehr bedeutete als die Welt, als alles, was sie gab und
was sie ersparte...» (2. A., S.194.)

In Leo Baecks Gestalt, im Geheimnis und Gebot eines Mannes,
der in aller Wandlung die Kontinuitit seiner Person und Israels als
das Wesen unseres Judentums vorlernte und vorlebte, war ein Jude
da: der reprisentative Jude des deutschen, ja: des westeuropmschen
Judentums dieser Geschichtszeit. Ernst Simon.

Die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam
und ihre Uberraschungen

Eine reprisentative Versammlung offizieller Kirchlichkeit im grel-
len Scheinwerferlicht des 6ffentlichen Interesses — das als Moglichkeit,
ja als Wirklichkeit im 20. Jahrhundert ist eine Uberraschung. Sollte
am Ende doch etwas dran sein an jener klerikalen Prophezeiung des
deutschen Theologen Dibelius, der in der Zeit zwischen den zwei -
Weltkriegen «das Jahrhundert der Kirche» verkindete? Ist die Tat-
sache, daf$ die Weltpresse eine Zeitlang nicht dem westdstlichen Kon-
flikt, sondern der Weltkirchenkonferenz in Amsterdam Leitartikel und
Schlagzeilen widmete, vielleicht gar ein Zeichen fiir die Uniiberwind-
lichkeit der phonixgleich aus der Asche eines postchristlichen Zeit-
alters neugestirkt auftauchenden Kirchlichkeit? Die Pforten der Holle
— Holle materialistischer Zivilisation, Hélle von Weltkrise und Welt-
krieg — haben sie nicht uberwaltlgt' Innerhalb der offiziellen Kirch-
lichkeit mochte dieses in Presse, Radio und Film gegeniiber den Kirchen
bekundete Interesse solche Befr1ed1gung wecken.

Die Auflerlichkeit aber, in der die Publizistik weithin steckenblieb,
die Beschrinkung auf Aufzéihlung der Delegationen aus aller Welt,
auf Beschreibung von malerischen Roben und feierlichen Gottesdiensten
konnten auch dem kirchenfreudigsten Christen einen Wink geben, dafd
diese zeitweilige Stellung der Kirchen im Lichte des éffentlichen Inter-
esses noch lange kein Zeichen fiir die Uniiberwindlichkeit der Kirche
darstelle, viel eher eines fiir jene, besonders von Jakob Burckhardt
erkannte Beharrungskraft der groflen Religionen: «Ohne Gewalt oder
doch ohne gleichmiflig gehandhabte Gewalt leben sie fort und trinken
ihre Macht stets neu aus dem Geist der Massen, Ja am Ende bekom-
men sie den weltlichen Arm wieder auf ihre Seite.»*

* Weltgeschichtliche Betrachtungen, Von den drei Potenzen; die Religion.
| 517



	Geheimnis und Gebot : zu Leo Baecks 75. Geburtstag

