
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 11

Artikel: Geheimnis und Gebot : zu Leo Baecks 75. Geburtstag

Autor: Simon, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werden? Ist in ihr — es ist dieselbe Frage — die Verwirklichung des
einfach Menschlichen noch möglich?

Es ist nur ein kleiner Teil des Volkes, der zentrale stellvertretende
Teil, der so, um sein Dasein ringend, in unabsehbarer Tragik gezwungen

ist, sich mit den Mächten zu verschwistern, gegen die er kämpft.
Der größere Teil des jüdischen Volkes, der außerhalb des Kampfes
steht, kann den Kämpfenden nur dadurch helfen, daß er in seiner
größeren Stille die Klarheit des Blickes nicht verliert, daß er, über alles
Einzelgeschehen und alle Einzelverwirklichung hinweg, die großen
Zusammenhänge festhält, in denen sie in der Geschichte des Volkes
stehen und daß er so in der großen Trauer, mit der er die Taten und
Opfer des Krieges begleitet, dem ewigen Erbe des Volkes die Treue
wahrt. Nur so kann der vom Krieg Verschonte neben den sich für sein
Volk Opfernden treten. So aber muß er neben ihn treten, muß er ihn,
dem in der Verstrickung des Kampfes der Blick in das Ganze verstellt
ist, selbst vertreten.

Und vom Ganzen aus gesehen weist alles im heutigen Geschehen
darauf hin, daß die aus der Verzweiflung entsprungene Haltung und
Lösung dieser Generation nur die eines vergänglichen Augenblicks sein
kann. Die wahre, von der Geschichte selbst immer erneut dem Volk
aufgezwungene Aufgabe ist heute wie je, nur dringlicher als je, die
Vertretung einer übernationalen Friedensordnung, auf die das Ganze
der Weltentwicklung als auf die allein rettende Entscheidung hinzielt.
Heute wie in jeder Zeit der Überflutung durch ein Weltgericht ist es
die Bestimmung des jüdischen Volkes, über der versinkenden Welt
in die Arche eingeschlossen, die einen Keim alles Lebendigen birgt,
der Taube mit dem Ölzweig entgegenzuharren, die das Sinken der
Wasser anzeigt, in der Hoffnung auszuharren und zu überdauern.

Margarete Susman.

Geheimnis und Gebot
(Zu Leo Baecks 75. Geburtstag)

I.
Im Wintersemester 1899/1900 hielt der große protestantische

Dogmenhistoriker Adolf Harnack an der Universität Berlin 16
Vorlesungen vor Studierenden aller Fakultäten über «Das Wesen des

Christentums», die dann zu Beginn des neuen Jahrhunderts als Buch
herauskamen und seitdem ihren Weg durch die gebildete Welt
gemacht haben. Bald darauf, im Jahre 1901, erschien in der Breslauer
«Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums» eine
eineinhalb Bogen starke Auseinandersetzung mit dem schnell berühmt

510



gewordenen Werk, dessen Autor der in weiteren Kreisen bisher
unbekannte Rabbiner der oberschlesischen Gemeinde Oppeln war. Er
hieß Leo Baeck und zählte damals 28 Jahre.

Vor wenigen Wochen sprach der jugendfrische 75jährige
Neuyorker im «Jewish Institut of Religion» über Grundfragen der
jüdischen Religion und zitierte dort, natürlich im griechischen Urtext, das
bekannte Wort des Aristoteles, die Poesie sei philosophisch, nicht
aber die Wirklichkeit. Von diesem Wort war er schon in jener frühen
Polemik gegen Harnack ausgegangen, allerdings um dessen mangelnde
Geschichtlichkeit zu kritisieren (S. 3 des Sonderdrucks). Welche
Kontinuität der Bildungsquellen und des Gedankengutes spricht uns hier
an! Aber ist Kontinuität das eigentliche Wesensgeheimnis Leo Baecks?
Oder hat er sich in seiner nun mehr als 50jährigen Auseinanderseßung
mit dem Glauben, seinem jüdischen und dem des Christentums,
gewandelt? Es dürfte sich lohnen, dieser Frage etwas genauer nachzugehen.

II.
Baecks kleine Schrift gegen Harnack, die als Sonderdruck zwei

Auflagen erlebt hat, ist die Keimzelle seines bisher wesentlichsten
Buches geworden. Vier Jahre nach ihrem Erscheinen veröffentlicht
der 32jährige, immer noch Rabbiner jener mittelgroßen Gemeinde,
sein «Wesen des Judentums». Wie man sieht, hat er den Titel von
dem Gegner geborgt, aber dessen Name kommt in dem Buch nicht
mehr vor. Es ist ganz systematisch aufgebaut, in drei Teilen: Der
Charakter des Judentums, Die Ideen des Judentums, Die Erhaltung
des Judentums. Ein gedrängter Anhang bringt genaue Belege: «daß
die Zitate aus dem talmudischen Schrifttum besonders zahlreich sind,
rechtfertigt sich durch die Geschichte seiner Verkennung.»

Die apologetische Tendenz ist also festgehalten. Der Talmud wird
nicht vor allem, oder doch nicht ausschließlich, um seines inneren
Wertes wegen für das «Wesen des Judentums» herangezogen,
sondern weil er gleichsam in der vordersten Linie der Abwehrfront liegt.
Auch die Darstellung selbst ist voller Auseinanderseßungen und
Abgrenzungen gegen andere Religionen, vor allem gegen das Christentum.

Sie zeigt den Einfluß der frühen jüdischen Schriften Hermann
Cohens und ist in ihrer Gesamthaltung konservativ-liberal, mit
deutlicher Wendung gegen alles Mystische. Entspricht das etwa dem
allgemeinen Bewußtseinsstand des liberalen Judentums zu Beginn des
Jahrhunderts und erklärt die Wirkung des Buches, mit dem nun der
Aufstieg seines Verfassers über Düsseldorf nach Berlin, als Rabbiner
der Großgemeinde und Dozent an der Hochschule für die Wissenschaft

des Judentums, endgültig gesichert ist, so gibt es doch ganze
Partien, die einen Durchbruch zu etwas Neuem ankündigen. Das gilt
vor allem von der - noch etwas zaghaften - Betonung des Nationalen

511



als eines jüdischen Seinselementes und von der Gestalt des Märtyrers,
des Glaubenszeugen, die sich immer wieder, mit geradezu
antisystematischer Stoßkraft, in fast allen Partien des Buches bemerkbar macht:
sowohl als individuelle wie als kollektive Märtyrer, ganz Israel und
seine Rolle in der Weltgeschichte charakterisierend. Es gilt auch von
der heftigen Ablehnung jeder Dogmatisierung im Judentum, in welcher
der ältere, gleichsam klassische jüdische Liberalismus oft einen Ersaßhalt

für die verlorengegangene Festigkeit des Religionsgeseßes gesucht
hatte. Baeck verwirft auch dieses Surrogat und begibt sich nach diesem
Verzicht - den er später in gewichtigen Beiträgen zur «Monatsschrift»
ergänzend begründet hat - scheinbar steuerlos hinaus auf das weite
Meer eines neuen jüdischen Glaubenswagnisses. Wohin wird seine
Fahrt ihn führen?

III.
Fünfzehn Jahre nach der ersten Auflage, also 1926, erscheint «Das

Wesen des Judentums» von neuem, mit nunmehr 327 statt 167 Seiten,
und wird von nun an in den sechs deutschen und der englischen Ausgabe

(The Essence of Judaism, New York, The MacMillian Company
1936) unverändert bleiben. Von der zweiten Auflage aber darf der
Verfasser im Vorwort mit Recht sagen: «Es ist ein altes Buch - und
es ist ein neues Buch ...» Was ist hier alt, und was ist neu? Was ist
geblieben, und was hat sich gewandelt?

Die erste Auflage war ein Jahr nach Theodor Herzls Tod erschienen.

Baeck war einer der beiden Rabbiner gewesen, die sich geweigert
hatten, dem Protestbeschluß des «Allgemeinen Deutschen
Rabbinerverbandes» gegen den ersten Zionistenkongreß im Jahre 1897
zuzustimmen. Für den ganz jungen Mann, der damals eben am Beginn
einer noch ungewissen Laufbahn stand, gehörte dazu unzweifelhaft
Mut. Er bewies in den folgenden Jahren nicht weniger geistigen Mut
durch die Art und Weise, in der er sich mit den Veränderungen im
jüdischen Leben und Denken stetig auseinanderseßte: höchst empfänglich,

aber von einem unbeugsamen Kern aus. In seinem genialen kleinen
Aufsaß «Apologetisches Denken», den franz Rosenzweig Max Brods
Bekenntnisbuch «Heidentum, Christentum, Judentum» und Baecks
zweiter Auflage gewidmet hat (und den Baeck merkwürdigerweise in
seinem Dankwort an die Kritiker im Vorwort zur vierten Auflage
nicht erwähnt), hebt der nichtzionistische Autor des «Sterns der
Erlösung» hervor, «daß der liberale Rabbiner, besonders in der zweiten
Auflage, über jüdisches Volk und jüdische Geschichte Dinge von einem
Tiefgang zu sagen hat, den das, was der zionistische Dichter dazu
sagt, kaum je erreicht. Vielleicht zeigt die jüdische Gegenwart kein
hoffnungsreicheres Symptom als diese Vertauschung der Rollen».
(Kleinere Schriften, Berlin, Schocken-Verlag, 1937, S. 41.)

512



Dies also ist das erste Neue : eine erhebliche Verstärkung und
Vertiefung des nationalen Qemeinschaftsmotivs. An einer Stelle, wo es in
der ersten Auflage (S. 41) «Volk» heißt, seßt die zweite «Nation»
(S. 59) und fügt immer wieder neue Erweiterungen in gleicher Richtung

ein, wie etwa : «Das Volksleben konnte die Botschaft des Ewigen
immer wieder vernehmen, der Glaube an sich wurde ihm gegeben
In dem Gedanken der Auserwählung ist die Gemeinde erst zum
Bewußtsein ihrer selbst gelangt... Nur hierdurch hat die Gemeinde
vermocht,. einer ganzen Welt entgegenzustehen, die Gemeinde zu
sein, die keine Konzessionen macht.» (S. 60 f.)

Handelt es sich hier nur um eine stärkere Betonung eines
Gedankens, den die erste Auflage bereits kennt, so hat sich die Haltung
zur Mystik grundlegend gewandelt. Der junge Rationalist hatte das
«Glaubensgeheimnis» fast geleugnet, ihm jedenfalls seine Mittelpunktstellung

in der Religion abgesprochen und daraus die segensreiche
Dogmenlosigkeit des Judentums abzuleiten gesucht. (I.A., S. 2-6.)
Der reife Mann äußert sich nun zugleich vorsichtiger und bestimmter,
wenn er sagt: «Schon der Gedanke des Geheimnisses, in der Bedeutung,

welche es hier hat, war dem entgegen. Während es in der Kirche
etwas Reales ist, etwas, was im Sakrament greifbar wird, ist es im
Judentum ein ideelles. Es bezeichnet hier das Unerforschliche, das,
was Gottes und nicht des Menschen ist, das, was nur geahnt werden
kann.» (2. A., S. 6.) Diese neuen Erkenntnisse befähigen den Autor,
das Phänomen der Prophétie zu entpsychologisieren und zu objektivieren

und positiv von ihrem geheimnisvollen Offenbarungsbesiß zu
reden, ja die Mystik selbst positiv zu werten, insbesondere in ihrer
jüdischen Einschränkung, die die Persönlichkeit Gottes und damit die
Möglichkeit, ihn im Gebet anzureden, in keiner mystischen Einheit
auflöst. Ein verurteilender Saß der ersten Auflage hatte gelautet :

Hierdurch wird die Religion «aller Mystik und allem Geheimwerk
entzogen» (S. 22) ; in der zweiten steht hier statt «Mystik» - «Phantastik»
(S. 33).

Man spürt: der Verfasser hat in der Zwischenzeit etwas Neues
erfahren, und zwar durch Lernen. Diese Entdeckungsfahrt durch die
Welt der jüdischen Sage, des Midrasch, und einen Teil der
kabbalistischen Literatur, vor allem der geonäischen Zeit, die Baecks
wissenschaftliche Arbeit für Jahrzehnte bestimmt hatte, trug auch seiner
religiösen Persönlichkeit ihre Früchte. Er erfährt das Neue nicht nur durch
Leben, sondern auch durch Lernen, und dies ihm, als einem Rabbiner,
legitim Eigentümliche kommt in einer winzigen, doch nur scheinbar
bedeutungslosen Änderung zum Ausdruck, die den zweiten Saß des
Buches betrifft. Er lautet in der ersten Auflage : «Das Judentum
hat in dieser Zeit viel erfahren und viel gelernt», und in der zweiten :

«... viel gelernt und viel erfahren.» Das Lernen ist nunmehr als das
Vehikel der Erfahrung dieser vorangestellt.

513



Diese neue Betonung führt zu einer dritten grundsäßlichen Wandlung,

die den Geseßescharakter des Judentums, das Qebot, angeht.
Zwar hat es seine zentrale Stelle schon in der ersten Auflage erhalten,
aber nicht als Gegenpol des, damals noch unentdeckten oder
verurteilten, Geheimnisses. Nun treten «Geheimnis und Gebot» in die
intime Beziehung der zusammengehörigen Gegensäßlichkeit : das klare
Gebot entsteht im Geheimnis der Offenbarung und wird, bis in seine
zartesten Verästelungen, in Forschung und Erfüllung, von jenem
Ursprung her durchatmet. Die paradoxe Beziehung beider Sphären, der
des göttlichen Geheimnisses und der der menschlichen Pflichttat, ist für
Baeck nun das innerste Wesen seines «Wesens des Judentums»
geworden. Von nun an wird er, in Predigten, Vorträgen und Aufsäßen,
in jenen Doppelbegriffen reden, die zwei Widersprüche, wie etwa
«Mystik und Ethik», «Menschheit und Mensch», «Reinheit und
Freiheit», «Besiß und Ideal» zu verbinden suchen. Manchmal mag der
Eindruck entstehen, als handle es sich hier um billige Synthesen; wer
aber Baeck recht versteht, weiß, daß immer dann, wenn er selbst sich
recht versteht, nicht die Auflösung der Gegensäße, sondern eben ihr
paradoxales Miteinander im Gegeneinander sein Glaubensbesiß und
sein Glaubensideal ist.

IV.
Sind dies die wichtigsten inhaltlichen Veränderungen, die Leo

Baecks Weg zwischen den beiden Auflagen seines Werkes bezeichnen,
so sind es doch gewiß nicht alle. Aus dem Gebiet der allgemeinen
Theologie etwa mag angeführt werden, daß der Einfluß Karl Barths
deutlich ist, wenn von Gott als dem «ganz Anderen» gesprochen wird,
oder der Rudolf Ottos in der Behandlung des «Heiligen», ebenso wie
die neuen jüdischen Einsichten nicht nur dem eigenen Studium der
Urquellen, sondern auch der theologischen Arbeit Hermann Cohens,
Martin Bubers, Franz Rosenzweigs und vielleicht auch schon der des

jungen Gerhard Scholem mitzuverdanken sind. Baecks Eigenstes kommt
daher nicht nur in solchen inhaltlichen Positionen zum Ausdruck,
sondern in scheinbar geringfügigen sprachlichen Änderungen. Dafür noch
wenige Proben aus einem überreichen Material.

Die erste Auflage beklagt sich über eine Verkennung des Judentums

: «Leider ist dies nicht selten außer acht gelassen worden (S. 7) ;
die zweite stellt das gleiche sachlich fest, ohne die Klage des «leider»
(S. 13). Diese neue Unabhängigkeit von der Reaktion der Außenwelt
mildert auch die Polemik in ihrem formalen Ausdruck, ohne ihr inhaltlich

etwas von ihrer Kraft zu nehmen : Floskeln, wie etwa die Worte :

«Wo die moderne Neigung herrscht...» fallen nun fort. Das gleiche
Geseß zunehmender Selbständigkeit wirkt sich in den innerjüdischen
Äußerungen aus: statt «Standpunkt» (S. 52) heißt es nun «Boden»
(S. 73), statt «Überzeugungsmärtyrer» (S. 53) nun «Gewissensmär -

514



tyrer» (S. 74) ; überall sind die konkreteren Wörter an die Stelle blasserer

Begriffe getreten. Das Schicksal des jüdischen Volkes, schon im
ersten Weltkrieg, und Leo Baecks immer bereitwilligere Selbstidentifizierung

mit ihm, hat eine deutliche Zufuhr an Affekten gebracht;
die Rachepsalmen werden zwar auch jeßt nicht als Ausdruck der
eigenen Gesinnung verstanden, aber der Saß: «So manches dieser
Worte wird niemand verteidigen wollen» steht ausschließlich in der
ersten Auflage (S. 52), denn in Wahrheit verteidigt sie der Verfasser
in großer historischer Auffassung: «Von den Wunden dieses Kampfes
zeugt so manches zuckende Wort» (2. A., S. 75; in der ersten Auflage

hatte es nur geheißen: «manches harte Wort.»)
Der Mensch Baeck und sein Stil sind konkreter und härter geworden;

und so auch sein Optimismus, dessen Menschenliebe die
Möglichkeit zur Menschenverachtung als Vorbedingung einschließt. Nicht
mehr besteht der Optimismus des Judentums einfach im Glauben an
das Gute (1. A., S. 60), sondern im «wollenden» Glauben daran (2. A.,
S. 90). Die neue Energie dieses Voluntarismus erseßt immer entschiedener

die theologische Fachsprache des früheren Buches durch die
konkreten Worte des Glaubens; nun erst ist die «Schöpfung» als

Grundlage der gesamten Menschheit entdeckt, nun erst die Beziehung
zwischen Gott und Mensch, wie die zwischen Geheimnis und Gebot,
nicht nur mit Cohen als Korrelation, sondern mit Rosenzweig als
«Bund» erkannt, und Baeck sagt nun ausdrücklich, was sein jüdisches
Herz gewiß immer wußte: «In Begriffen kann man nicht beten.» (2. A.,
S. 120.) So werden die «Eigenschaften» Gottes, von denen in beiden
Büchern die Rede ist, erst in dem späteren in Anführungszeichen ge-
seßt (I.A., S. 70, 2. A., S. 121); sie deuten an, daß aus dem
religionsphilosophischen Ansaß ein Selbstzeugnis des lebendigen Glaubens
geworden ist.

V.
Wir kehren zur Frage unseres Anfangs zurück : was ist Leo Baecks

persönliches «Geheimnis und Gebot», der Wandel oder die Kontinuität?

Ist sein Buch in der Neufassung nicht doch ein ganz «neues Buch»
geworden, oder hat es Grundzüge auch des alten bewahrt? In seiner
schönen Würdigung des großen Frankfurter Rabbiners N. A. Nobel,
seines Freundes und Vorgängers im Vorsiß des «Allgemeinen Deutschen

Rabbinerverbandes», hat er den Frühvollendeten, nicht ganz
zureichend, als einen Menschen «schöpferischer Empfänglichkeit»
charakterisiert. Ist dies das leßte Wort, das auch über Baeck selbst zu
sagen ist und damit den Schlüssel für die Wandlungen seiner Lehre
und Sprache liefert?

Nein, denn zuviel des Bleibenden sichert die Kontinuität des

Wesens, das beide Bücher aneinander bindet und eben doch zu einem
Buche, einem neuen und zugleich alten, werden läßt. Der heroische

515



"J-f

Zug der jüdischen Existenz, die Verknüpfung von Offenbarung und
Auserwähltheit, zu deren Auszeichnung sich auch der junge Baeck
schon mit dem echten Stolz des Glaubensjuden bekennt, die, Buber
vorwegnehmende, Du-Beziehung zwischen Mensch und Gott, ja:
bestimmte Wendungen, die wir heute «existential» nennen würden -
«nicht der Begriff in seiner Bedeutung, sondern der Mensch mit seinem
Leben, mit seinem Gewissen» macht den Charakter der jüdischen
Religion aus (I.A., S. 25, 2. A., S. 37) -, all dies ist gemeinsames
Gedankengut beider Auflagen.

Das gleiche gilt fast, aber nicht ganz, von einem der zentralen
Anliegen Baecks, der Gestalt des Märtyrers. Wie oben erwähnt, sprengt
sie fast den Rahmen des Buches in seiner ersten Fassung und ist bei
seiner Erweiterung mitgewachsen. Hinzugekommen ist zum Beispiel
eine Formel wie die vom «gebildeten und gelehrten» Glaubenszeugen
(S. 3) sowie etwa die folgende Schilderung: «Der Mensch bleibt auch
gegenüber dem Tod ein Wählender. Er erwählt den Willen Gottes,
er erwählt durch den Tod sein Leben.

Im Martyrium hört der Tod so auf, ein Schicksal zu sein Er
wird eine Tat, die der Mensch vollbringt, eine Tat seiner Freiheit,
seiner Liebe zu Gott. Diese Kraft erst ist Judentum, und darum
hat das Judentum die märtyrerlosen Zeiten nicht gekannt, diese glücklich

unglücklichen Zeiten Dieser Wille zum Märtyrertum ist das
leßte Wort eines Menschenlebens, und es wird dort gesprochen, wo
die andern Worte, die Worte der Entscheidung, vorangingen.» (2. A.,
S. 191/194.)

Nicht ohne Bewegung werden wir Juden des Jahres 1948 diese
Vorwegnahme unseres Schicksals lesen, die vor mehr als einem
Vierteljahrhundert formuliert worden ist. Leo Baeck war einer der großen
Lehrer jenes deutschen Judentums, das als erstes in einer wiederum
märtyrerhaften Zeit auf den schwersten aller Wege geschickt wurde.
Er wußte sich verbunden mit Franz Rosenzweig und seinem Frankfurter

Kreis und Werk, dem «Freien Jüdischen Lehrhaus», über das
einer seiner Lehrer und Leiter, der Arzt Richard Koch, um die gleiche
Zeit, 1923, geschrieben hatte: «So trennen wir uns von niemand, der
guten Willens ist. Auch nicht von der nichtjüdischen Welt, den
Völkern, unter denen wir nicht nur wohnen, sondern zu denen wir so
gehören, wie wir sind, mit dem, was wir lieben und wünschen. Möge
unser fernerer Weg, mit ihnen nicht wieder ein Weg des Leidens
werden, wie er es auf so lange Strecken gewesen ist. Wenn unser
geschichtliches Leid aber wieder kommt, dann wollen wir wissen,
warum wir leiden, wir wollen nicht wie Tiere sterben, sondern wie
Menschen, die wissen, was gut und schlecht ist.» (Der Jude, 7. Jahrg.,
S. 119.)

In dieser Gesinnung ist Leo Baeck bis zuleßt, alle Möglichkeiten
ehrenvollster Flucht verschmähend, bei seinen deutschen Juden ge-

516



blieben; so ist er mit ihnen nach Theresienstadt gegangen und hat
sie, sich wagend und bewahrend, gelehrt, «was gut ist und was
schlecht ist», oder, um es noch einmal mit seinen eigenen Worten zu
sagen: «Wo ein Jude da war, stand immer die Tatsache da, daß ein
Seelisches mehr bedeutete als die Welt, als alles, was sie gab und
was sie ersparte ...» (2. A., S. 194.)

In Leo Baecks Gestalt, im Geheimnis und Gebot eines Mannes,
der in aller Wandlung die Kontinuität seiner Person und Israels als
das Wesen unseres Judentums vorlernte und vorlebte, war ein Jude
da: der repräsentative Jude des deutschen, ja: des westeuropäischen
Judentums dieser Geschichtszeit. Ernst Simon.

Die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam
und ihre Überraschungen

Eine repräsentative Versammlung offizieller Kirchlichkeit im grellen

Scheinwerferlicht des öffentlichen Interesses — das als Möglichkeit,
ja als Wirklichkeit im 20. Jahrhundert, t'st eine Überraschung. Sollte
am Ende doch etwas dran sein an jener klerikalen Prophezeiung des
deutschen Theologen Dibelius, der in der Zeit zwischen den zwei
Weltkriegen «das Jahrhundert der Kirche» verkündete? Ist die
Tatsache, daß die Weltpresse eine Zeitlang nicht dem westöstlichen Konflikt,

sondern der Weltkirchenkonferenz in Amsterdam Leitartikel und
Schlagzeilen widmete, vielleicht gar ein Zeichen für die Unüberwindlichkeit

der phönixgleich aus der Asche eines postchristlichen
Zeitalters neugestärkt auftauchenden Kirchlichkeit? Die Pforten der Hölle
— Hölle materialistischer Zivilisation, Hölle von Weltkrise und Weltkrieg

— haben sie nicht überwältigt! Innerhalb der offiziellen
Kirchlichkeit mochte dieses in Presse, Radio und Film gegenüber den Kirchen
bekundete Interesse solche Befriedigung wecken.

Die Äußerlichkeit aber, in der die Publizistik weithin steckenblieb,
die Beschränkung auf Aufzählung der Delegationen aus aller Welt,
auf Beschreibung von malerischen Roben und feierlichen Gottesdiensten
konnten auch dem kirchenfreudigsten Christen einen Wink geben, daß
diese zeitweilige Stellung der Kirchen im Lichte des öffentlichen Interesses

noch lange kein Zeichen für die Unüberwindlichkeit der Kirche
darstelle, viel eher eines für jene, besonders von Jakob Burckhardt
erkannte, Beharrungskraft der großen Religionen: «Ohne Gewalt oder
doch ohne gleichmäßig gehandhabte Gewalt leben sie fort und tränken
ihre Macht stets neu aus dem Geist der Massen, ja am Ende bekommen

sie den weltlichen Arm wieder auf ihre Seite.»*

* Weltgeschichtliche Betrachtungen, Von den drei Potenzen,- die Religion.

517


	Geheimnis und Gebot : zu Leo Baecks 75. Geburtstag

