
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 10

Artikel: Heilige Teufel?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wohnt und unmittelbar an ihnen handelt. Es ist zutiefst eine Hingabe
an den Gott, der diese Verheißung gegeben hat.

Der Welterlöser ist der allezeit Wirkende und diese frohe
Botschaft die allezeit gültige. An beides sich hingeben heißt: Die Seele,
das eigentliche Leben finden.

Merkmal des die Seele besißenden und sie gerade so verlierenden
Menschen ist, daß er die Welt entweder gleichgültig beiseite läßt oder
sie allenfalls zu erklären versucht. Merkmal des sich an den Welterlöser
und den wahren Übergang des Menschen hingebenden und so sich
selber findenden Menschen ist, daß er nicht anders kann, als von der
erlebten Verwandlung her die Welt zu verwandeln.

Darum gibt es auch für die Darstellung der seelischen Wirklichkeit
des Menschen neue Perspektiven. Die verzerrte und verschobene
Menschenseele ist nicht das leßte Werk der Geschichte. Die Bilder der Zer-
seßung vom Menschen als Frucht trügerischen Seelenbesißes weisen
über sich hinaus. Das Gesicht des Menschen muß weder das Gesicht
der hoffnungslosen Zerseßung noch das eines trügerischen Idealbildes
sein. Sein eigentliches Gesicht wird im Charakter liegen, in jener
Prägung, die durch den Zusammenprall von eigenstem Auftrag und fremder

Wirklichkeit entsteht.
Die Stunden kommen, für Menschen und Völker, da man zu sich

selber kommen muß, um nicht zu ersticken, sich sammeln muß, um
nicht rettungslos zerstreut zu werden; nach der Seele hält man
Ausschau, um nicht der seelenlosen Technik, dem lärmenden Leerlauf, dem
seelentötenden Organisationsrausch zum Opfer zu fallen. Nach der
Menschlichkeit, dem eigenen wirklichen Leben späht man aus, auf dessen

Stimme lauscht man, um nicht von der zynischen Bestialität
zerrieben zu werden. Den Menschen, die Seele und Menschlichkeit
schlechthin zu besißen meinen, verrinnen solche Stimmen fruchtlos.
Den ihrer Armut Bewußten, an den Welterlöser sich Hingebenden,
dürfen sie zu Schöpfungsstunden werden, da die Seele ihr eigenes
Gesicht und ihre eigene Sprache findet, berührt und genährt von heilenden
Quellen der großen Tiefe. Bruno Balsheit

Heilige Teufel?
Mit diesem Titel pflegt man zuweilen widerspruchsvolle Gestalten

der Weltgeschichte zu bezeichnen. So wurde bekanntlich schon der
bedeutende Papst Gregor VII. (Hildebrand) von seinem Zeitgenossen
Petrus Damianus so genannt; in unserer Zeit dagegen wurde mit
diesem Titel der merkwürdige russische Mönch Rasputin von seinem
Gegner Iliodor bedacht. Schon der Umstand, daß zwei so ganz gegen-
säßlichen Gestalten und Charakteren dieser gleiche Name gegeben
wurde, macht diese Bezeichnung fragwürdig. Heilige Teufel? Kann es

452



dies überhaupt geben? Entweder ist einer ein Heiliger, oder er ist ein
Teufel, entweder ist einer gut, oder er ist schlecht. Muß man einem die
Bezeichnung «teuflisch» geben, so kann er kein Heiliger sein und
umgekehrt.

Nun muß man selbstverständlich zugeben, daß diese Bezeichnung
eine gewisse Sprachübertreibung darstellt, wie wir sie im lebendigen
Wort, in der eindrucksvollen Schilderung oft finden (vgl. zum Beispiel
die Formulierung «O felix culpa», [O glückliche Schuld]), die in der
Osterliturgie vorkommt. Wenn solche Formulierungen auch nicht
buchstäblich zu nehmen sind, so haben sie doch einen tiefen Sinn. Sie wollen
nicht eine Unmöglichkeit ausdrücken, wie etwa der Ausdruck:
«hölzernes Eisen» oder «freudige Trauer», sondern eine Paradoxie, wie sie

jeder tieferen Wahrheit innewohnt, oder eine Gegensätzlichkeit, wie sie
gerade bei großen Persönlichkeiten nicht selten sich findet. Das
Paradoxon «Heiliger Teufel» könnte man auch als etwas scharfe Formulierung

der Synthese Gut und Böse verstehen, wie sie vor allem in der
deutschen Literatur gewagt wurde. Nach Blumhardt gibt es den
«ungläubigen Gläubigen», nach Goethe eine «übersinnliche Sinnlichkeit».
Karl Pflege nennt Peguy den «guten Sünder». Nach dem alten Faustbuch

stirbt der Doktor Faust mit dem großartigen Bekenntnis: «Ich
sterbe als ein böser und guter Christ.» 200 Jahre später nannte sich der
junge Goethe «gut und böse, wie die Natur». Und Luther hat in sein
Testament geschrieben: «Bekannt im Himmel, auf Erden und in der
Hölle!» «Diese großartige Synthese hat die südliche Renaissance nicht
eingeräumt. In der Kühnheit aber, sich zum Doppelsinn des Daseins
ehrlich und leidenschaftlich zu bekennen, liegen Genie und Tragödie
der Deutschen begründet.» (Emil Ludwig.) Gewisse Biographen pflegen
- was auch nicht außer acht gelassen werden darf - der literarischen
Wirkung zulieb, um die betreffende Gestalt möglichst interessant zu
schildern, die Kontraste in diesen Charakteren oft allzu scharf zu zeichnen,

wie sie vielleicht der Wirklichkeit doch nicht ganz entsprechen.
Aber auch wenn man in der Biographie solcher Gestalten ganz
wahrheitsgetreu verfährt, bleibt oft die Gestalt uns doch rätselhaft in ihrer
Widersprüchlichkeit.

In solchen Fällen stellt sich unseres Erachtens die Frage so: War
der Betreffende troß seiner Fehler und Laster ein Gottesmann, oder
aber: war er troß seiner Frömmigkeit und seiner Tugenden ein
Bösewicht? Muß man den Betreffenden leßtlich ablehnen troß seiner
guten Seiten, oder muß man ihn annehmen troß seiner schlechten
Seiten? Denn das wirkliche Leben ist nicht so klar, daß auf der einen
Seite nur Weißes, auf der andern Seite nur Schwarzes sich findet, sondern
Weiß und Schwarz, Gut und Bös sind allenthalben miteinander
vermengt, manchmal sogar so, daß es sehr schwer ist, zu erkennen, ob wir
nun wirklich einen guten oder aber einen schlechten Menschen vor uns
haben. Und doch drängt etwas in uns zu diesem Wissen des Entweder-

453



Oder. Denn das einfache Nebeneinanderstellen von Gut und Bös, von
Licht und Schatten in der Beschreibung eines Charakters vermag zwar
den Künstler zu befriedigen, nicht aber den Ethiker, vor allem aber
nicht den einfachen Menécken/tlenn wenn, wie bereits gesagt, der
Mensch immer mehr oder weniger ein Gemisch von Gut und Böse ist
und wir dies ein- für allemal in Kauf nehmen müssen, so haben wir doch
das Bedürfnis, ihn in leßter Linie als gut oder bös zu klassifizieren. Als
gut, troß dem ihm anhaftenden Bösen, oder als schlecht, trotz dem ihm
anhaftenden Guten. Dies gilt nicht nur von Einzelpersonen, das gilt
auch von Kollektiverscheinungen, das heißt in der Beurteilung von
Völkern, von Regierungen, von Gemeinschaften, Kirchen usw. Da kann
es oft sehr wichtig sein, zu wissen : Muß das betreffende Kollektivum
troß des Guten, das in ihm steckt, abgelehnt werden, oder muß es,
troß den ihm anhaftenden Mängeln, bejaht werden? Dies zu erkennen
seßt meist einen prophetischen Blick voraus. Es liegt auch eben hierin
die eigentliche Aufgabe des Propheten, daß er hierüber Licht verbreitet.
Aber auch wo es sich um einzelne Menschen und Charaktere handelt,
braucht es zu einem richtigen Urteil nicht nur viel Lebenserfahrung,
sondern auch tiefe Kenntnis des Wortes Gottes. Denn da ist es nicht
möglich, nur rechnerisch-quantitativ das Gute und das Böse
gegeneinander abzuwägen, es geht auch da um die Schau des Ganzen, und
vor allem: die guten und die bösen Eigenschaften müssen nicht nur
gezählt, sondern gewogen werden.

Es offenbart sich uns hier jene wichtige Wahrheit, die uns Jesus im
Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen dartun wollte. «Lasset beides

(das Gute und das Böse) zusammen wachsen bis zur Ernte, damit
ihr nicht mit dem Unkraut auch den Weizen ausreutet.» Das Gute und
das Böse kommen in der Welt, im wirklichen Leben nicht so vor, wie
wir es gerne möchten und wie eine schematische Schwarz-Weiß-
Zeichnung, eine theoretische Darstellung, es uns vorzutäuschen sucht:
nämlich deutlich und klar voneinander geschieden und getrennt, so daß
auf der einen Seite nur das Gute und die Guten, auf der andern nur
das Böse und die Bösen sich finden. Es findet sich vielmehr im Leben
Böses mit Gutem, Irriges mit Wahrem vermengt, so daß es in
Wirklichkeit immer um die Alternative und die Entscheidung geht: Böses

troß dem mit ihm verbundenen Guten abzulehnen oder Gutes troß
dem mit ihm verbundenen Bösen und Irrigen anzunehmen. Wo jeweils
in einem bestimmten Fall das eine oder andere faktisch der Fall ist, das
muß uns jeweils in der lebendigen Gegenwart der gesunde Instinkt
oder der prophetische Geist sagen. Darüber gibt es kein lehrhaftes
Wissen. Es wird auch stets seine Zeit und Geduld brauchen, bis eine
geschichtliche Erscheinung ins Reifestadium gekommen, so daß man sie
endgültig als Weizen oder als Unkraut, als gut oder als böse taxieren
kann — als gut troß dem ihm anhaftenden Bösen und als böse troß
dem ihm anhaftenden Guten.

454



Warum aber ist das so? Wäre es nicht einfacher und besser und
vor allem bequemer, wenn das Gute und das Böse von vornherein klar
unterschieden und deutlich erkennbar wären?

Die Alten haben vom «Geheimnis des Bösen» geredet: vom
Geheimnis des Bösen; das heißt, sie hatten noch etwas gewußt vom
Geheimnischarakter des Bösen und des Irrigen. Sie haben nicht vorschnell
über diese Dinge geurteilt; das Böse und Irrige im Leben fordert in
der Tat eine gewisse scheue Zurückhaltung. Man täuscht und vergreift
sich sehr leicht, wenn man glaubt, gegen das Böse oder Falsche so ohne
weiteres ankämpfen zu können und zu müssen. Das Geheimnisvolle
und Unheimliche liegt einmal in dieser Unklarheit und Vermischung
miteinander, in der das Gute und das Böse auftreten. Darin liegt
tatsächlich etwas Dämonisches, Diabolisches. Denn der Teufel liebt das
Trübe und Unklare, um im Trüben zu fischen, das heißt, die Menschen
um so leichter zu verführen. Darum mischt und wirft er Böses und
Gutes, Falsches und Wahres durcheinander. Damit wir dem Guten
nicht folgen, hängt er ihm Böses an, und damit wir dem Bösen
nachlaufen, vermischt er es mit Gutem und Wahrem.

Warum läßt Gott das zu? Das läßt Gott — der ja schließlich und
endlich audi über dem Teufel steht — nur zu, weil auch dieses Übel
etwas Gutes im Gefolge hat. Die Prüfung der Gerechten wird so größer
und verdienstlicher; es wäre sonst zu leicht gemacht, den rechten Weg
zu gehen. Von den leßten Zeiten sagt ja Christus selbst voraus, daß
dann diese satanische Verwirrung von Gut und Böse so groß sei, daß,
wenn es möglich wäre, sogar die Auserwählten irregeführt würden.

Das «Geheimnis des Bösen» liegt aber noch in etwas anderem.
Etwas Paradoxes und Geheimnisvolles an dem Phänomen des Bösen
liegt nämlich auch darin, daß es eng mit dem Guten zusammenzuhängen

pflegt. Das Übel, das Irrige und Böse hat nämlich nicht nur
eine negative, sondern auch eine positive Bedeutung in unserem Leben.
Das Qute und Wahre ist nämlich merkwürdigerweise in seinem Wachstum

stark bedingt durh das Böse und falshe. Es kann nämlich auch
Gutes aus dem Bösen erwachsen. Wir. wissen oft viel zu wenig um dies
paradoxe Geheimnis des Bösen, wie etwas Böses oft nötig ist um des
Guten willen, wie man Licht nicht ohne Schatten haben kann auf dieser
Welt, wie man mit etwas Gutem auch immer etwas Böses mit in Kauf
nehmen muß, und zwar gilt das für das einzelne Menschenleben wie
für die Gesamtheit.

Damit ist selbstverständlich nicht gesagt, daß man das Böse nicht
mehr zu meiden und zu bekämpfen brauche, weil es irgendwie dem
Guten diene. Nur keine Angst! Es kommen noch genug Fehler und
Entgleisungen vor, mögen wir sie auch noch so sehr zu meiden suchen!

Wir haben nun aber, doch ein Kriterium, einen untrüglichen Maßstab,

um einen Menschen zu beurteilen. Es ist das Wort Christi : «An
ihren fruhten werdet ihr sie erkennen», das heißt, werdet ihr die

455



wahren von den falschen Propheten, die guten von den schlechten
Menschen unterscheiden können. Aber auch da darf man nicht nach

engen Schablonen, nach einem pedantischen, moralistischen Schema
und Maßstab urteilen, sondern nach den großen Richtlinien, Grundsäßen

und Wertmaßstäben des Evangeliums (denn es gibt eine «Hierarchie

der Werte» [siehe 1. Korr. 13]. Danach hat zum Beispiel die
Liebe den Primat über alle andern Tugenden. «Barmherzigkeit will ich,
und nicht Opfer.») Danach sind ferner Demut und Wahrhaftigkeit
besser als eine stolze, selbstgerechte Tugend. Ehrliche Fehler sind
besser als muckerische Tugend und Scheinheiligkeit. Die Sünden des
Geistes wiegen schwerer als die Sünden des Fleisches usw. Gute
Früchte sind: Friede und Freude. Was das Gegenteil bewirkt: Trennung

und Spaltung, Mißmut und Streit ist schlecht.

Mag daher ein Mensch ein sogenannter «heiliger Teufel» sein : an
seinen Früchten vermag man schließlich zu erkennen, ob er im Grunde
ein Heiliger oder ein Teufel ist.

Drum laß dich irremachen nicht,
Durch Fehler deiner Helden,
Und laß dich irreführen nicht,
Durch Tugenden der Schelmen.

Gar oft, wie die Erfahrung lehrt,
Sind schlimmer die Gerechten
Als jene, die, o wie verkehrt,
Man rechnet zu den Schlechten.

Eremita. H.

Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus
(Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats)

Fortsefeung

2. Marxens Kritik des bürgerlichen Staates

Wenn wir nun bereits vorläufig feststellen mußten, daß, vom
Evangelium her gesehen und angesichts der durch dieses vollzogenen
Beanspruchung des ganzen Menschen in seiner totalen Existenz und
zugleich in seinem totalen Zusammensein mit den andern Menschen als
seinen Nächsten, der individualistische Religionsbetrieb nichts anderes
darstellt als ein separatistisches, den Menschen in einer Privatsphäre
frommen Selbstgenusses von seinen Brüdern und zugleich gerade damit
auch vom lebendigen Gott loslösendes, wahrhaft Gott-loses
Unternehmen und einen Ausdruck menschlicher Selbstzerseßung und Des-

456


	Heilige Teufel?

