Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 10

Artikel: Heilige Teufel?

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139126

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wohnt und unmittelbar an ihnen handelt, Es ist zutiefst eine Hingabe

- an den Gott, der diese Verheiflung gegeben hat.

Der Welterloser ist der allezeit Wirkende und diese frohe Bot-
schaft die allezeit giiltige, An beides sich. hingeben heiflt: Die Seele,
das eigentliche Leben finden.

Merkmal des die Seele besisenden und sie gerade so verlierenden
Menschen ist, dafd er die Welt entweder gleichgiiltig beiseite 143t oder
sie allenfalls zu erkliren versucht. Merkmal des sich an den Welterloser
und den wahren Ubergang des Menschen hingebenden und so sich
selber findenden Menschen ist, daf} er nicht anders kann, als von der
erlebten Verwandlung her die Welt zu verwandeln.

Darum gibt es auch fiir die Darstellung der seelischen Wirklichkeit
des Menschen neue Perspektiven. Die verzerrte und verschobene Men-
schenseele ist nicht das leste Werk der Geschichte. Die Bilder der Zer-
sesung vom Menschen als Frucht triigerischen Seelenbesites weisen
tiber sich hinaus. Das Gesicht des Menschen mufl weder das Gesicht
der hoffnungslosen Zersetsung noch das eines triigerischen Idealbildes
sein. Sein eigentliches Gesicht wird im Charakter liegen, in jener Pri-
gung, die durch den Zusammenprall von eigenstem Auftrag und frem-
der Wirklichkeit entsteht. 7

Die Stunden kommen, fiir Menschen und Vélker, da man zu sich
selber kommen muf, um nicht zu ersticken, sich sammeln muf3, um
nicht rettungslos zerstreut zu werden; nach der Seele hilt man Aus-
schau, um nicht der seelenlosen Technik, dem lirmenden Leerlauf, dem
seelentétenden Organisationsrausch zum Opfer zu fallen, Nach der
Menschlichkeit, dem eigenen wirklichen Leben spiht man aus, auf des-
sen Stimme lauscht man, um nicht von der zynischen Bestialitit zer-
riecben zu werden. Den Menschen, die Seele und Menschlichkeit
schlechthin zu besitsen meinen, verrinnen solche Stimmen fruchtlos.
Den ihrer Armut Bewuflten, an den Welterléser sich Hingebenden,
diirfen sie zu Schopfungsstunden werden, da die Seele ihr eigenes Ge-
sicht und ihre eigene Sprache findet, beriihrt und genihrt von heilenden
Quellen der groflen Tiefe. Bruno Balscheit

Heilige Teufel?

Mit diesem Titel pflegt man zuweilen widerspruchsvolle Gestalten
der Weltgeschichte zu bezeichnen. So wurde bekanntlich schon der
bedeutende Papst Gregor VII. (Hildebrand) von seinem Zeitgenossen
Petrus Damianus so genannt; in unserer Zeit dagegen wurde mit die-
sem Titel der merkwiirdige russische Moénch Rasputin von seinem
Gegner Iliodor bedacht. Schon der Umstand, daf$ zwei so ganz gegen-
siglichen Gestalten und Charakteren dieser gleiche Name gegeben
wurde, macht diese Bezeichnung fragwiirdig. Heilige Teufel? Kann es

452



dies tiberhaupt geben? Entweder ist einer ein Heiliger, oder er ist ein
Teufel, entweder ist einer gut, oder er ist schlecht. Muf$ man einem die .
Beieilmnung «teuflisch» geben, so kann er kein Heiliger sein und um-
ekehrt. '
s Nun muf} man selbstverstindlich zugeben, dafl diese Bezeichnung
eine gewisse Sprachiibertreibung darstellt, wie wir sie im lebendigen
"Wort, in der eindrucksvollen Schilderung oft finden (vgl. zum Beispiel
die Formulierung «O felix culpa», [O gliickliche Schuld]), die in der
Osterliturgie vorkommt. Wenn solche Formulierungen auch nicht buch-
stiblich zu nehmen sind, so haben sie doch einen tiefen Sinn. Sie wollen
nicht eine Unmoglichkeit ausdriicken, wie etwa der Ausdruck: «hol-
zernes Eisen» oder «freudige Trauer», sondern eine Paradoxie, wie sie
jeder tieferen Wahrheit innewohnt, oder eine Gegensdslichkeit, wie sie
gerade bei groflen Personlichkeiten nicht selten sich findet. Das Para-
doxon «Heiliger Teufel» konnte man auch als etwas scharfe Formulie-
rung der Synthese Gut und Bose verstehen, wie sie vor allem in der
deutschen Literatur gewagt wurde. Nach Blumhardt gibt es den «un-
gliubigen Glaubigen», nach Goethe eine «iibersinnliche Sinnlichkeit».
Karl Pflege nennt Peguy den «guten Siinder». Nach dem alten Faust-
budh stirbt der Doktor Faust mit dem groflartigen Bekenntnis: «Ich
sterbe als ein béser und guter Christ.» 200 Jahre spiter nannte sich der
junge Goethe «gut und bése, wie die Natur». Und Luther hat in sein
Testament geschrieben: «Bekannt im Himmel, auf Erden und in der
Holle!» «Diese groflartige Synthese hat die siidliche Renaissance nicht
eingeriumt. In der Kithnheit aber, sich zum Doppelsinn des Daseins
ehrlich und leidenschaftlich zu bekennen, liegen Genie und Tragddie
der Deutschen begriindet.» (Emil Ludwig.) Gewisse Biographen pflegen
— was auch nicht aufler acht gelassen werden darf — der literarischen
Wirkung zulieb, um die betreffende Gestalt méglichst interessant zu
schildern, die Kontraste in diesen Charakteren oft allzu scharf zu zeich-
nen, wie sie vielleicht der Wirklichkeit doch nicht ganz entsprechen.
Aber auch wenn man in der Biographie solcher Gestalten ganz wahr-
heitsgetreu verfihrt, bleibt oft die Gestalt uns doch rétselhaft in ihrer
Widerspriichlichkeit.

In solchen Fillen stellt sich unseres Erachtens die Frage so: War
der Betreffende trots seiner Fehler und Laster ein Gottesmann, oder
aber: war er tro seiner Frommigkeit und seiner Tugenden ein
Bosewicht? Mufd man den Betreffenden letstlich ablehnen trots seiner
guten Seiten, oder muf3 man ihn annehmen trots seiner schlechten
Seiten? Denn das wirkliche Leben ist nicht so klar, daf} auf der einen
Seite nur Weifles, auf der andern Seite nur Schwarzes sich findet, sondern
Weif3 und Schwarz, Gut und Bés sind allenthalben miteinander ver-
mengt, manchmal sogar so, daf3 es sehr schwer ist, zu erkennen, ob wir
nun wirklich einen guten oder aber einen schlechten Menschen vor uns
haben. Und doch dringt etwas in uns zu diesem Wissen des Entweder-

453



Oder. Denn das einfache Nebeneinanderstellen von Gut und Bos, von
Licht und Schatten in der Beschreibung eines Charakters vermag zwar
den Kiinstler zu befriedigen, nicht aber den Ethiker, vor allem aber
nicht den einfachen Menédien,enn wenn, wie bereits gesagt, der
Mensch immer mehr oder weniger ein Gemisch von Gut und Bose ist
und wir dies ein- fiir allemal in Kauf nehmen miissen, so haben wir doch
das Bediirfnis, ihn in letster Linie als gut oder bos zu klassifizieren. Als
gut, tros dem ihm anhaftenden Bosen, oder als schlecht, trotz dem ihm
anhaftenden Guten. Dies gilt nicht nur von Einzelpersonen, das gilt
auch von Kollektiverscheinungen, das heif3t in der Beurteilung von Vél-
kern, von Regierungen, von Gemeinschaften, Kirchen usw. Da kann
es oft sehr wichtig sein, zu wissen: Muf} das betreffende Kollektivum
trots des Guten, das in ihm steckt, abgelehnt werden, oder muf} es,
trots den ihm anhaftenden Mingeln, bejaht werden? Dies zu erkennen
setst meist einen prophetischen Blick voraus. Es liegt auch eben hierin
die eigentliche Aufgabe des Propheten, daf} er hiertiber Licht verbreitet.
Aber auch wo es sich um einzelne Menschen und Charaktere handelt,
braucht es zu einem richtigen Urteil nicht nur viel Lebenserfahrung,
sondern auch tiefe Kenntnis des Wortes Gottes. Denn da ist es nicht
moglich, nur rechnerisch-quantitativ das Gute und das Bose gegen-
einander abzuwigen, es geht auch da um die Schau des Ganzen, und
vor allem: die guten und die bésen Eigenschaften miissen nicht nur
gezihlt, sondern gewogen werden. :

Es offenbart sich uns hier jene wichtige Wahrheit, die uns Jesus im
Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen dartun wollte. «Lasset bei-
des (das Gute und das Bése) zusammen wachsen bis zur Ernte, damit
ihr nicht mit dem Unkraut auch den Weizen ausreutet.» Das Gute und
das Bose kommen in der Welt, im wirklichen Leben nicht so vor, wie
wir es gerne mochten und wie eine schematische Schwarz-Weif3-
Zeichnung, eine theoretische Darstellung, es uns vorzutiuschen sucht:
namlich deutlich und klar voneinander geschieden und getrennt, so daf}
_auf der einen Seite nur das Gute und die Guten, auf der andern nur
das Bose und die Bosen sich finden. Es findet sich vielmehr im Leben
Boses mit Gutem, Irriges mit Wahrem vermengt, so daf} es in Wirk-
lichkeit immer um die Alternative und die Entscheidung geht: Boses
tros dem mit ihm verbundenen Guten abzulehnen oder Gutes trofs
dem mit ihm verbundenen Bosen und Irrigen anzunehmen. Wo jeweils
in einem bestimmten Fall das eine oder andere faktisch der Fall ist, das
muf} uns jeweils in der lebendigen Gegenwart der gesunde Instinkt
oder der prophetische Geist sagen. Dariiber gibt es kein lehrhaftes
Wissen. Es wird auch stets seine Zeit und Geduld brauchen, bis eine
geschichtliche Erscheinung ins Reifestadium gekommen, so daf man sie
endgiiltig als Weizen oder als Unkraut, als gut oder als bose taxieren
kann — als gut trots dem ihm anhaftenden Bésen und als bose trots
dem ihm anhaftenden Guten.

454



Warum aber ist das s0? Wire es nicht einfacher und besser und
vor allem bequemer, wenn das Gute und das Bose von vornherein klar
unterschieden und deutlich erkennbar wiren?

Die Alten haben vom «Geheimnis des Bosen» geredet: vom Ge-
beimnis des Bosen; das heifst, sie hatten noch etwas gewuflt vom Ge-
heimnischarakter des Bésen und des Irrigen. Sie haben nicht vorschnell
tiber diese Dinge geurteilt; das Bose und Irrige im Leben fordert in
der Tat eine gewisse scheue Zuriickhaltung. Man tiuscht und vergreift
sich sehr leicht, wenn man glaubt, gegen das Bése oder Falsche so ohne
- weiteres ankdmpfen zu kénnen und zu miissen. Das Geheimnisvolle
und Unheimliche liegt einmal in dieser Unklarheit und Vermischung
miteinander, in der das Gute und das Bose auftreten. Darin liegt tat-
sichlich etwas Damonisches, Diabolisches. Denn der Teufel liebt das
Triibe und Unklare, um im Triiben zu fischen, das heif3t, die Menschen
um so leichter zu verfithren. Darum mischt und wirft er Béses und
Gutes, Falsches und Wahres durcheinander. Damit wir dem Guten
nicht folgen, hingt er ihm Béses an, und damit wir dem Bésen nach-
laufen, vermischt er es mit Gutem und Wahrem. ‘

Warum a3t Gott das zu? Das 1a3t Gott — der ja schlieflich und
endlich auch tiber dem Teufel steht — nur zu, weil auch dieses Tlbel
etwas Gutes im Gefolge hat. Die Priifung der Gerechten wird so grofler
und verdienstlicher; es wire sonst zu leicht gemacht, den rechten Weg
zu gehen. Von den letsten Zeiten sagt ja Christus selbst voraus, dafd
dann diese satanische Verwirrung von Gut und Bése so grofd sei, daf3,
wenn es moglich wire, sogar die Auserwihlten irregefithrt wiirden. '

Das «Geheimnis des Bdsen» liegt aber noch in etwas anderem.
Etwas Paradoxes und Geheimnisvolles an dem Phinomen des Bosen
liegt ndmlich auch darin, dafl es eng mit dem Guten zusammenzu-
hingen pflegt. Das Ubel, das Irrige und Bose hat nimlich nicht nur
eine negative, sondern auch eine positive Bedeutung in unserem Leben.
Das Gute und ‘Wabre ist namlich merkwiirdigerweise in seinem Wachs-
" tum stark bedingt durch das Bése und Falsche. Es kann nimlich auch
Gutes aus dem Bosen erwachsen. Wir wissen oft viel zu wenig um dies
paradoxe Geheimnis des Bosen, wie etwas Boses oft nétig ist um des
Guten willen, wie man Licht nicht ohne Schatten haben kann auf dieser
Welt, wie man mit etwas Gutem auch immer etwas Boses mit in Kauf
nehmen muf}, und zwar gilt das fiir das einzelne Menschenleben wie
fiir die Gesamtheit.

- Damit ist selbstverstindlich nicht gesagt, daf} man das Bose nicht
mehr zu meiden und zu bekdmpfen brauche, weil es irgendwie dem
Guten diene, Nur.keine Angst! Es kommen noch genug Fehler und
Entgleisungen vor, mogen wir sie auch noch so sehr zu meiden suchen!

Wir haben nun aber doch ein Kriterium, einen untriiglichen Maf}-
stab, um einen Menschen zu beurteilen. Es ist das Wort Christi: «An
ihren Friichten werdet ihr sie erkennen», das heiflt, werdet ihr die

455



wahren von den falschen Propheten, die guten von den schlechten
Menschen unterscheiden kénnen. Aber auch da darf man nicht nach
engen Schablonen, nach einem pedantischen, moralistischen Schema
und Mafistab urteilen, sondern nach den groflen Richtlinien, Grund-
sisen und Wertmaf3stiben des Evangeliums (denn es gibt eine «Hier-
archie der Werte» [siehe 1. Korr, 13]. Danach hat zum Beispiel die
Liebe den Primat {iber alle andern Tugenden, «Barmherzigkeit will ich,
und nicht Opfer.») Danach sind ferner Demut und Wahrhaftigkeit
besser als eine stolze, selbstgerechte Tugend. Ehrliche Fehler sind
besser als mudkerische Tugend und Scheinheiligkeit. Die Siinden des
Geistes wiegen schwerer als die Siinden des Fleisches usw. Gute
Friichte sind: Friede und Freude. Was das Gegenteil bewirkt: Tren-
nung und Spaltung, Mifimut und Streit ist schlecht,

Mag daher ein Mensch ein sogenannter «heiliger Teufel» sein: an
seinen Friichten vermag man schlieSlich zu erkennen, ob er im Grunde
ein Heiliger oder ein Teufel ist.

Drum laf} dich irremachen nicht,
Durch Fehler deiner Helden,
Und laf3 dich irrefithren nicht,
Durch Tugenden der Schelmen.

Gar oft, wie die Erfahrung lehrt,
Sind schlimmer die Gerechten
Als jene, die, o wie verkehrt,
Man rechnet zu den Schlechten.

Eremita, H.

Das Evangelium und der revolutionére Marxismus

(Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats)
Fortsezung

2, Marxens Kritik des biirgerlichen Staates

Wenn wir nun bereits vorliufig feststellen mufiten, daf3, vom Evan-
gelium her gesehen und angesichts der durch dieses vollzogenen Bean-
spruchung des ganzen Menschen in seiner totalen Existenz und zu-
gleich in seinem totalen Zusammensein mit den andern Menschen als
seinen Nichsten, der individualistische Religionsbetrieb nichts anderes
darstellt als ein separatistisches, den Menschen in einer Privatsphire
frommen Selbstgenusses von seinen Briidern und zugleich gerade damit
auch vom lebendigen Gott loslésendes, wahrhaft Gott-loses Unter-
nehmen und einen Ausdruck menschlicher Selbstzersesung und Des-

456



	Heilige Teufel?

