
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 10

Artikel: Zu sich selber kommen

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu sich selber kommen

Wer nicht «bei sich selber» ist, ist ohnmächtig oder gestört im
Geiste. Er reagiert auf einwirkende Kräfte gar nicht oder nur von
Wahn- und Zwangsvorstellungen geleitet. Zu sich selber kommen und
damit zu einer rechten Reaktion auf die Einwirkungen von außen, das
muß doch wohl heißen: Zu seinem eigentlichen Leben, zu seiner eigenen

Seele kommen 1. Wie das ist, wenn das eigentliche Leben, die
eigene Seele erdrückt wird, ist leicht wahrzunehmen. Wo Ohnmacht
und Zwangsvorstellungen irgendwelcher Art zur vorherrschenden
Lebensform werden, da geschieht solche Erdrückung. Weil das Gefühl
der Ohnmacht — gegenüber dem geschichtlichen Ablauf der Zeit,
gegenüber persönlichem Schicksal und Tod — und die Herrschaft von
Zwangsvorstellungen — hervorgerufen durch berufliche, politische,
klassenmäßige Deformation des Denkens — unausweichliche
Wirklichkeiten sind, darum gibt es wohl so viel eingestandene oder unein-
gestandene Sehnsucht, zu sich selber zu kommen.

Aber macht der Mensch in solcher Sehnsucht nicht nur zu gern
eine Vorausseßung, die sich leicht als falsch erweist? Wird nicht allzu
leicht das Zu-sich-selber-Kommen mit dem heilenden Gang hin zu
Berg, Wald und Tier gleichgeseÇt? Wer zu Berg, Wald und Tier geht,
um sie zu erkennen und ihre Stimmen zu hören, tritt einem geprägten
und fest umrissenen Leben gegenüber, sieht, hört, ja atmet neues
Leben. Geht aber solch erneuernde Wirkung ohne weiteres auch vom
Gang des Menschen zu sich selber aus? Es könnte gerade eine ganz
große Illusion sein, so an eine unter allerlei Schichten versteckte herbe
und gute, nicht mehr ohnmächtige und nicht mehr verbogene eigene
Seele zu glauben.

Solange die Geschichte noch nicht als wirkende Macht und
brennende Frage ins menschliche Blickfeld getreten war, gab es wohl eine
Möglichkeit, sich selber, losgelöst von allen Wirkungen der Zeit und
Geschichte, eben zeitlos, zu finden. Es gab etwa den indischen Weg der
Erlösung. Von der Verstrickung in die Netje einer trügerischen
Wirklichkeit befreit dort der Glaube, das eigenste, innerste Selbst sei mit
der1 Gottheit identisch. Rein und lichtvoll ist dieser Weg, der viele der
Besten aller Zeiten und Kulturen stets aufs neue gelockt hat. Seit aber
im geistigen Leben der Welt von Israel her der Begriff der Geschichte
geprägt ward, kann niemand mehr mit noch so kühnem Sprung über
die Mächtigkeit der Zeit hinwegspringen. Seither kann auch niemand
mehr sich selber finden, ohne der Frage der Geschichte standzuhalten
und ihr zu begegnen. Wenn der Verlust von eigentlichem Leben und

1 Daß es im recht verstandenen Sozialismus vor allem hierum geht, was Gegner
und auch Anhänger oft zu leicht übersehen, zeigt der Aufsafe von Frife Lieb in dieser
unserer Oktobernummer.

449



eigener Seele etwa das Ergebnis geschichtlicher Entwicklungen ist, findet

niemand Leben und Seele, der sie nur sucht — ohne die verhängnisvolle

Geschichtsmächtigkeit selber anzugreifen.

Ein Christuswort sagt:
«Wer sein Leben (seine Seele), retten will, der wird es verlieren.
Wer aber sein Leben (seine Seele) verliert um meinetwillen und um der
frohen Botschaft willen, der wird es retten, finden.» (Mark. 8,35, Matth. 16,25.)

Die alten Christen, die dieses Wort in dieser Form überliefert
haben, wollen also sagen, daß es für den Menschen nur die Möglichkeit

gibt, entweder Leben und Seele zu verlieren oder sie zu finden.
Die andere Möglichkeit, sie einfach zu haben, gibt es nicht. Wer meint,
Seele und Leben schlechthin zu besißen, erlebt gerade den Verlust.
Das ist im Hinblick auf alle geistigen Güter des Menschen eine schauerliche

Wahrheit. Sie gilt nicht nur für die Seele, sie gilt auch für Menschlichkeit

und Freiheit und all die besten Formen des menschlichen Geistes.

Darum folgen auf Zeiten, da sich die Menschen des sicheren
Besides ihrer Humanität, ihrer harmonischen, am Ende gar christlichen
Seelen getrösten, so schnell andere Zeiten, da alle diese Werte
zerbröckeln.

Da die Vorstellung vom eigensten Wesen des Menschen zu allen
Zeiten ihren sichtbarsten Ausdruck in der Kunst findet, dürfte auch die
vom Menschen handelnde, den Menschen darstellende Kunst unserer
Zeit hier aufschlußreich sein. Man sehe doch einmal die Menschengesichter

an, wie etwa Picasso sie malt. Da sind verschobene Gesichts-
hälften, Antliße, die aus den Fugen fallen, Teile, die sich selbständig
machen. Da ist ein Menschenbild, das weder durch eine Schau schöner
Menschlichkeit noch durch eine solche tierischer Unmenschlichkeit
bestimmt ist, nein, ein Menschenbild nur, dessen Merkmale Verzerrung,
Verschiebung, Auflösung sind. Man kann das bedauern und bekämpfen.

Man kann versuchen, dem irgendein erdachtes Menschenideal
entgegenzustellen. Aber damit werden die wirklichen Gesichter der
Menschen, die wirklichen lebendigen Seelen nicht echter oder menschlicher.
Es gab ja in der für tausend Jahre berechneten Kulturpolitik Goebbels'
schon einmal einen Kampf gegen «entartete Kunst», gegen alles «zer-
seßende Moderne», und einen Versuch, Gestalten des Neuklassizismus
dem entgegenzustellen. Als ob die scheinbar heroischen Gipsgestalten
neuklassizistischer Bürger wahrer wären als die schaurigen, aber eben
doch wenigstens wahr dargestellten Menschengesichter, wie die
«Entarteten» sie sahen. Es ist doch weder Willkür noch Zufall, daß diese
Schau vom Menschen gerade auf jene so scheinbar geschlossene und
harmonische der bürgerlichen Epoche gefolgt ist. Die Zerseßung der
Seelen ist eben gerade die Frucht des gesicherten Seelenbesißes einer
bürgerlich-christlichen Kultur.

Vor der Zerstörung der Menschenseele stehenbleiben, sie vielleicht

450



gar bejahen, hieße allerdings, zu der trostlosesten aller Möglichkeiten
ja sagen, zu der Möglichkeit nämlich, daß man nie mehr zu sich selber
kommen, nie mehr. Atem holen, nie mehr gesunden könne. Es hieße,
nicht nur an die Hölle glauben, sondern die Hölle bejahen. Wie es aber
einen sicheren Weg zum Verlust, zur Zerstörung der Seelen gibt —
eben den Besiß der Seelen — so gibt es auch einen, um Seele und
Leben zu finden, ihnen zum Leben verhelfen. Die ihr Leben, ihre Seele
dahingehen, werden nicht den Besiß derselben, wohl aber deren stets
neue Schöpfung erleben.

Daß der Mensch nicht dann Mensch ist, wenn er sich seiner
Menschlichkeit rühmt und getröstet, sondern gerade, wenn er sein
Menschsein als einen Übergang empfindet, hat in unserer Zeit vielleicht
keiner so deutlich gesehen, wie der antichristliche Nießsche : «O meine
Brüder, was ich lieben kann am Menschen, das ist, daß er ein Übergang

ist und ein Untergang. Und auch an euch ist vieles, das mich
lieben und hoffen macht.» Da bricht wohl etwas vom Verständnis der
Hingabe auf, da scheint sich eine Seele zu formen aus der Haltung
eines Nichtbesißenden. In der Tat, hier gab einer Leben und Seele
dahin, aber an einen Traum, der nur aus dem heftigen Nein gegen das
vorgefundene Menschenbild erwachsen war. Hier wollte einer ein
freudiger Jasager sein und fand, weil er den Gegenstand wahrer Hingabe
nicht fand, auch so bitterwenig, zu dem er wirklich Ja sagen konnte.
Er fand nicht den Übergang, nur den Untergang.

Die Urchristenheit hat das Jesuswort von der Hingabe auf Christus
und seine frohe Botschaft bezogen. Nicht aus irgendeinem Sichverlieren,

sondern aus dem Sichverlieren an Christus und die frohe Botschaft
soll das eigentliche Leben erwachsen. Als dieses Wort zuerst geprägt
ward, war die christliche Botschaft noch nicht durch jenen Prozeß der
Hellenisierung, jene Angleichung an europäisch griechisches Denken
entstellt, sondern noch ursprünglich orientalisch, jüdisch, alttestamentlich

geformt. Das ist wichtig zu beachten, will man «Hingabe an Christus

und die frohe Botschaft» nicht ganz falsch verstehen. Der durch
europäisch griechisches Denken bestimmte Mensch kennt Hingabe an
Ideen und Einrichtungen. Der Missionar, der Agitator, der Inquisitor
— seien es nun christliche oder säkularisierte, politische — sind von
solcher Hingabe geprägt. Aber haben sie, sofern sie ihren Typus
einigermaßen edit verwirklichen, wirklich noch das, was Seele, Leben
genannt wird? Erseßt nicht allzuoft die Idee die eigene Seele? An Christus

und die frohe Botschaft sich hingeben, orientalisch, urchristlich
verstanden, heißt, sich hingeben an den Welterlöser und an die frohe
Botschaft, daß unter den Menschen der Welt Sein Reich sich erbaue.
Das ist nicht einfach die Hingabe an die Idee des Christentums, auch
nicht einfach die innerliche Hingabe an einen persönlichen Seelentröster.

Es ist ein wirkliches Sich-hinüber-Schwingen, eine Hingabe an die
Zukunft, da des lebendigen Gottes Geseß in den Herzen der Menschen

451



wohnt und unmittelbar an ihnen handelt. Es ist zutiefst eine Hingabe
an den Gott, der diese Verheißung gegeben hat.

Der Welterlöser ist der allezeit Wirkende und diese frohe
Botschaft die allezeit gültige. An beides sich hingeben heißt: Die Seele,
das eigentliche Leben finden.

Merkmal des die Seele besißenden und sie gerade so verlierenden
Menschen ist, daß er die Welt entweder gleichgültig beiseite läßt oder
sie allenfalls zu erklären versucht. Merkmal des sich an den Welterlöser
und den wahren Übergang des Menschen hingebenden und so sich
selber findenden Menschen ist, daß er nicht anders kann, als von der
erlebten Verwandlung her die Welt zu verwandeln.

Darum gibt es auch für die Darstellung der seelischen Wirklichkeit
des Menschen neue Perspektiven. Die verzerrte und verschobene
Menschenseele ist nicht das leßte Werk der Geschichte. Die Bilder der Zer-
seßung vom Menschen als Frucht trügerischen Seelenbesißes weisen
über sich hinaus. Das Gesicht des Menschen muß weder das Gesicht
der hoffnungslosen Zerseßung noch das eines trügerischen Idealbildes
sein. Sein eigentliches Gesicht wird im Charakter liegen, in jener
Prägung, die durch den Zusammenprall von eigenstem Auftrag und fremder

Wirklichkeit entsteht.
Die Stunden kommen, für Menschen und Völker, da man zu sich

selber kommen muß, um nicht zu ersticken, sich sammeln muß, um
nicht rettungslos zerstreut zu werden; nach der Seele hält man
Ausschau, um nicht der seelenlosen Technik, dem lärmenden Leerlauf, dem
seelentötenden Organisationsrausch zum Opfer zu fallen. Nach der
Menschlichkeit, dem eigenen wirklichen Leben späht man aus, auf dessen

Stimme lauscht man, um nicht von der zynischen Bestialität
zerrieben zu werden. Den Menschen, die Seele und Menschlichkeit
schlechthin zu besißen meinen, verrinnen solche Stimmen fruchtlos.
Den ihrer Armut Bewußten, an den Welterlöser sich Hingebenden,
dürfen sie zu Schöpfungsstunden werden, da die Seele ihr eigenes
Gesicht und ihre eigene Sprache findet, berührt und genährt von heilenden
Quellen der großen Tiefe. Bruno Balsheit

Heilige Teufel?
Mit diesem Titel pflegt man zuweilen widerspruchsvolle Gestalten

der Weltgeschichte zu bezeichnen. So wurde bekanntlich schon der
bedeutende Papst Gregor VII. (Hildebrand) von seinem Zeitgenossen
Petrus Damianus so genannt; in unserer Zeit dagegen wurde mit
diesem Titel der merkwürdige russische Mönch Rasputin von seinem
Gegner Iliodor bedacht. Schon der Umstand, daß zwei so ganz gegen-
säßlichen Gestalten und Charakteren dieser gleiche Name gegeben
wurde, macht diese Bezeichnung fragwürdig. Heilige Teufel? Kann es

452


	Zu sich selber kommen

