Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 10

Artikel: Zu sich selber kommen

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu sich selber kommen

Wer nicht «bei sich selber» ist, ist ohnmichtig oder gestort im
Geiste. Er reagiert auf einwirkende Krifte gar nicht oder nur von
Wahn- und Zwangsvorstellungen geleitet, Zu sich selber kommen und
damit zu einer rechten Reaktion auf die Einwirkungen von auflen, das
muf} doch wohl heiflen: Zu seinem eigentlichen Leben, zu seiner eige-
nen Seele kommen 1. Wie das ist, wenn das eigentliche Leben, die
eigene Seele erdriickt wird, ist leicht wahrzunehmen. Wo Ohnmacht
und Zwangsvorstellungen irgendwelcher Art zur vorherrschenden
Lebensform werden, da geschieht solche Erdriickung. Weil das Gefiihl
der Ohnmacht — gegeniiber dem geschichtlichen Ablauf der Zeit, ge-
geniiber personlichem Schicksal und Tod — und die Herrschaft von
Zwangsvorstellungen — hervorgerufen durch berufliche, politische,
klassenmiflige Deformation des Denkens — unausweichliche Wirk-
lichkeiten sind, darum gibt es wohl so viel eingestandene oder unein-
gestandene Sehnsucht, zu sich selber zu kommen.

Aber macht der Mensch in solcher Sehnsucht nicht nur zu gern
eine Voraussetung, die sich leicht als falsch erweist? Wird nicht allzu
leicht das Zu-sich-selber-Kommen mit dem heilenden Gang hin zu
Berg, Wald und Tier gleichgesetst? Wer zu Berg, Wald und Tier geht,
um sie zu erkennen und ihre Stimmen zu héren, tritt einem geprigten
und fest umrissenen Leben gegeniiber, sieht, hort, ja atmet neues
Leben. Geht aber solch erneuernde Wirkung ohne weiteres auch vom
Gang des Menschen zu sich selber aus? Es konnte gerade eine ganz
grofle Illusion sein, so an eine unter allerlei Schichten versteckte herbe
und gute, nicht mehr ohnmichtige und nicht mehr verbogene eigene
Seele zu glauben. '

Solange die Geschichte noch nicht als wirkende Macht und bren-
nende Frage ins menschliche Blickfeld getreten war, gab es wohl eine
Moglichkeit, sich selber, losgelost von allen Wirkungen der Zeit und
Geschichte, eben zeitlos, zu finden. Es gab etwa den indischen Weg der
Erlosung. Von der Verstrickung in die Netse einer triigerischen Wirk- -
lichkeit befreit dort der Glaube, das eigenste, innerste Selbst sei mit
der Gottheit identisch. Rein und lichtvoll ist dieser Weg, der viele der
Besten aller Zeiten urid Kulturen stets aufs neue gelockt hat. Seit aber
im geistigen Leben der Welt von Israel her der Begriff der Geschichte
gepragt ward, kann niemand mehr mit noch so kithnem Sprung tiber
die Machtigkeit der Zeit hinwegspringen. Seither kann auch niemand
mehr sich selber finden, ohne der Frage der Geschichte standzuhalten
und ihr zu begegnen. Wenn der Verlust von eigentlichem Leben und

1 Dafl es im recht verstandenen Sozialismus vor allem hierum geht, was Gegner
und auch Anhinger oft zu leicht iibersehen, zeigt der Aufsats von Fri Lieb in dieser
unserer Oktobernummer.

449



eigener Seele etwa das Ergebnis geschichtlicher Entwicklungen iét, fin-
det niemand Leben und Seele, der sie nur sucht — ohne die verhing-
nisvolle Geschichtsmichtigkeit selber anzugreifen.

. Ein Christuswort sagt:
«Wer sein Leben (seine Seele), retten will, der wird es verlieren.
Wer aber sein Leben (seine Seele) verliert um meinetwillen und um der
frohen Botschaft willen, der wird es retten, finden.» (Mark.8,35, Matth.16,25.)

Die alten Christen, die dieses Wort in dieser Form iiberliefert
haben, wollen also sagen, daf} es fiir den Menschen nur die Moglich-
keit gibt, entweder Leben und Seele zu verlieren oder sie zu finden.
Die andere Moglichkeit, sie einfach zu haben, gibt es nicht, Wer meint,
Seele und Leben schlechthin zu besisen, erlebt gerade den Verlust.
Das ist im Hinblick auf alle geistigen Giiter des Menschen eine schauer-
liche Wahrheit, Sie gilt nicht nur fiir die Seele, sie gilt auch fiir Mensch-
lichkeit und Freiheit und all die besten Formen des menschlichen Gei-
stes. Darum folgen auf Zeiten, da sich die Menschen des sicheren
Besitses ihrer Humanitit, ihrer harmonischen, am Ende gar christlichen
Seelen getrdsten, so schnell andere Zeiten, da alle diese Werte zer-
brockeln.

Da die Vorstellung vom eigensten Wesen des Menschen zu allen
Zeiten ihren sichtbarsten Ausdruck in der Kunst findet, diirfte auch die
vom Menschen handelnde, den Menschen darstellende Kunst unserer
Zeit hier aufschlufireich sein. Man sehe doch einmal die Menschen-
gesichter an, wie etwa Picasso sie malt. Da sind verschobene Gesichts-
hilften, Antlite, die aus den Fugen fallen, Teile, die sich selbstindig
machen. Da ist ein Menschenbild, das weder durch eine Schau schéner
Menschlichkeit noch durch eine solche tierischer Unmenschlichkeit be- -
stimmt ist, nein, ein Menschenbild nur, dessen Merkmale Verzerrung,
Verschiebung, Auflésung sind. Man kann das bedauern und bekimp-
fen. Man kann versuchen, dem irgendein erdachtes Menschenideal ent-
gegenzustellen. Aber damit werden die wirklichen Gesichter der Men-
schen, die wirklichen lebendigen Seelen nicht echter oder menschlicher.
Es gab ja in der fiir tausend Jahre berechneten Kulturpolitik Goebbels’
schon einmal einen Kampf gegen «entartete Kunst», gegen alles «zer-
segende Moderne», und einen Versuch, Gestalten des Neuklassizismus
dem entgegenzustellen. Als ob die scheinbar heroischen Gipsgestalten
neuklassizistischer Biirger wahrer wiren als die schaurigen, aber eben
doch wenigstens wahr dargestellten Menschengesichter, wie die «Ent-
arteten» sie sahen. Es ist doch weder Willkiir noch Zufall, daf} diese
Schau vom Menschen gerade auf jene so scheinbar geschlossene und
harmonische der biirgerlichen Epoche gefolgt ist. Die Zersesung der
Seelen ist eben gerade die Frucht des gesicherten Seelenbesitzes einer
biirgerlich-christlichen Kultur,

Vor der Zerstérung der Menschenseele stehenbleiben, sie vielleicht

450



gar bejahen, hiefle allerdings, zu der trostlosesten aller Maglichkeiten
ja sagen, zu der Moglichkeit nimlich, dafl man nie mehr zu sich selber
kommen, nie mehr Atem holen, nie mehr gesunden kénne, Es hiefle,
nicht nur an die Holle glauben, sondern die Hoélle bejahen. Wie es aber
einen sicheren Weg zum Verlust, zur Zerstérung der Seelen gibt —
eben den Besits der Seelen — so gibt es auch einen, um Seele und
Leben zu finden, ihnen zum Leben verhelfen. Die ihr Leben, ihre Seele
dahingeben, werden nicht den Besits derselben, wohl aber deren stets
neue Schopfung erleben.

Daff der Mensch nicht dann Mensch ist, wenn er sich seiner
Menschlichkeit rithmt und getrostet, sondern gerade, wenn er sein
Menschsein als einen Ubergang empfindet, hat in unserer Zeit vielleicht
keiner so deutlich gesehen, wie der antichristliche Nietsche: «O meine
Briider, was ich lieben kann am Menschen, das ist, daf} er ein Ulber-
gang ist und ein Untergang. Und auch an euch ist vieles, das mich
lieben und hoffen macht.» Da bricht wohl etwas vom Verstindnis der
Hingabe auf, da scheint sich eine Seele zu formen aus der Haltung
eines Nichtbesisenden. In der Tat, hier gab einer Leben und Seele da-
hin, aber an einen Traum, der nur aus dem heftigen Nein gegen das
vorgefundene Menschenbild erwachsen war. Hier wollte einer ein freu-
diger Jasager sein und fand, weil er den Gegenstand wahrer Hingabe
nicht fand, auch so bitterwenig, zu dem er wirklich Ja sagen konnte.
Er fand nicht den Ubergang, nur den Untergang.

Die Urchristenheit hat das Jesuswort von der Hingabe auf Christus
und seine frohe Botschaft bezogen. Nicht aus irgendeinem Sichverlie-
ren, sondern aus dem Sichverlieren an Christus und die frohe Botschaft
soll das eigentliche Leben erwachsen. Als dieses Wort zuerst geprigt
ward, war die christliche Botschaft noch nicht durch jenen Prozef} der
Hellenisierung, jene Angleichung an europiisch griechisches Denken
entstellt, sondern noch urspriinglich orientalisch, jiidisch, alttestament-
lich geformt, Das ist wichtig, zu beachten, will man «Hingabe an Chri-
stus und die frohe Botschaft» nicht ganz falsch verstehen, Der durch
europdisch griechisches Denken bestimmte Mensch kennt Hingabe an
Ideen und Einrichtungen. Der Missionar, der Agitator, der Inquisitor
— seien es nun christliche oder sikularisierte, politische — sind von
solcher Hingabe geprigt. Aber haben sie, sofern sie ithren Typus eini-
germaflen echt verwirklichen, wirklich noch das, was Seele, Leben ge-
nannt wird? Erset nicht allzuoft die Idee die eigene Seele? An Chri-
stus und die frohe Botschaft sich hingeben, orientalisch, urchristlich
verstanden, heif$t, sich hingeben an den Welterloser und an die frohe
Botschaft, dafl unter den Menschen der Welt Sein Reich sich erbaue.
Das ist nicht einfach die Hingabe an die Idee des Christentums, auch
nicht einfach die innerliche Hingabe an einen persénlichen Seelentrd-
ster. Es ist ein wirkliches Sich-hiniiber-Schwingen, eine Hingabe an die
Zukunft, da des lebendigen Gottes Gesets in den Herzen der Menschen

451



wohnt und unmittelbar an ihnen handelt, Es ist zutiefst eine Hingabe

- an den Gott, der diese Verheiflung gegeben hat.

Der Welterloser ist der allezeit Wirkende und diese frohe Bot-
schaft die allezeit giiltige, An beides sich. hingeben heiflt: Die Seele,
das eigentliche Leben finden.

Merkmal des die Seele besisenden und sie gerade so verlierenden
Menschen ist, dafd er die Welt entweder gleichgiiltig beiseite 143t oder
sie allenfalls zu erkliren versucht. Merkmal des sich an den Welterloser
und den wahren Ubergang des Menschen hingebenden und so sich
selber findenden Menschen ist, daf} er nicht anders kann, als von der
erlebten Verwandlung her die Welt zu verwandeln.

Darum gibt es auch fiir die Darstellung der seelischen Wirklichkeit
des Menschen neue Perspektiven. Die verzerrte und verschobene Men-
schenseele ist nicht das leste Werk der Geschichte. Die Bilder der Zer-
sesung vom Menschen als Frucht triigerischen Seelenbesites weisen
tiber sich hinaus. Das Gesicht des Menschen mufl weder das Gesicht
der hoffnungslosen Zersetsung noch das eines triigerischen Idealbildes
sein. Sein eigentliches Gesicht wird im Charakter liegen, in jener Pri-
gung, die durch den Zusammenprall von eigenstem Auftrag und frem-
der Wirklichkeit entsteht. 7

Die Stunden kommen, fiir Menschen und Vélker, da man zu sich
selber kommen muf, um nicht zu ersticken, sich sammeln muf3, um
nicht rettungslos zerstreut zu werden; nach der Seele hilt man Aus-
schau, um nicht der seelenlosen Technik, dem lirmenden Leerlauf, dem
seelentétenden Organisationsrausch zum Opfer zu fallen, Nach der
Menschlichkeit, dem eigenen wirklichen Leben spiht man aus, auf des-
sen Stimme lauscht man, um nicht von der zynischen Bestialitit zer-
riecben zu werden. Den Menschen, die Seele und Menschlichkeit
schlechthin zu besitsen meinen, verrinnen solche Stimmen fruchtlos.
Den ihrer Armut Bewuflten, an den Welterléser sich Hingebenden,
diirfen sie zu Schopfungsstunden werden, da die Seele ihr eigenes Ge-
sicht und ihre eigene Sprache findet, beriihrt und genihrt von heilenden
Quellen der groflen Tiefe. Bruno Balscheit

Heilige Teufel?

Mit diesem Titel pflegt man zuweilen widerspruchsvolle Gestalten
der Weltgeschichte zu bezeichnen. So wurde bekanntlich schon der
bedeutende Papst Gregor VII. (Hildebrand) von seinem Zeitgenossen
Petrus Damianus so genannt; in unserer Zeit dagegen wurde mit die-
sem Titel der merkwiirdige russische Moénch Rasputin von seinem
Gegner Iliodor bedacht. Schon der Umstand, daf$ zwei so ganz gegen-
siglichen Gestalten und Charakteren dieser gleiche Name gegeben
wurde, macht diese Bezeichnung fragwiirdig. Heilige Teufel? Kann es

452



	Zu sich selber kommen

