Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)
Heft: 9
Artikel: Das Evangelium und der revolutionédre Marxismus : die Kirche

angesichts der Diktatur des Proletariats. 1., Problemstellung
Autor: Lieb, Fritz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott wird dann, nach des Dichters Meinung, nicht den Prometheus,
sondern dessen Seele wird Gott nochmals fir alle ihr gesch]agenen
Wunden zur Rechenschaft ziehen und, um ihre eigene Gottlichkeit zu
beweisen, dem Schopfer — verzeihen, Ihr Knecht aber wird heimwirts
ziehen und im «Freundschaftstrinensturm» seinen lang vermifiten
Bruder, Epimetheus, umarmen, «Es reget sich die Menschenliebe, die
Liebe Gottes regt sich nun.» Das ist des Dichters Trost, prornethe1scher
Humanismus — seine Religion. In der Tat, eine gefahrhche Sache! Es
wird nicht empfehlenswert sein, sie sich anzueignen. Denn da ent-
puppt sich die Religion wieder einmal als das, was sie in ihren eigen-
michtigen Versuchen immer schon gewesen ist: als die Selbstrecht-
fertigung des Menschen vor Gott und damit als Siinde. Da ist Gott
der Angeklagte, der Mensch aber der Klidger und zugleich der Grand
Seigneur, der vergxbt Da wird das alte Theodlzeeproblem das heif3t
die Frage der Rechtfertigung Gottes angesichts der Ubel in der von
ihm geschaffenen Welt, gerade nicht itberwunden, da wird sie erst in
ihrer ganzen Dringlichkeit gestellt Spitteler leistet uns aber den
Dienst, uns diese Frage mit einem legten Ernst schwer zu machen; er
fithrt uns an die getroste Verzweiflung heran, ohne noch von dem
Ereignis der Gnade zeugen zu konnen. Er weifl sich mit uns allen einig
in der Solidaritit der Leiden und Miihen, die uns driicken; aber er hat
uns auf unserer Wanderschaft nichts Besseres anzubieten als sich selbst
mit der Fiille seines schopferischen Reichtums und Seelenadels. Schon
die Tatsache, daf3 hier ein Mensch allen Widerstinden zum Trot sich
selber treu blieb, wirkt ermutigend, es ihm — in allerdings viel be-
scheidenerer Weise — gleichzutun und seinem Wedkruf zu folgen:
«Mein Herz heif’t dennoch.» Herbert Hug.

Das Evangelium und der revolutionire Marxismus

Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats *

1. Problemstellung

Um die hier vorgelegte Frage nach dem Verhiltnis von evange-
lischer Verkiindigung und Marxismus richtig zu stellen und zugleich
verstindlich zu machen, seien einige Vorbemerkungen gestattet. Es
steht zur Debatte das Verhiltnis von Christentum und marxistischem
Sozialismus oder Kommunismus, Die Beantwortung dieses Problems,
das ich als ein echtes und zugleich aktuelles betrachte, das uns Men-
schen des zwanzigsten Jahrhunderts etwas angeht, weil unser eigenes

1 Erweiterte Fassung eines im Juli 1948 in Berlin und in Halle/S gehaltenen
Vortrages

413



({

Mensch-Sein und zugleich Christ-Sein dabei «im Spiele ist», um nicht
zu sagen «auf dem Spiele», hingt wesentlich davon ab, ob man er-
kennt, wo der Ort ist, wo Marxismus — und dabei meine ich zu aller-
erst und bis zulest Karl Marxens eigene Erkenntnis — und christlicher
Glaube derart miteinander in Berithrung geraten, daf§ wirklich Funken
zu sprithen beginnen. Es konnte ja sein, dafl beide von vornherein
derart aneinander vorbeigingen, daf} sie sich gegenseitig schlechter-
dings nichts angingen und also hoffnungslos von vornherein aneinan-
der vorbeireden miifiten, oder aber, daf} sie wie zwei sogenannte
feindliche Religionen nur 'einander gegenseitig verzehren miifiten.

Beides ist aber nun gerade nicht der Fall. Es gibt einen Ort im Dasein
und im Fragen des Menschen, wo beide, auf dem Evangelium von Jesus
Christus beruhender Glaube und marxistisches Geschichts- und Men-
schenverstindnis, derart in Berithrung geraten, dafl eines fiir das
andere zur Frage werden muf3 — derart zur Frage daf} beide zu einer
Entscheidung aufgerufen werden oder zum mindesten gendtigt wer-
den, sich selber zu priifen und vor der Wirklichkeit zu bewéhren, Der
hier gemeinte Berithrungspunkt beider soll vom christlichen Glauben
her zunichst festgestellt werden, Und es soll geschehen in der Beant-
wortung der Frage, inwiefern das besondere Verstindnis des Marxis-
mus der Geschichte und der Existenz des Menschen in der Welt, zu
einer echten Frage fiir den Christen, ja zu einer Infragestellung gerade
seiner Christlichkeit wird.

Es wire schwer, zu einer solchen Fragestellung und zu einer durch
sie hervorgerufenen solchen Begegnung tiberhaupt zu gelangen, wenn
Marx und Engels selber Recht behielten mit ihrem eigenen pietistischen
und zugleich idealistischen Verstindnis des Christentums als einer
«Ideologie», die in der Behauptung einer «aparten», das heif3t abstrakt-
idealen Reich-Gottes-Wirklichkeit sich von den Dingen dieser Welt
absondere, um dann um so unbeschwerter sich deren praktischer Nug-
niefSung natiirlich im Sinne eines hemmungslosen kapitalistischen Ge-
" schiftsgeistes in der Art etwa der frommen Bandfabrikanten von
Elberfeld um die Mitte des neunzehnten Jahrhunderts hingeben zu

onnen.

Im Gegensats zu diesem vom deutschen Christentum des neun-
zehnten Jahrhunderts selber provozierten Miflverstindnis des christ-
lichen Glaubens mochten wir von vornherein folgendes feststellen: Es
ist auflerordentlich wichtig und von entscheidender Bedeutung, daf3
die beiden Grundlagen menschlichen Daseins, die die christliche Kirche
auf Jesus Christus als ihrem Ecdkstein sich etheben 143t, namlich die
Freiheit der Kinder Gottes, des zu einem neuen Leben im Glauben an
Jesus Christus neugeschaffenen Menschen und die durch den Heiligen
Geist bewirkte Briiderlichkeit, nicht in einen luftleeren, abstrakten,
besonderen weltabgewandten 'Raum hineingestellt worden sind, auch

414 -



nicht in einen besonderen kirchlichen Raum, der abgetrennt wire vom
gesellschaftlichen Dasein des Menschen in dieser Welt, sondern ganz
im Gegenteil, dafl diese neue Freiheit der Gotteskinder und diese neue
Gemeinschaft im Heiligen Geist, da wo das Evangelium unter den
Menschen michtig wird, hineinwachsen in die wirkliche «weltliche»
Welt des gesellschaftlichen Daseins der Menschen in seiner konkreten
geschichtlichen Wirklichkeit, dahin, wo der Mensch arbeitet, sein Brot
verdient, wo er materiell bediirftig ist und sich sorgt um das tigliche
Brot. Hier in dieser Wirklichkeit des bediirftigen Menschen und nicht
in einem fernen Jenseits soll einer des andern Last tragen helfen. Das
ist das, was wir zunichst als Christen vom Evangelium her tiber der
Menschen Dasein in der Welt zu héren bekommen,

Und nun stellt uns an dieselbe Stelle, wo der Mensch wahrhaft
«bediirftig ist», Karl Marx, der theoretische Begriinder der Lehre, die
die Grundlage der heutigen Sowjetunion bildet, und die durch Lenin
und Stalin zu einer neuen michtigen Wirklichkeit in der Welt in der
sozialistischen Union der Sowjetrepubliken zu werden beginnt. Hier,

-wo das geschieht, hat der Christ, wenn er sich selber, wenn er das
Evangelium ernst nimmt, aufzuhorchen, hat sich die Kirche selber hin-
zustellen und sich zu entscheiden. Karl Marx ist es gewesen, der gegen
Mitte des neunzehnten Jahrhunderts, nicht auf der Suche nach dem
«wahren Menschen» schlechthin in der abstrakten Art eines Feuer-
bach, sondern im Streben nach der wahren, das heifit konkreten
Menschwerdung des Menschen, in dem von diesem selbst gestalteten
und erlittenen Prozef3 der Geschichte, den Proletarier, die proleta-
rische Not nackter, chnmichtiger, ausgebeuteter Menschen nicht nur
in ihrer wahren Wirklichkeit entdeckt, sondern als das eigentliche Hin-
dernis der Verwirklichung des Menschen in einer menschenwiirdigen
Ordnung menschlichen Zusammenlebens zu erfassen gelernt hat. In
der proletarischen Not hat er so die Not und zugleich den Frevel der
ganzen menschlichen kapitalistisch organisierten Gesellschaft des neun-
zehnten Jahrhunderts aufgedeckt, um dann schliefllich gerade in der
Befreiung des Proletariers von seinen Fesseln und in seiner Mensch-
werdung den Weg zu finden zur Verwirklichung eines wahrhaft all-
 menschlichen Humanismus in einer neuen sozialistischen Gesellschafts-
ordnung.

Hier erhebt sich nun die Frage, was geht die marxistische Auf-
deckung der konkreten Wirklichkeit des Menschen gerade in seiner
«Unwirklichkeit», seiner totalen «Selbstentfremdung» im Proletarier,
wie wir Marx noch weiterhin werden sagen héren, und sein Streben
nach Verwirklichung des wahren Menschen in einer neuen Gemein-
samkeit der gemeinsamen, freien, schopferischen Tat aller Menschen
ohne Ausbeutung die christliche Kirche oder ganz einfach den Chri-
stenmenschen gerade als Christen an?

Man ist allerdings auf sogenannter christlicher Seite, wie schon zu

415



den Zeiten Marxens — und er und sein Freund Engels haben nie ein
anderes «Christentum» gekannt — geneigt, dem eindringlichen und
trogigen Hinweis auf die Wirklichkeit des proletarischen Daseins und
seiner allgemeinen Bedeutung gegeniiber, das «Christentum» als eine
sogenannte individuelle oder personliche Angelegenheit, als eine Sache
des «Herzens» aufzufassen und damit dem von Marx gestellten Pro-
blem auszuweichen, ohne zu erkennen, daf} ja gerade Marx mit all
seiner Nationalékonomie und all seinem Klassenkampf letstlich gerade
auf nichts anderes hinweist und hinzielt als gerade auf das menschliche
Herz — und so, wie er es versteht, auf das Heil des einzelnen
Menschen.

Diesen zudringlichen Fragen sucht man trodem von sogenannter
«christlicher» Seite zu entgehen durch die Flucht in die «Innerlichkeit»
in allen moglichen Formen des kirchlichen und frommen «Betriebes»,
der Theologie, des Liturgismus usw, Darin gerade sehe ich die eigent-
liche und besondere Gefahr fiir die deutschen evangelischen Kirchen
der Nachkriegszeit in ihrer Fluchtbewegung angesichts der Verwand-
lung des gesamten deutschen Volkes in ein riesiges Lumpenproletariat.
Man beschrinkt dann jeweilen bei dieser Fluchtbewegung vor der
Wirklichkeit, vor dem wirklichen Menschen, vor der echten Verant-
wortlichkeit und schliefllich und zu allererst vor dem lebendigen Gott
das Verhiltnis des Menschen zur Wirklichkeit Gottes auf einen von
aller sogenannten Fuflerlichen, 6ffentlichen, politischen und sozialen
Tatigkeit und Verantwortlichkeit abgelésten besonderen Raum
eben jener Innerlichkeit, in der Pflege der frommen Beziehung des
abstrakten Ichs zu Gott und zu der von aller realen, das Leben wirk-
lich bestimmenden Wirklichkeit abgeldsten abstrakten Wirklichkeit
des privaten Mitmenschen, wihrend es doch gerade in der christ-
lichen Urgemeinde einen solchen imaginiren Privatmenschen, wie wir
noch sehen werden, gar nicht gegeben hat. Dieser abstrakte, private
Mitmensch soll dann mein «Nichster» sein und als solcher dann auch
unter Umstinden das Objekt christlicher, Wohltitigkeit, Objekt zur
Rettung der eigenen, hochst privaten Seele. |

Diese ebenso gott- wie bruderlose Irrlehre wird durch die Tat-
sache stindig immer wieder gendhrt, dafl der Pfarrer auf der Kanzel
und die Gemeinde unter der Kanzel, beide im abgeschlossenen, gleich-
sam privaten Raume der steinernen Kirche, sich allzu gerne einbilden,
dieser Raum selber und das in ihm sich vollziehende, von der Umwelt
abstrahierende, und das eigene fromme Ich von sich selber und der
eigenen realen Existenz des Alltags gleichsam kiinstlich ablésende Zu-
sammensein der Menschen sei die Wirklichkeit, die Gott meint, wenn
er die Menschen anspricht und fiir sich in Anspruch nimmt.

Damit, durch eine kiinstliche Abschniirung der Kirche in einen von
der Wirklichkeit des Menschen in der Welt isolierten Raum, wird

416



nicht nur' der Mensch selber, der da predigt und der da hért, ein un-
wirkliches, gespensterhaftes Wesen, es wird zugleich auch die Ver-
kiindigung Christi, das heifit das Wort Gottes, zu einer abstrakten,
nicht mehr den lebendigen Gott und nicht mehr sein Wort und nicht
mehr die frohe Botschaft dem wirklichen Menschen, dieser wirklichen
Welt von Fleisch und Blut verkiindigenden abstrakten Angelegenheit,
die Gott selber zu einem toten Goéten und die Kirche zu einem
Gogentempel degradiert.

Wenn Christus selbst auch in der Synagoge gepredigt hat, aus der
er von den frommen Juden hinausgesteinigt worden ist, so hat er das
Evangelium, das er verkiindigte und das er selber war, ‘doch eben zu-
gleich und vor allem auf die Gasse und die Marktplége getragen und
hinein in die Hauser der armen Leute und in die verrufenen und ver-
kommenen Winkel der von der frommen und gerechten Gesellschaft
Ausgestoflenen — bis hin zu den damals Armsten der Armen, den
damaligen KZ-Insassen, den Aussitigen. Das heifdt aber eben, das
Evangelium, das in der Kirche als das Evangelium des lebendlgen
Gottes verki'mdigt wird, ist nur dann dieses Evangelium Christi, wenn
es aus dem Kirchenraum herausbricht in die Welt und diese zu er-
fassen sucht, weil nur dort und dort allein gerade auch der Mensch
wirklich lebt und sein Brot verdient, der dann etwa auch am Sonntag- -
morgen andichtig im Kirchenraum sist — von all denen nicht zu
reden, die das nicht tun, und an die erst recht sich die Heilsbotschaft
von jesus Christus r1chtet weil ja gerade er, Jesus Christus, der wahre
Herr dieser seiner Welt, in diese seine Welk gekommen 1st obgleich
und gerade weil sie 1hn den Logos, nicht akzeptiert hat, um gerade
Verlorene zu suchen und Siinder sehg zu machen,

Diese «Welt» aber, das ist die, die je im Laufe der Geschichte in
wechselnder Weise ihre Arbeit, ihre Wirtschaft, ihr Zusammenleben,
ihr Regieren und Regfert-Werden schlecht und recht organisiert. Durch
das Drinnen-Stehen in dieser Welt ist auch das Leben des Christen
als ein reales Dasein in der Welt und zugleich vor dem Antlits Gottes
bestimmt, In der Arbeit dieser Welt, mitten in ihrem wirtschaftlichen
und politischen Getriebe — hier und nicht nur in einer kirchlichen
Isolationszelle — wird das Wort Gottes wahrhaft verkiindigt, wird es
wahrhaft gehort und wird es gelebt. Hier und gerade hier, auf dem
Marktplatse und beim Schlangenstehen und im Biiro und in der Fabrik
und in der Werkstatt oder auf dem Acker, wo der Mensch im Schweifle
seines Angesichts Unkraut ausjitet und Kartoffeln pflanzt und das
Korn schneidet und Kithe melkt, da und nur da — und dann da, wo
er in der Familie lebt, als Vater als Mutter, als Kind, als Ehemann
und Ehefrau — und da wo die Menschen untereinander zu Tische
siten und ihr tiglich Brot teilen — da und nur da ereignet sich das,
daf} Gott Stinder selig macht, daf es eine Rechtfer‘tlgung im Glauben
und eine Heiligung gibt. Nur da hinein, mitten in die Niederungen

417



‘menschlichen Daseins, da hinein kommt der Heilige Geist zu denen,
die nach ihm schreien, nur da in diesen Niederungen, da wo geschwitst
und geschuftet wird und ums tigliche Brot gekdmpft, geschieht durch
ihn das Werk der Heiligung, weil nur da, ums tigliche Brot versam-
melt, der Bruder zu finden ist, nicht als eine fromme imaginire Er-
scheinung oder gar als ein Objekt meiner frommen Wohltitigkeit, son-
dern als der reale Gefihrte meines Lebens, der dieses Leben mit mir
- lebenswert machen mochte und der darum nach Gerechtigkeit und
Menschlichkeit in der Gestaltung der Bezichungen zwischen Mensch
und Mensch strebt. Nur hier in dieser Wirklichkeit, in dieser anriichi-
gen, immer wieder Gottes Willen widerstrebenden, sich ihm versagen-
den Wirklichkeit dieser Welt — und gerade nicht im isolierten Raum
der Kirche —, da gibt es gerechtfertigte Stinder, — simul iusti et pecca-
tores —, wihrend dort in der kirchlichen Isolierungszelle durch alle
gemalten und ungemalten Fensterscheiben hindurch mit Wohlbehagen
die Teufel hineinguggen, wenn sie sehen, daf§ dort im Namen Gottes
der lebendige Gott verleugnet wird,

Die Abstraktheit der Privatreligion, die sich in einem abgesonder-
ten Kirchenraum privaten Ubungen hingibt und in einem abstrakten
Gegeniiber von «Seele und Gott» und «Gott und die Seele» schwelgt,
ist nun aber, wie wir noch zeigen werden, nichts anderes als das reale
Widerspiel der biirgerlichen Existenz des ihm genau entsprechenden,
ja mit ihm weithin identischen Privatmenschen, der sein privates Da:
sein eben als ein «privates» abgeldst hat von der offentlichen Wirk-
lichkeit einer politischen und zugleich sozialen Gemeinschaftlichkeit
(Sobernost, wie die Russen sagen) der menschlichen Sozietit. Dieses
von der Gesellschaft und ihrer Verantwortlichkeit kiinstlich abgeldste
biirgerliche Dasein findet seinen realen Ausdruck im Privatbesits, und
zwar in einem an den Produktionsmitteln der Gesellschaft Anteil
habenden, also die Allgemeinheit beraubenden Privatbesits, dessen All-
macht den Menschen unvermeidlicherweise fremden, gottfeindlichen
Madhten ausliefert. Auf diesem Raube, mit dem sich der Biirger gleich-
sam in die Biische schligt, um mit dem der Gesellschaft entzogenen
Gut sich eine private «gesicherte Existenz» aufzubauen, beruht seine
biirgerliche, seine private, seine abgesonderte und abstrakte, seine
fromme und zugleich gottlose Existenz, das heifit also gerade diejenige
Lebensgestaltung, die kein anderer als Marx seiner unerbittlichen
Kritik unterzogen und zu deren Uberwindung durch die Schaffung
einer sozialistischen Gesellschaftsordnung er die Vélker und in Sonder-
heit das Proletariat aufgerufen hat. Bevor wir in unserer christlichen
Selbstbesinnung weiterschreiten, werden wir gut tun, Karl Marx das
Wort zu geben, Fritg Lieb.

Fortsetsung folgt.

418



	Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats. 1., Problemstellung

