
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 9

Artikel: Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche
angesichts der Diktatur des Proletariats. 1., Problemstellung

Autor: Lieb, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott wird dann, nach des Dichters Meinung, nicht den Prometheus,
sondern dessen Seele wird Gott nochmals für alle ihr geschlagenen
Wunden zur Rechenschaft ziehen und, um ihre eigene Göttlichkeit zu
beweisen, dem Schöpfer — verzeihen. Ihr Knecht aber wird heimwärts
ziehen und im «Freundschaftstränensturm» seinen lang vermißten
Bruder, Epimetheus, umarmen. «Es reget sich die Menschenliebe, die
Liebe Gottes regt sich nun.» Das ist des Dichters Trost, prometheischer
Humanismus — seine Religion. In der Tat, eine gefährliche Sache Es
wird nicht empfehlenswert sein, sie sich anzueignen. Denn da
entpuppt sich die Religion wieder einmal als das, was sie in ihren
eigenmächtigen Versuchen immer schon gewesen ist: als die Selbstrechtfertigung

des Menschen vor Gott und damit als Sünde. Da ist Gott
der Angeklagte, der Mensch aber der Kläger und zugleich, der Grand
Seigneur, der vergibt. Da wird das alte Theodizeeproblem, das heißt
die Frage der Rechtfertigung Gottes angesichts der Obel in der von
ihm geschaffenen Welt, gerade nicht überwunden, da wird sie erst in
ihrer ganzen Dringlichkeit gestellt. Spitteler leistet uns aber den
Dienst, uns diese Frage mit einem lefeten Ernst schwer zu machen; er
führt uns an die getroste Verzweiflung heran, ohne noch von dem
Ereignis der Gnade zeugen zu können. Er weiß sich mit uns allen einig
in der Solidarität der Leiden und Mühen, die uns drücken; aber er hat
uns auf unserer Wanderschaft nichts Besseres anzubieten als sich selbst
mit der Fülle seines schöpferischen Reichtums und Seelenadels. Schon
die Tatsache, daß hier ein Mensch allen Widerständen zum Trofe sich
selber treu blieb, wirkt ermutigend, es ihm — in allerdings viel
bescheidenerer Weise — gleichzutun und seinem Weckruf zu folgen:
«Mein Herz heißt dennoch.» Herbert Hug.

Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus
Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats x

i. Problemstellung

Um die hier vorgelegte Frage nach dem Verhältnis von evangelischer

Verkündigung und Marxismus richtig zu stellen und zugleich
verständlich zu machen, seien einige Vorbemerkungen gestattet. Es
steht zur Debatte das Verhältnis von Christentum und marxistischem
Sozialismus oder Kommunismus. Die Beantwortung dieses Problems,
das ich als ein echtes und zugleich aktuelles betrachte, das uns Menschen

des zwanzigsten Jahrhunderts etwas angeht, weil unser eigenes

1 Erweiterte Fassung eines im Juli 1948 in Berlin und in Halle/S. gehaltenen
Vortrages.

413



Mensch-Sein und zugleich Christ-Sein dabei «im Spiele ist», um nicht
zu sagen «auf dem Spiele», hängt wesentlich davon ab, ob man
erkennt, wo der Ort ist, wo Marxismus — und dabei meine ich zu allererst

und bis zulefet Karl Marxens eigene Erkenntnis — und christlicher
Glaube derart miteinander in Berührung geraten, daß wirklich Funken
zu sprühen beginnen. Es könnte ja sein, daß beide von vornherein
derart aneinander vorbeigingen, daß sie sich gegenseitig schlechterdings

nichts angingen und also hoffnungslos von vornherein aneinander

vorbeireden müßten, oder aber, daß sie wie zwei sogenannte
feindliche Religionen nur einander gegenseitig verzehren müßten.

Beides ist aber nun gerade nicht der Fall. Es gibt einen Ort im Dasein
und im Fragen des Menschen, wo beide, auf dem Evangelium von Jesus
Christus beruhender Glaube und marxistisches Geschichts- und
Menschenverständnis, derart in Berührung geraten, daß eines für das
andere zur Frage werden muß — derart zur Frage, daß beide zu einer
Entscheidung aufgerufen werden oder zum mindesten genötigt werden,

sich selber zu prüfen und vor der Wirklichkeit zu bewähren. Der
hier gemeinte Berührungspunkt beider soll vom christlichen Glauben
her zunächst festgestellt werden. Und es soll geschehen in der
Beantwortung der Frage, inwiefern das besondere Verständnis des Marxismus

der Geschichte und der Existenz des Menschen in der Welt, zu
einer echten Frage für den Christen, ja zu einer Infragestellung gerade
seiner Christlichkeit wird.

Es wäre schwer, zu einer solchen Fragestellung und zu einer durch
sie hervorgerufenen solchen Begegnung überhaupt zu gelangen, wenn
Marx und Engels selber Recht behielten mit ihrem eigenen pietistischen
und zugleich idealistischen Verständnis des Christentums als einer
«Ideologie», die in der Behauptung einer «aparten», das heißt abstraktidealen

Reich-Gottes-Wirklichkeit sich von den Dingen dieser Welt
absondere, um dann um so unbeschwerter sich deren praktischer
Nutznießung natürlich im Sinne eines hemmungslosen kapitalistischen
Geschäftsgeistes in der Art etwa der frommen Bandfabrikanten von
Elberfeld um die Mitte des neunzehnten Jahrhunderts hingeben zu
können.

Im Gegensafe zu diesem vom deutschen Christentum des
neunzehnten Jahrhunderts selber provozierten Mißverständnis des christlichen

Glaubens möchten wir von vornherein folgendes feststellen : Es
ist außerordentlich wichtig und von entscheidender Bedeutung, daß
die beiden Grundlagen menschlichen Daseins, die die christliche Kirche
auf Jesus Christus als ihrem Eckstein sich erheben läßt, nämlich die
Freiheit der Kinder Gottes, des zu einem neuen Leben im Glauben an
Jesus Christus neugeschaffenen Menschen und die durch den Heiligen
Geist bewirkte Brüderlichkeit, nicht in einen luftleeren, abstrakten,
besonderen weitabgewandten Raum hineingestellt worden sind, auch

414



nicht in einen besonderen kirchlichen Raum, der abgetrennt wäre vom
gesellschaftlichen Dasein des Menschen in dieser Welt, sondern ganz
im Gegenteil, daß diese neue Freiheit der Gotteskinder und diese neue
Gemeinschaft im Heiligen Geist, da wo das Evangelium unter den
Menschen mächtig wird, hineinwachsen in die wirkliche «weltliche»
Welt des gesellschaftlichen Daseins der Menschen in seiner konkreten
geschichtlichen Wirklichkeit, dahin, wo der Mensch arbeitet, sein Brot
verdient, wo er materiell bedürftig ist und sich sorgt um das tägliche
Brot. Hier in dieser Wirklichkeit des bedürftigen Menschen und nicht
in einem fernen Jenseits soll einer des andern Last tragen helfen. Das
ist das was wir zunächst als Christen vom Evangelium her über der
Menschen Dasein in der Welt zu hören bekommen.

Und nun stellt uns an dieselbe Stelle, wo der Mensch wahrhaft
«bedürftig ist», Karl Marx, der theoretische Begründer der Lehre, die
die Grundlage der heutigen Sowjetunion bildet, und die durch Lenin
und Stalin zu einer neuen mächtigen Wirklichkeit in der Welt in der
sozialistischen Union der Sowjetrepubliken zu werden beginnt. Hier,
wo das geschieht, hat der Christ, wenn er sich selber, wenn er das
Evangelium ernst nimmt, aufzuhorchen, hat sich die Kirche selber
hinzustellen und sich zu entscheiden. Karl Marx ist es gewesen, der gegen
Mitte des neunzehnten Jahrhunderts, nicht auf der Suche nach dem
«wahren Menschen» schlechthin in der abstrakten Art eines Feuerbach,

sondern im Streben nach der wahren, das heißt konkreten
Menschwerdung des Menschen, in dem von diesem selbst gestalteten
und erlittenen Prozeß der Geschichte, den Proletarier, die proletarische

Not nackter, ohnmächtiger, ausgebeuteter Menschen nicht nur
in ihrer wahren Wirklichkeit entdeckt, sondern als das eigentliche
Hindernis der Verwirklichung des Menschen in einer menschenwürdigen
Ordnung menschlichen Zusammenlebens zu erfassen gelernt hat. In
der proletarischen Not hat er so die Not und zugleich den Frevel der
ganzen menschlichen kapitalistisch organisierten Gesellschaft des
neunzehnten Jahrhunderts aufgedeckt, um dann schließlich gerade in der
Befreiung des Proletariers von seinen Fesseln und in seiner
Menschwerdung den Weg zu finden zur Verwirklichung eines wahrhaft
allmenschlichen Humanismus in einer neuen sozialistischen Gesellschaftsordnung.

Hier erhebt sich nun die Frage, was geht die marxistische
Aufdeckung der konkreten Wirklichkeit des Menschen gerade in seiner
«Unwirklichkeit», seiner totalen «Selbstentfremdung» im Proletarier,
wie wir Marx noch weiterhin werden sagen hören, und sein Streben
nach Verwirklichung des wahren Menschen in einer neuen Gemeinsamkeit

der gemeinsamen, freien, schöpferischen Tat aller Menschen
ohne Ausbeutung die christliche Kirche oder ganz einfach den
Christenmenschen gerade als Christen an?

Man ist allerdings auf sogenannter christlicher Seite, wie schon zu

415



den Zeiten Marxens — und er und sein Freund Engels haben nie ein
anderes «Christentum» gekannt — geneigt, dem eindringlichen und
trofeigen Hinweis auf die Wirklichkeit des proletarischen Daseins und
seiner allgemeinen Bedeutung gegenüber, das «Christentum» als eine
sogenannte individuelle oder persönliche Angelegenheit, als eine Sache
des «Herzens» aufzufassen und damit dem von Marx gestellten
Problem auszuweichen, ohne zu erkennen, daß ja gerade Marx mit all
seiner Nationalökonomie und all seinem Klassenkampf lefetlich gerade
auf nichts anderes hinweist und hinzielt als gerade auf das menschliche
Herz — und so, wie er es versteht, auf das Heil des einzelnen
Menschen.

Diesen zudringlichen Fragen sucht man trofedem von sogenannter
«christlicher» Seite zu entgehen durch die Flucht in die «Innerlichkeit»
in allen möglichen Formen des kirchlichen und frommen «Betriebes»,
der Theologie, des Liturgismus usw. Darin gerade sehe ich die eigentliche

und besondere Gefahr für die deutschen evangelischen Kirchen
der Nachkriegszeit in ihrer Fluchtbewegung angesichts der Verwandlung

des gesamten deutschen Volkes in ein riesiges Lumpenproletariat.
Man beschränkt dann jeweilen bei dieser Fluchtbewegung vor der
Wirklichkeit, vor dem wirklichen Menschen, vor der echten
Verantwortlichkeit und schließlich und zu allererst vor dem lebendigen Gott
das Verhältnis des Menschen zur Wirklichkeit Gottes auf einen von
aller sogenannten äußerlichen, öffentlichen, politischen und sozialen
Tätigkeit und Verantwortlichkeit abgelösten besonderen Raum
eben jener Innerlichkeit, in der Pflege der frommen Beziehung des
abstrakten Ichs zu Gott und zu der von aller realen, das Leben wirklich

bestimmenden Wirklichkeit abgelösten abstrakten Wirklichkeit
des privaten Mitmenschen, während es doch gerade in der christlichen

Urgemeinde einen solchen imaginären Privatmenshen, wie wir
noch sehen werden, gar nicht gegeben hat. Dieser abstrakte, private
Mitmensch soll dann mein «Nächster» sein und als solcher dann auch
unter Umständen das Objekt christlicher Wohltätigkeit, Objekt zur
Rettung der eigenen, höchst privaten Seele.

Diese ebenso gott- wie bruderlose Irrlehre wird durch die
Tatsache ständig immer wieder genährt, daß der Pfarrer auf der Kanzel
und die Gemeinde unter der Kanzel, beide im abgeschlossenen, gleichsam

privaten Räume der steinernen Kirche, sich allzu gerne einbilden,
dieser Raum selber und das in ihm sich vollziehende, von der Umwelt
abstrahierende, und das eigene fromme Ich von sich selber und der
eigenen realen Existenz des Alltags gleichsam künstlich ablösende
Zusammensein der Menschen sei die Wirklichkeit, die Gott meint, wenn
er die Menschen anspricht und für sich in Anspruch nimmt.

Damit, durch eine künstliche Abschnürung der Kirche in einen von
der Wirklichkeit des Menschen in der Welt isolierten Raum, wird

416



nicht nur der Mensch selber, der da predigt und der da hört, ein un -

wirkliches, gespensterhaftes Wesen, es wird zugleich auch die
Verkündigung Christi, das heißt das Wort Gottes, zu einer abstrakten,
nicht mehr den lebendigen Gott und nicht mehr sein Wort und nicht
mehr die frohe Botschaft dem wirklichen Menschen, dieser wirklichen
Welt von Fleisch und Blut verkündigenden abstrakten Angelegenheit,
die Gott selber zu einem toten Göfeen und die Kirche zu einem
Götzentempel degradiert.

Wenn Christus selbst auch in der Synagoge gepredigt hat, aus der
er von den frommen Juden hinausgesteinigt worden ist, so hat er das
Evangelium, das er verkündigte und das er selber war, doch eben
zugleich und vor allem auf die Gasse und die Marktplätze getragen und
hinein in die Häuser der armen Leute und in die verrufenen und
verkommenen Winkel der von der frommen und gerechten Gesellschaft
Ausgestoßenen — bis hin zu den damals Ärmsten der Armen, den
damaligen KZ-Insassen, den Aussäfeigen. Das heißt aber eben, das
Evangelium, das in der Kirche als das Evangelium des lebendigen
Gottes verkündigt wird, ist nur dann dieses Evangelium Christi, wenn
es aus dem Kirchenraum herausbricht in die Welt und diese zu
erfassen sucht, weil nur dort und dort allein gerade auch der Mensch
wirklich lebt und sein Brot verdient, der dann etwa auch am Sonntagmorgen

andächtig im Kirchenraum sifet — von all denen nicht zu
reden, die das nicht tun, und an die erst recht sich die Heilsbotschaft
von Jesus Christus richtet, weil ja gerade er, Jesus Christus, der wahre
Herr dieser seiner Welt, in diese seine Welt gekommen ist, obgleich
und gerade weil sie ihn, den Logos, nicht akzeptiert hat, um gerade
Verlorene zu suchen und Sünder selig zu machen.

Diese «Welt» aber, das ist die, die je im Laufe der Geschichte in
wechselnder Weise ihre Arbeit, ihre Wirtschaft, ihr Zusammenleben,
ihr Regieren und Regiert-Werden schlecht und recht organisiert. Durch
das Drinnen-Stehen in dieser Welt ist auch das Leben des Christen
als ein reales Dasein in der Welt und zugleich vor dem Antlife Gottes
bestimmt. In der Arbeit dieser Welt, mitten in ihrem wirtschaftlichen
und politischen Getriebe — hier und nicht nur in einer kirchlichen
Isolationszelle — wird das Wort Gottes wahrhaft verkündigt, wird es
wahrhaft gehört und wird es gelebt. Hier und gerade hier, auf dem
Marktpiafee und beim Schlangenstehen und im Büro und in der Fabrik
und in der Werkstatt oder auf dem Acker, wo der Mensch im Schweiße
seines Angesichts Unkraut ausjätet und Kartoffeln pflanzt und das
Korn schneidet und Kühe melkt, da und nur da — und dann da, wo
er in der Familie lebt, als Vater, als Mutter, als Kind, als Ehemann
und Ehefrau — und da, wo die Menschen untereinander zu Tische
sifeen und ihr täglich Brot teilen — da und nur da ereignet sich das,
daß Gott Sünder selig macht, daß es eine Rechtfertigung im Glauben
und eine Heiligung gibt. Nur da hinein, mitten in die Niederungen

417



menschlichen Daseins, da hinein kommt der Heilige Geist zu denen,
die nach ihm schreien, nur da in diesen Niederungen, da wo geschwifet
und geschuftet wird und ums tägliche Brot gekämpft, geschieht durch
ihn das Werk der Heiligung, weil nur da, ums tägliche Brot versammelt,

der Bruder zu finden ist, nicht als eine fromme imaginäre
Erscheinung oder gar als ein Objekt meiner frommen Wohltätigkeit,
sondern als der reale Gefährte meines Lebens, der dieses Leben mit mir
lebenswert machen möchte und der darum nach Gerechtigkeit und
Menschlichkeit in der Gestaltung der Beziehungen zwischen Mensch
und Mensch strebt. Nur hier in dieser Wirklichkeit, in dieser anrüchigen,

immer wieder Gottes Willen widerstrebenden, sich ihm versagenden
Wirklichkeit dieser Welt — und gerade nicht im isolierten Raum

der Kirche —, da gibt es gerechtfertigte Sünder, — simul iusti et pecca-
tores —, während dort in der kirchlichen Isolierungszelle durch alle
gemalten und ungemalten Fensterscheiben hindurch mit Wohlbehagen
die Teufel hineinguggen, wenn sie sehen, daß dort im Namen Gottes
der lebendige Gott verleugnet wird.

Die Abstraktheit der Privatreligion, die sich in einem abgesonderten
Kirchenraum privaten Übungen hingibt und in einem abstrakten

Gegenüber von «Seele und Gott» und «Gott und die Seele» schwelgt,
ist nun aber, wie wir noch zeigen werden, nichts anderes als das reale
Widerspiel der bürgerlichen Existenz des ihm genau entsprechenden,
ja mit ihm weithin identischen Privatmenschen, der sein privates Da;
sein eben als ein «privates» abgelöst hat von der öffentlichen
Wirklichkeit einer politischen und zugleich sozialen Gemeinschaftlichkeit
(Sobernost, wie die Russen sagen) der menschlichen Sozietät. Dieses
von der Gesellschaft und ihrer Verantwortlichkeit künstlich abgelöste
bürgerliche Dasein findet seinen realen Ausdruck im Privatbesift, und
zwar in einem an den Produktionsmitteln der Gesellschaft Anteil
habenden, also die Allgemeinheit beraubenden Privatbesitz, dessen
Allmacht den Menschen unvermeidlicherweise fremden, gottfeindlichen
Mächten ausliefert. Auf diesem Raube, mit dem sich der Bürger gleichsam

in die Büsche schlägt, um mit dem der Gesellschaft entzogenen
Gut sich eine private «gesicherte Existenz» aufzubauen, beruht seine
bürgerliche, seine private, seine abgesonderte und abstrakte, seine
fromme und zugleich gottlose Existenz, das heißt also gerade diejenige
Lebensgestaltung, die kein anderer als Marx seiner unerbittlichen
Kritik unterzogen und zu deren Überwindung durch die Schaffung
einer sozialistischen Gesellschaftsordnung er die Völker und in Sonderheit

das Proletariat aufgerufen hat. Bevor wir in unserer christlichen
Selbstbesinnung weiterschreiten, werden wir gut tun, Karl Marx das
Wort zu geben. frift Lieh.

Fortsetjung folgt.

418


	Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus : die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats. 1., Problemstellung

