
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 9

Artikel: Trost und Trug der Poesie : ein Essay über Carl Spittelers Dichtung

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


same und nicht das Trennende offenbart, und weil auf diese Weise
jeder Mensch aus dem dämonischen Reagierenmüssen sich loslösen
kann und seinem Mitmenschen das Höchste zu schenken vermag, was
er zu verschenken hat: Sein zu dürfen.

Carmen Weingartner-Studer.

überwinden
überwinden, überwinden —

Ist die Stunde noch nicht nah,
die der Träume Glocken künden,
wenn die Fäuste, die jetzt zittern,
Wunden schlagend, schmerzbereit,
sich befrein in Weltgewittern
— und mit sich die neue Zeit?

Oberwinden, überwinden —
Und dann war die Stunde da,
brachte ein Sich-selber-finden
Und ein Ahnen jenes Zarten,
dem das Selbst zutiefst entquillt,
hat das schmerzbereite Warten
und das Fieber sanft gestillt.

Samuel Staub

Trost und Trug der Poesie
Ein Essay über Carl Spittelers Dichtung

Sieht man sich heute um, was außer den niederen Leidenschaften
der Genuß- und Gewinn- und Sportsucht, die freilich fast fessellos sich
auswirken und sozusagen symptomatisch sind für ein Geschlecht, dem
die Elemente der Selbstauflösung Köpfe und Herzen zerfressen und
sie aushöhlen — was außerdem noch an höheren und edleren Kräften
und Bestrebungen sich regt, die Menschen erfüllt, ihnen wertvoll dünkt
als ein begehrenswertes Gut, so wird man manches nennen, aber unter
dem Mannigfaltigen kaum etwas Einheitliches und Verbindendes
entdecken können. Die höheren Daseinswerte, diejenigen, die abseits
liegen vom rastlosen Mechanismus unseres technisierten Zeitalters, in
dem alles aufgelöst, verflüssigt, verbrannt wird, bis es ganz übergeht
in pure Kraft und Dynamik, sie sind zwar noch irgendwie da, weil

401



sich das Geistige von der Materie nie völlig verschlucken läßt, aber sie
entbehren einer zusammenfassenden Macht, so daß sie in keinem
gemeinsamen Stil, wie etwa zur Zeit der Gotik, kenntlich werden,
sondern nur im Inkognito individueller Lebensgestaltung auffindbar sind.
Nirgends zeigt sich das deutlicher als auf dem Gebiete der Kunst. Ton,
Farbe und Wort haben es an sich, in Musik, Bild und Dichtung ein
harmonisches Ganzes zu werden, das die Synthese herstellt zwischen
Geist und Stoff; aber die Kunst der Gegenwart ist in ihrem Wesen
disharmonisch und um so zeitgemäßer, je mehr sie das im Schöpferlicht

geborgene Wunder und Geheimnis leibseelischer Einheit zerreißt.
Wie mit der Kunst selbst, so verhält es sich mit ihren Freunden

und Gönnern. Es gibt heute unter ihnen keine stillschweigende
Übereinkunft der Gesinnung, des Geschmacks, der Begeisterung mehr.
Richtungslos sind die Künste und richtungslos ihre Liebhaber. Einst gab
es diesbezügliche Ideale, heute fehlen sie nicht nur, sondern sind
unerlaubt. Man darf nicht mehr seinen Dichter haben, den man liest,
den man kennt, den man liebt. Das ist verdächtig. So bedeutet es ein
Wagnis, sich dem Stimmungszauber irgendeiner Poesie hinzugeben,
und dieses Wagnis wird gerade auch im Bereiche christlicher Denkart
noch bedrohlicher, wenn es sich um Dichtung handelt, die nach Form
und Inhalt mit dem gemeindemäßigen Gesangbuchston ganz und gar
nicht übereinstimmt. Ist solche Hingabe nicht verlorene Liebesmüh,
ja böswilliger Zeitverlust, der bittere Reue im Gefolge haben wird?
Sind wir denn zum Dichten aufgerufen? Sind wir nicht vielmehr
seitens der Bibel gewarnt davor, weil unser Dichten und Trachten böse
ist von Jugend an? «Viel lügen die Sänger!», hat schon Plato erklärt,
und es ist also auch heidnischer Weisheit nicht verborgen, daß die
Locktöne der Poesie gar oft jenen sagenhaften Sirenen gleichen, die
dem meergewohnten Odysseus zum Verhängnis geworden wären,
wenn er seinen rudernden Gefährten nicht die Ohren verstopft hätte.
Kirchlicherseits werden uns auch die Ohren verstopft und wird uns
Weisung gegeben, nicht auf Dichtungen und Mythen, nicht auf Sänger
und Poeten, nicht auf ihre Fabeln und Eingebungen zu hören, da sie
uns von dem Einen, was not tut, ablenken und uns zu unnüchternen
Spekulationen verleiten könnten. Die Reformatoren besonders, unter
ihnen am eindeutigsten Calvin, haben sich dieses Verbot zu Herzen
genommen, so daß sie Front machten gegen jene Fabulierlust, wie sie
dann ein Goethe so verschwenderisch mit in die Wiege bekommen
hat, und wie sie jeder Dichter in mehr oder weniger reichen Dosen als

geistige Erbschaft erhält. Die Dichter haben es darum besonders
schwer, sich am christlichen Glauben genügen zu lassen, nicht nur im
Blick auf die einschläfernde Wesensart des domestizierten Christentums,

sondern hinsichtlich seines zentralen Wahrheitsgehaltes.
Wiederum ein Goethe hat sich vorsichtigerweise lieber zu den Heiden
gezählt, weil er dort noch Möglichkeiten sah, die sich im Lichte einer

402



Offenbarungsreligion verflüchtigten. Dort, im Heidentum, konnte und
kann man noch im Schmerz und im Scherz sich mit Tragödien oder
Komödien über die oft so fatale Lage des menschlichen Daseins
hinwegtäuschen, dort wurden und werden noch Mythen und Illusionen
geträumt, und dort kann der Mensch noch im Leiden und Sterben als

Heros zu triumphieren meinen. Wo aber Sinn und Geist des Evangeliums

verstanden werden, da tritt Ernüchterung ein, und aus vermeintlichem

Schauen wird ein zunächst dürftig erscheinendes Glauben. So
viele Dichter und Dichterlein, deren Namen längst erloschen, haben
darum frank erklärt: «Die Botschaft hör' ich wohl, allein mir fehlt der
Glaube.» Ausnahmen wie Novalis, Claudius und andere, bestätigen
die Regel. Denn wir haben es hier mit einer inneren Gesetzmäßigkeit
zu tun, die dem poetischen Geiste eigen ist oder sich in ihm exemplarisch

ausdrückt. Es ist die Gesetzmäßigkeit des dem Menschengeist als
solchem innewohnenden Widerspruches gegen das Absolutum
göttlicher Offenbarung, das uns in der eigensten Ich-Wurzel trifft und
entthront, nicht um uns zu töten, sondern um uns neu zu schaffen in
der Dienststellung eines uns überlegenen Meisters. Dagegen rebelliert
der menschliche Geist im allgemeinen und der poetische im besondern.
Denn die Poesie, die, wie Johann Georg Hamann gut gesagt hat, «die
Muttersprache des menschlichen Geschlechts» ist, sie hat es an sich,
das spezifisch Menschliche echt mütterlich-egoistisch gegen alle
Angriffe, und kämen sie von Gott selbst, zu schützen und nötigenfalls zu
verteidigen, ja zu rechtfertigen. Sie hat die beharrliche Tendenz, den
immer wieder scheiternden Versuch, sich ein willkürliches und
eigenmächtiges Gottesbild zu machen, aufs neue zu unternehmen. Der
dichterische Geist ist und will original sein, auch und gerade in religiösen
Dingen — man denke an Rilke —, und so kommt es, daß der Dichter
auch gerne seine eigene Religion hat, eine Religion, die sich der Krisis
durch den Anspruch einer wirklichen Offenbarung entwindet, und die
statt einer fremden Urkunde eine eigene Mythologie und mitunter
sogar eine eigene Dogmatik ins^Werk setzt. Das kann wohl am besten
an Spittelers Bekenntnisdichtungen dargetan werden.

I. Der Weg des Prometheus

In dem Aufsatz «Meine poetischen Lehrjahre» spricht Spitteler von
dem Weg, den er in seiner Jugend geführt worden sei: «Da gelangt
man», heißt es hier, «auf jene wundersame Bergstraße, wo die zwei
vornehmen Schwestern, die Zwillingskinder des Weltengeistes: Die
Religion und die Poesie noch denselben Weg wandeln, Hand in Hand,
stolzen Schrittes und ernsten Ganges.» Das ist der Weg des jugendlichen

Prometheus, in welchen der Dichter seine eigene Religion hin-
einprojiziert. Wohin führt dieser Weg? Das wollen wir nun sehen.

«Obermutes voll», forderte Prometheus seinen Bruder Epimetheus

403



auf, mit ihm zusammen anders zu werden als «die Vielen, die da wimmeln

in dem allgemeinen Haufen». Er erstrebt einen völligen Bruch
mit allem, was dem Volk gemäß seinem Brauchtum als selbstverständliches

Recht und unantastbare Sitte erscheint. Im Sturm und Drang
seiner Jugend fühlt er die Exklusivität seines auf Unbedingtheit
drängenden Wesens gegenüber der Umwelt und ihrer geltenden Begriffe.
Jedem Kompromiß ist er abhold. Er kann nicht anders, er muß wider
den Strom schwimmen. Mächtig strebt sein Geist aus den Niederungen
der religiös-weltanschaulichen und moralisch-bürgerlichen Zeitmode.
Unmöglich ist es ihm, den Göttern zu huldigen, denen alle Welt
ihre Opfer darbringt, unmöglich, sich die «richtigen Begriffe» anzueignen,

die auf dem Markte wohlfeil zu haben sind, unmöglich, sich dem
Gesetze zu unterziehen, das in Form autoritativer Machtsprüche die
menschliche Gesellschaft ordnet und in Schranken hält, unmöglich, sich

respektvoll der Sitte zu fügen, die in stillschweigender Obereinstimmung

die öffentliche Meinung prägt und bestimmt, was anständig ist
und was nicht; ja, nicht nur die Denkweise, sondern auch die Sprache
der andern ist ihm zuwider, dergestalt, daß er sie eigenwillig umformt
und sich gleichsam seine eigene Grammatik zurechtlegt. «Fluch und
Schmach der kahlen Prosa zuvor, denn sie entweiht !»~Mit dieser
Verwünschung beginnt in «Imago» Viktors Brief an Frau Martha Stein-
bach, worin er von dem «ewigen Poesiewerte» jener Stunde berichtet,
die ihm die Begegnung, die Parusie des ihm bräutlich anverlobten
Seelenurbildes gebracht hat. Was aber auf Viktor zutrifft, gilt erst recht
für Prometheus : er kann sein Innerstes nur in einem gehobenen,
hieratischen Stil zum Ausdruck bringen, in musikalischen Wortgefügen, die
ihren Sinn mehr im Singen und Klingen haben, weniger in ihrem
gedanklichen Gehalt. So steht Prometheus von Anfang an in äußerster
Opposition zu allem und jedem, was für die Allgemeinheit bezeichnend

ist und ihr als maßgeblich erscheint. Als Folge dieser Haltung
können die mannigfaltigen Konfliktsmöglichkeiten nicht ausbleiben.
Das Mißverhältnis zur Umgebung ist' von vornherein gegeben.
Prometheus paßt nirgends hin. Er fühlt sich und er ist tatsächlich überall
deplaciert. Der Anstoß, das Skandalon seiner Art wird wirksam.

Dennoch handelt es sich bei ihm nicht um die monotone Einseitigkeit

eines Wesens, das nur sich selber will und behauptet. Der Spit-
telersche Prometheus ist nicht wie Dostojewskijs Kellerlochmensch ein
anarchistisches und sogar nihilistisches Vernunftwesen, das aus Trieb
und Instinkt heraus leidenschaftlich gegen die sogenannten Vernunfttatsachen

anrennt, um seine eigene Vernunft zu begründen. Es geht
ihm nicht darum, zu beweisen, daß es ein allerliebstes Sächelchen ist,
zur Ausnahme einmal gelten zu lassen, daß zweimal zwei nicht vier,
sondern fünf ist. Auch ist ihm nicht sonderlich daran gelegen, die
menschliche Existenz durch radikale Fragestellungen zu problemati-
sieren, um ihre ganze Fragwürdigkeit möglichst grell und schonungslos

404



zu beleuchten. Prometheus ist kein Solipsist, der in schneidender Kritik
die Logik des gesunden Menschenverstandes angreift und zersefet. Er
sucht vielmehr aufbauende Wahrheit. Er sucht die Sinngebung seiner
Existenz, an die er noch glaubt. So ist er ein Hingegebener und sich
selber Hingebender, ein auf Eingebungen Wartender und über allem
steht ihm das Gebot, zu horchen auf «der eignen Seele Flüstern». Der
Seele traut er originale und geradezu prophetische Kundgebungen zu,
schöpferische Impulse, ohne die ihm das Leben nicht lebenswert wäre.

Wie wenig Prometheus in kleinlichem Egoismus um sich selber

kreist, kommt schon darin zum Ausdruck, daß er nicht allein, sondern
mit seinem «Freund und Bruder» den Höhenweg seiner Bestimmung
gehen will. Er möchte Epimetheus durchaus mit sich emporführen aus
allem Gemeinen und Gewöhnlichen, damit dieser auch spüre «adeliges
Glück und seelenvolle Schmerzen». Nur gerade das Beste gönnt er
seinem Bruder, ohne ihm aber das Schwerste ersparen zu können, nämlich

den Verzicht auf Ehre, Ansehen und Verständnis bei den Menschen

und auf die vielen Annehmlichkeiten geselligen Verkehrs mit
dem Volke. Aber Epimetheus versagt. Ihn lockt der Ruhm auf den
Weg der vielen, «die nach gemeinem Beispiel richten ihren Brauch»,
und die darum auch gemeinen Lohnes sind. So muß denn Prometheus

allein seinen Weg gehen, den Weg, den der Dichter selber
gegangen ist, als es ihn von der Heimat weg in die Ferne trieb nach
Rußland, wo er sich mit seiner unerhörten Erlebnisfähigkeit dem ewigen

Versuche hingab, die Ganzheit des Lebenssinnes zu erfahren um
jeden Preis und unter allen Umständen. Denn es ist eben die
tantalische Qual des Menschen, daß ihm unausrottbar dieses metaphysische

Bedürfnis eingepflanzt ist ohne daß er es zu stillen vermag, und
je umfassender menschlicher Erkennerzwang Sein und Werden durchr
dringt, um so schmerzhafter kommt uns die Rätselhaftigkeit der Welt
zum Bewußtsein. Wie oder wodurch lösen sich ihm aber die Rätsel?
Was hält und tröstet ihn in der Sinnverwirrtheit des menschlichen
Daseins? Wir berühren mit diesen Fragen das religiöse Moment des Spit-
telerschen Prometheus.

II. Offenbarung oder Illusion?

Gewiß in Erinnerung an die heimatlichen Gefilde mit ihren stillen
Höhen und weiten Ausblicken, in Erinnerung auch vor allem an das
blendende Glück seiner ersten Liebe unten im Tale, hat Spitteler die
Szene geschildert, an die wir nun denken. Prometheus stiehlt sich grollend

aus lautem Festlärm in die Stille. Auf einsamer, schneeumflockter
Bergeshöhe widerfährt ihm bei eindunkelnder Nacht die geradezu
Furcht und Entsetzen einflößende Vision eines Weibes von so betörender

und berückender Schönheit, daß er in dieser «überirdischen»
Gestalt der «Gottheit Glanz» wahrzunehmen glaubt und ihr in «schran-

405



kenloser, sinnverlassener Liebe» Untertan wird. Die Obermacht der
königlichen Erscheinung verseht ihn in tobende und rasende Zustände,
daß sein Geist hilflos dieser Todesangst gegenübersteht und kaum
mehr die Herrschaft über sich findet. Er kommt sich vor wie der Vogel,
der vor der Schlange Blick erstarrt und gelähmt dem feindlichen Willen
zum Opfer fällt. In diesem «Feuerkreis» hat jegliches Gebet seine
Macht verloren, seinen Trost eingebüßt, und alle frommen Sprüche
fallen wesenlos in sich zusammen. Die Autorität dieser Gestalt ist eine
totale, und ob ihrem Schauen stirbt und aufersteht das Leben des
Prometheus. Nicht ohne Belang ist es, daß es sich dabei um die
Wiederaufnahme einer schon früher geschehenen Begegnung handelt. Die
«Göttin» erklärt ihm, sie habe ihn gewarnt, da er sie grüßte «auf dem
Wiesengrund, am Bache, bei der Blumen Leuchten», und sie habe ihm
gesagt: «ein Gott des Frevels bin ich, der dich abseits führet auf den
ungebahnten Pfaden». Er aber habe nicht darauf gehört, und so sei es
ihm nach ihren Worten geschehen : seines Namens Ruhm und seines
Lebens Glück entbehre er um ihretwillen. Es geht aber aus dem Text
deutlich hervor, daß Prometheus erst jetjt in dieser Erscheinung ganz
bewußt ihr unerbittliches Wesen erkennt und seine unausweichliche
Berufung, seine Erwählung durch sie vernimmt. Dem «Trunknen»
gleich stürzt er vor ihr zur Erde und segnet diese seine «Göttin», seine
«Herrin», feierlich ihr gelobend, fortan ihr Knecht zu bleiben und ihr
zu dienen, was immer sie befehle. Zum Dank für dieses Gelöbnis
nimmt sie den Ring von ihrer Hand und streift ihn über seine Finger,
damit er ihr «Bräutigam» bleibe, ihr verlobt bis zum fernen Hochzeitstag,

da sie «mit Wucher» ihm erstatte, was um ihretwillen sie ihm
entwendet. Der «Segen», der dem Prometheus zum Angebinde dieses
mystischen Ehebündnisses wird, besteht merkwürdigerweise nicht etwa
in einer Heils-, sondern in einer düsteren Unheilsverkündigung, nicht
in einer Seligpreisung, sondern in einer strafenden Verfluchung dessen,
was er fortan tun, fühlen und hoffen wird, in einer Oberhäufung mit
Leiden ohne Zahl. Nur eines aber darf und soll ihm Gewißheit bleiben

: selbst die schrecklichsten Qualen werden um jener einen Stunde
willen, in der sich die selige Wiederholung der gegenwärtigen Erscheinung

ereignen wird, überreich belohnt werden. Dieser Trost ist es, den
Prometheus als wirksamen Verheißungsbesitz mitten in der Leidensnacht

seines Lebens stets bei sich haben darf und soll. Zwischen
Erinnerung und Erwartung, zwischen Vergangenheit und Zukunft wird
ihm die Gegenwart, wie bedrückend sie auch auf ihm lasten möge,
doch immer erträglich sein; denn

«Vom Berg zum Berge ist's ein naher Blick, und was verschlägt
das Tal? Und also wird dir nahe sein mein Wiedersehen.»

Das ist der Gruß, mit dem die himmlische Gestalt von ihrem
Knechte Abschied nimmt, und woran er sich jederzeit aufrichten kann

406



und wird, wenn im «gemeinen Dasein» nur noch «der Welten Hefe»
zurückbleibt, und er «der Erdenrinde bitteren Geschmack» zu spüren
bekommt.

«Und was verschlägt das Tal?» Das ist nicht nur schön gesagt,
sondern darin liegt auch eine tröstliche Wahrheit, falls es seine Richtigkeit

damit hat, was dort oben auf dem Berge geschehen ist und wiederum

auf dem Berge geschehen wird, wessen das Herz des Prometheus
übervoll ist: Offenbarung der göttlichen Sinnwirklichkeit seiner
absonderlichen Existenz, Spitteler hat auf seinem Manuskript in der Tat
bei dieser Szene auf den Textrand das Wort «Offenbarung» geschrieben.

Es ist nicht an dem, daß wir es dem Dichter nicht glaubten, wenn
er an dieser Stelle von Offenbarung meint reden zu müssen, weil er
vom ewigen Erlebnisgehalt der ihm widerfahrenen Vision sicher voll
und ganz überzeugt war. Wir treffen überall in seinem Werke Spuren
dieser einen und stets derselben Vision an. In ihr handelt es sich nicht
um eine prophetische, sondern um seine poetische Berufung und also

um seine ihm einst zur kristallklaren Gewißheit gewordene Bestimmung,

allen Widerständen zum Trotz Dichter sein zu müssen und sich
als solcher zu behaupten. Dazu kommt ein Zweites: die hinter der
Vision stehende Wirklichkeit ist, wie aus dem Zusammenhange
unzweideutig hervorgeht, die Wiederspiegelung einer Schönheit, und
zwar einer Frauenschönheit, der er bereits begegnet war «auf dem
Wiesengrund, am Bache, bei der Blumen Leuchten». Die Identifikation
mit Anna Widmann, der Schwester seines Jugendfreundes, ist dabei
für unsere Betrachtung ganz gleichgültig. Die Hauptsache ist vielmehr,
daß es sich bei der genannten Vision deutlich genug um den Glanz
einer durch den Eros verklärten irdischen Wirklichkeit handelt, um
eine letztlich eben sichtbare Schönheit, deren Poesiewert dem Dichter
zu einer verbindlichen Religion wird, dergestalt, daß er dieser Schönheit

dienen und ihr sein ganzes Leben zum Opfer bringen muß. So
nimmt er das Risiko auf sich, daß diese eine Autorität auch illusorisch
sein könnte, und eben von dieser Problematik zwischen wirklicher
Offenbarung und unwirklicher Illusion, zwischen Faktum und Phantasie

handelt Spittelers Imago-Roman. Nun gilt es aber, noch ein
Drittes und das Entscheidende zu bedenken: echte Offenbarung ist
immer Selbstmitteilung einer von der Welt unterschiedenen Wirklichkeit,

im biblischen Verstände, Enthüllung und Selbstbehauptung Gottes

im Gegenüber zu der ihm im Grunde ohnmächtig widerstrebenden
Geschöpf- und namentlich Menschenwelt. Laut neutestamentlichem
Zeugnis ist solche Offenbarung ein für allemal geschehen in der von
Gott selbst vollzogenen Versöhnung durch sein Fleisch gewordenes
Wort: Jesus Christus, Wo dieses Zeugnis angenommen, wo es
geglaubt und weiter verkündigt wird, wo also Kirche ist, da weiß man,
daß es sich dabei um ein historisches Faktum, keineswegs aber um
einen Mythus handelt. Was ist nun aber Spittelers angebliche Offen-

407



barung gemessen an dieser wirklichen und echten Offenbarung? Bei
ihr handelt es sich ja nicht, wie wir bereits dargetan haben, um die
Kundgabe einer von der Welt unterschiedenen Wirklichkeit, sondern
im Gegenteil um die Verklärung, ja Vergötzung einer sogar sehr
greifbaren Erscheinung der irdischen Gestaltswelt. Es handelt sich um eine
lyrische Apotheose. Damit fällt aber die Verbindlichkeit der Spitteler-
schen «Offenbarung» dahin. Sie wird sichtbar als das, was sie ist:
optische Täuschung, Zauber, Magie, Mirakel, ohne daß sie dadurch
ihren Pöesiewert einbüßte und ihre Bedeutung für die Religion Spittelers

verlöre, mit der er sein ewiges Heil riskierte. Auch solches Wagnis
hat etwas Großes. Es hebt sich kühl und klar über alle muffige
Scheinreligiosität empor. Nur im trotzigen Protest zu ihr hat die promethe-
ische Überlegung ihren korrektiven Sinn : die mir widerfahrene
Offenbarung ist vielleicht Illusion. Wohlan, so ist sie doch eine echte
Illusion, und um ihrer Schönheit willen nehme ich alle sich daraus
ergebenden Konsequenzen, auch Fluch und Schande, auf mich. Um
diesen zur Religion erkorenen Aesthetizismus reinsten Wassers zu
rechtfertigen, hat Spitteler in Epimetheus eine Gestalt geschaffen, die
sowohl ethisch als religiös auf der ganzen Linie versagt.

III. Der Weg des Epimetheus

Epimetheus ist der Typus des Normalmenschen, der vollkommenste

in seiner Art. Er ist allem Außerordentlichen und Abenteuerlichen

abhold. Er will sicheren Boden unter den Füßen haben. Sein
Weg führt darum in die Allgemeinheit, sinkt ab ins Tal. Dort weiß
man um das Gottesreich und seine ihm entsprechenden Gebote. Dort
hat man ein Gewissen, das da lehret «Heit» und «Keit». Dort weiß
man um die Wohltat der Ordnung und braucht man den König von
Gottes Gnaden. Epimetheus wird dieser König. Er ist ausersehen, zu
regieren an Jehovas Statt und die Gotteskinder zu behüten : Mythos,
den Erstgeborenen, Hiero, den Schönen, und Messias, die lefete
Hoffnung. Aber Epimetheus, dessen Ich sich in der aufreibenden Sorge um
das Wohl der Menschheit verflüchtigt, wird schwach, und ohne daß
er es merkt, kommt es unter seiner Herrschaft zur Usurpation des
Gottesreiches durch das Reich der Finsternis, so daß Mythos und Hiero
dem mörderischen Behemoth verfallen und auch Messias verraten
worden wäre, wenn ihn nicht in letzter Stunde Prometheus gerettet
hätte, Prometheus, der sich erst jetzt als ein wahrer Heiland erweist.
So führt der Weg des Epimetheus letztlich in die Verlegenheit, ja in
die Katastrophe. Schließlich muß Epimetheus bitterlich bereuen, des
Bruders Rat einst ausgeschlagen zu haben, und nur dank dem versöhnlichen

Großmut von Prometheus kann er sich wieder zurückfinden zur
besinnlichen Weltschau im heimatlichen Grunde.

Indem uns der Dichter diesen Weg des Epimetheus verfolgen läßt,

408



begnügt er sich nicht mit der möglichst dramatischen Abwicklung der
Haupthandlung. Der gemächlich dahinfließende Strom des epischen
Stils erlaubt es ihm, Betrachtungen darüber anzustellen, warum der
epimetheische Weg und also der Weg der Allgemeinheit ein Irrweg ist,
sein prometheischer Weg indessen der einzig sinnvolle. «Aus Gründen
ihrer gar gewalt'gen Schönheit» bleibt Prometheus seiner Seele treu,
womit sich der Dichter zum Poesiewert des Daseins bekennt und
insofern auch sein eigenes Leben als ein sinnvolles bejaht. Darum zollt
er auch im «Olympischen Frühling» der Lichtgestalt Apoll sein innigstes

Lob. Er hat sich entschieden für den, der die Welt verschönt,
gegen den, der sie beherrscht. Wer anders sich entscheidet, wählt
falsch, Das ist es, was er in Epimetheus und dann in so vielen Götter-
gestalten des Olympischen Frühlings zum Ausdruck bringen möchte.
Sie verkennen alle das Wesen dieser Welt als einer «sonnenscheingeschminkten

Hölle», ja sie sind selber getrieben von der erbarmungslosen
Gewalt Anankes, des «gezwungnen Zwangs», dem sie, ohne daß

sie es wollen, dienen müssen. Denn Freiheit gibt es für ihn nur im
Bereich der Phantasie, weshalb er in der ästhetischen Lebenssphäre
beharrt, wo Schönheit mit Güte gepaart ab und an die Schleusen der
Lust öffnet und mitunter eine erquickende Oase in der Wüste des
Kosmos spendet. Das Schöne ist das Seltene, das Erlesene. Wer nur in
ihm froh werden kann, dem stellt sich alles übrige als etwas Klägliches
dar, und der Menschheit Jammer faßt ihn an. So bricht denn auch aus
Spittelers Werken immer wieder ein abgrundtiefer Pessimismus hervor.

IV. Das Weltenklagebuch
Bevor wir im «Olympischen Frühling» das Weltenklagebuch

aufschlagen, worin geschrieben steht, «was seit Beginn der Welt im
wechselvollen Leben sich alles hat auf Erden und Olymp begeben», können
wir in den früheren Dichtungen Spittelers die schwermütigen Visionen
des Bösen reifen sehen. Die Erzählung vom toten Tal in «Prometheus
und Epimetheus» wird uns heute im Blick auf die vielen Leichenfelder
Europas besonders nahegehen, «es wird geschehen, wer immer dieses
Tal betritt, so fasset Wahnsinn seinen Geist und nimmer wird er
Freude finden alle Tage seines Lebens». Das leiddurchschüttelte
Dasein hat den Dichter die Frage nach dem Ursprung aller Übel stellen
lassen und ihn zu einem Mythus verleitet, der mit dem christlichen
Glauben an Gott, den allmächtigen Schöpfer, in schroffstem
Widerspruche steht. Die heillosen Gebresten der Geschöpfwelt, die seufzt
und stirbt, haben nach ihm ihre Ursache nicht in einem Sündenfall des
Menschen, sondern in einem solchen Gottes. Aus einem schuldhaften
Versehen Gottes läßt er unsere «Bastardwelt» entstanden sein,
dergestalt, daß der Mensch geradezu aufgerufen ist, seinen Schöpfer zu
seiner eigenen Rechtfertigung herauszufordern und ihn anzuklagen.

409



Prometheus ist gegenüber Gott im Recht. Denn das metaphysische
Prinzip seiner Seele ist im Bereich eines Geheimnisses verankert, dafür
es keine Namen gibt. «Was sie ist», so könnte man in schwacher
Abwandlung eines bekannten Verses von C. F. Meyer sagen, «wird in
Ewigkeit kein Mensch ergründen, doch will sie treu sich allezeit mit
uns verbünden.» Ihre Kundgebungen sind Offenbarung. Gott aber
offenbart sich nicht. Er hat sich bloß am Pfuschwerk dieser Welt
erprobt, die die schlagendste Manifestation seiner Ohnmacht ist. So
steht Spitteler mit seiner Kosmologie in der Nähe Marcions, jenes
Gnostikers, den die Frühkirche als Ketzer verdammte, weil er vom
Weltschöpfer, dem Demiurgen, als von einem finsteren und zornigen
Gott sprach. Die diesem Gott dienende Menschheit hält darum der
Dichter für verloren und verkauft. Sie erliegt aussichtslos, wie
Epimetheus und sein Volk, den listigen Anläufen des Teufels : Behemoths
und seines noch schlangenglätteren Dieners Leviathan. Es lohnt sich,
diesen Erzdämon etwas näher anzusehen; denn ihn hat Spitteler
verwendet, um eine misanthropische Satire auf unsere oft so stupide Politik

zu schreiben.
Leviathan also heißt bei Spitteler der Propagandaminister des Teufels.

Das hebräische Wort stammt ab von einem Verbum «lavah», das
winden, binden bedeutet, und bezeichnet eigentlich einen «Gewundenen».

In der Bibel kommt es in der Bedeutung «Schlange» vor (Hiob
3, 8 und Jes. 17, 1), einmal bezeichnet es eine Krokodilart (Hiob 40,
15 ff.), und mitunter dient es einfach als Bild gefährlicher Feinde
(Ps. 104, 26). Demnach hat Spitteler den Ausdruck trefflich gewählt.
Der Name selbst bürgt für die mephistophelische Psychologie seines
Trägers. Spittelers Leviathan ist allerdings noch um etliche Grade
gemeiner als Goethes Mephistopheles, nicht perfider, aber boshafter,
nicht so luzid, so geistreich-brillant, sondern öliger, pfäffischer,
stinkender und vor allem überaus moralisch. Er kommt sich «grad und
tugendhaft» vor, und seine Philosophie gleicht ein wenig derjenigen
von Chateaubriand, in der alle Grundtriebe des Menschen und auch
die edelsten Handlungen auf die alles verseuchende amour-propre
zurückgeführt werden. Dementsprechend ist es kein schönes Bild, das er
dem etwas verdutzten Behemoth, diesem «großen Tier» im Reich der
Finsternis, von der Menschenwelt entwirft. Es ist Scheinwerferlicht
von unten her, grüngelbes Gaslicht, das den giftigen Dunst misanthro-
pischer Gerüche um sich her verbreitet. Wovor er am.allerwenigsten
Respekt hat, das ist die Intelligenz der Menschen, vielleicht gerade
weil sie ihrerseits darauf so stolz sind und mit Titeln und Orden nur
so auftrumpfen. Darum kommen bei ihm die «Kolonisten der Athener»,

worunter ohne Zweifel die damals noch zerstreuteren Exemplare
der Gelehrtengilde zu Stadt und Land zu verstehen sind, am schlechtesten

weg. Er ironisiert sie mit ihren «Zauberlichtern», die zwar
rückwärts auf längst entschwundene Geschlechter zu strahlen vermögen,

410



für die Gegenwart aber reichlich unergiebig und für die Zukunft
sozusagen nutzlos sind, als die blinden Blindenleiter des ebenso blinden
Volkes und als das fein gebildete Geschlecht, das gerade auf die plumpsten

Lügen hereinfällt.
Die erste These der Leviathanschen Moralphilosophie lautet: Mit

Speck fängt man die Mäuse. Weil aber der Mensch ein «Tugendtier»
sei, müsse man ihn mit Tugend ködern. Natürlich Tugend verstanden
nicht als die altrömische «virtus», sondern als die käufliche, moralinsaure

Tugend, die einem Niefesche so bis zum Ekel verhaßt war, eine
Tugend, die «nicht fragt nach eines jeden inneren Gehalt und nach
dem edlen oder niedrigen Charakter seines Wesens», sondern die
Tugend, die sich nach den gesellschaftlichen Umständen, nach
Herkunft und Heimatschein richtet, nach dem sogenannten guten Haus,
aus dem einer herkommt. Die zweite These Leviathans lautet : Gleich
und gleich gesellt sich gern. Denn der Mensch sei eitel, und wie es
Tiere gebe, deren Köder man mit ihrer eigenen Losung bestreichen
müsse, damit sie anbeißen, so müsse man es auch mit dem Menschenvolke

halten; «denn Unvernunft und Torheit sieht sich immer herzlich
gern, und stets gestaltet sich vom Widersinn zum Unsinn eine schöne
schlanke anmutvolle Brücke». Die dritte These endlich: Wie die Alten
sungen, so zwitschern auch die Jungen. Das heißt: der Mensch lernt
in der Schule der Erfahrung nichts. Es bleibt beim alten Lied. Darum
könne das Menschenvolk mit denselben Mitteln unter ähnlichen
Umständen stets aufs neue wieder betrogen werden. Ein Tier nahe sich

zwar ungern ein zweites Mal derselben Schlinge, der es entronnen;
der Mensch hingegen sei immer wieder aufs Glatteis zu führen, wenn
man ihm dabei nur aus seinem eigenen Gesangbuch singe. — In
«Prometheus der Dulder» dehnt Spitteler diese Satire auf die Völkerbunds-
politik aus, jene Politik, die allzu harmlos den Geist der Macht, der
an sich böse ist, unterschätzt. Und zwar ist es hier Behemoth selbst,
der den Pazifismus des Völkerfreundschaftsbundes predigt und diese
Idee begründet mit einer natürlichen Theologie, voll schwärmerischen
Kreaturgefühls :

«Blick hier-, blick dorthin : die gesamte Kreatur
Freut harmlos sich der Gottesgaben der Natur.
Einzig der Mensch, o Schmach, an geilem Dünkel krank,
Schändet die Friedlichkeit mit seinem neidigen Zank.»

Darob gerührt, fühlt sich Epimetheus, der Vertreter des Menschenvolkes,

überwunden, so daß der von Gottes Gnaden Erwählte sich
mit der Macht der Finsternis verbrüdert:

«Und saßen Knie an Knie und jodelten fortan
Den Weltraum mit vereinten Geisteskräften an.»

411



Zu Unrecht, meint der Dichter. Denn wer den Weltraum
anjodelt, weiß bestimmt nicht, was er tut. Spittelers Dichtung gilt nicht
dem Weltraum, sondern der Seele, die ja auch nach Pestalozzi das

ganze Weltall aufwiegen soll. Gerade der Kosmos stellt sich dem
Dichter als eines «Ungotts Machtbereich» dar, als «Anankes tod-
umwachte Höhle», darin das «Weltenklagebuch» mit den rätselhaften
Hieroglyphen der Natur- und Menschheitsgeschichte (vgl. Hölderlins
«Die Bücher der Zeiten») aufgeschlagen liegt. Wie ein fühl- und sinnlos

waltender Automat gebiert und zermalmt der Kosmos das Leben
ohne Aufhören, und eben diese düstere Weltschau ist es, die den
Dichter seinen Heilsweg in der Innerlichkeit der eigenen Seelengröße
suchen läßt.

V. Des Dichters Trost
Wenn es das gibt, was der christliche Glaube bekennt, einen Trost

im Leben und im Sterben, eine lefete Geborgenheit in Gottes guter
Vaterhand, so' muß man sagen: Spitteler hat es sich schwer, unendlich
schwer gemacht, demütig diese Hand zu ergreifen. Wie scheute er sich

vor Heuchelei und Selbstbetrug einerseits, und wie ließ es ihm anderseits

die Aristokratie seines Wesens nicht zu, einzustimmen in das
Gewöhnliche: «Nun danket alle Gott!» Frife Buri hat in seinem Buch
(«Prometheus und Christus, Größe und Grenzen von Carl Spittelers
religiöser Weltanschauung») einen dreifachen Erlösungsweg des Dichters

zu zeigen versucht. Er spricht zuerst von der Erlösung als
Selbstbehauptung des innerlich freien Geistes in der Welt Anankes, dann
von der Erlösung des Menschenherzens, das der leidenden Kreatur
Erbarmen und Liebe entgegenbringen darf und in den menschlichen
Beziehungen versöhnend zu vermitteln berufen ist, und drittens von
der Erlösung als Aufschwung in das frohe Reich des Schönen, in
welchem der Dichter sein Schöpferglück findet. Aber in Wahrheit verhält
es sich nicht ganz so. Buri preßt leider die Dinge zugunsten seiner
eigenen Doktrin, und Spitteler ist bei ihm oftmals mehr Mittel zum
Zweck als wirkliches Forschungsobjekt. Bekennt denn der Dichter
selbst, den Trost der Erlösung wirklich gefunden zu haben im
Schöpferglück des Schönen? Mitnichten! Er bezeugt vielmehr in «Prometheus

der Dulder» :

«In tiefer Demut bin ich schmerzlich mir bewußt:
Das meiste, was ich mochte, ging mir in Verlust.
Ist's meine, ist's des Schicksals Schuld? Unnötig Grübeln,
's ist Menschenlos, 's ist eines von den Erdenübeln.»

Was bleibt also zulefet,

«Am Tage des Gerichts, am Allerseelentag,
Wenn durch den Schöpfungsgraus der Schrei ,Erlösungc läutet,
Die Pest des Daseins heilt, die kranke Welt sich häutet?»

412



Gott wird dann, nach des Dichters Meinung, nicht den Prometheus,
sondern dessen Seele wird Gott nochmals für alle ihr geschlagenen
Wunden zur Rechenschaft ziehen und, um ihre eigene Göttlichkeit zu
beweisen, dem Schöpfer — verzeihen. Ihr Knecht aber wird heimwärts
ziehen und im «Freundschaftstränensturm» seinen lang vermißten
Bruder, Epimetheus, umarmen. «Es reget sich die Menschenliebe, die
Liebe Gottes regt sich nun.» Das ist des Dichters Trost, prometheischer
Humanismus — seine Religion. In der Tat, eine gefährliche Sache Es
wird nicht empfehlenswert sein, sie sich anzueignen. Denn da
entpuppt sich die Religion wieder einmal als das, was sie in ihren
eigenmächtigen Versuchen immer schon gewesen ist: als die Selbstrechtfertigung

des Menschen vor Gott und damit als Sünde. Da ist Gott
der Angeklagte, der Mensch aber der Kläger und zugleich, der Grand
Seigneur, der vergibt. Da wird das alte Theodizeeproblem, das heißt
die Frage der Rechtfertigung Gottes angesichts der Obel in der von
ihm geschaffenen Welt, gerade nicht überwunden, da wird sie erst in
ihrer ganzen Dringlichkeit gestellt. Spitteler leistet uns aber den
Dienst, uns diese Frage mit einem lefeten Ernst schwer zu machen; er
führt uns an die getroste Verzweiflung heran, ohne noch von dem
Ereignis der Gnade zeugen zu können. Er weiß sich mit uns allen einig
in der Solidarität der Leiden und Mühen, die uns drücken; aber er hat
uns auf unserer Wanderschaft nichts Besseres anzubieten als sich selbst
mit der Fülle seines schöpferischen Reichtums und Seelenadels. Schon
die Tatsache, daß hier ein Mensch allen Widerständen zum Trofe sich
selber treu blieb, wirkt ermutigend, es ihm — in allerdings viel
bescheidenerer Weise — gleichzutun und seinem Weckruf zu folgen:
«Mein Herz heißt dennoch.» Herbert Hug.

Das Evangelium und der revolutionäre Marxismus
Die Kirche angesichts der Diktatur des Proletariats x

i. Problemstellung

Um die hier vorgelegte Frage nach dem Verhältnis von evangelischer

Verkündigung und Marxismus richtig zu stellen und zugleich
verständlich zu machen, seien einige Vorbemerkungen gestattet. Es
steht zur Debatte das Verhältnis von Christentum und marxistischem
Sozialismus oder Kommunismus. Die Beantwortung dieses Problems,
das ich als ein echtes und zugleich aktuelles betrachte, das uns Menschen

des zwanzigsten Jahrhunderts etwas angeht, weil unser eigenes

1 Erweiterte Fassung eines im Juli 1948 in Berlin und in Halle/S. gehaltenen
Vortrages.

413


	Trost und Trug der Poesie : ein Essay über Carl Spittelers Dichtung

