
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 9

Artikel: Freiheit und Einheit

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freiheit und Einheit1

Niemand sege seinen Ruhm auf Menschen; denn alles ist euer,
es sei Paulus oder Apollos oder Kephas, es sei Welt oder Leben oder
Tod, es sei Gegenwärtiges oder Zukünftiges: Alles ist euer, ihr aber
seid Christi, Christus aber ist Gottes. (1. Kor. 3, 21—23.)

Niemand setje seinen Ruhm auf Menschen, niemand erwarte das
Heil von menschlichen Unternehmungen und Parteien, niemand
erhoffe das Absolute von Menschen und Kräften, die — selber in der
Relativität alles Irdischen gefangen — niemals das Ganze, immer nur
Stückwerk werden verwirklichen können Mit dieser — so oft und so

gern gehörten, und so leicht, so allzu leicht verstandenen — ersten
Hälfte unserer Verheißung in den Ohren und in den Herzen haben
gerade christliche Menschen sich gern von menschlichen Unternehmungen

und Parteien ferngehalten, um nicht ihre Hoffnung auf
Fragwürdiges zu setzen. Völkerbund und UNO, Friede und Befreiung der
arbeitenden Menschen von der Herrschaft des Geldes, Pläne und
Programme, den Hunger von der Erde zu bannen, waren und sind sie
nicht alle nur solch fragwürdiges Menschenwerk?

Sehr alt ist dieser Glaube, der auf der ersten Hälfte unserer
Verheißung sich aufbaut. Sehr alt ist diese Aussage einer halben Wahrheit,
die aber, eben als halbe Wahrheit, nicht mehr Wert, nicht mehr Gehalt
und Deckung besitzt als eine halbe, entzweigerissene Banknote. Mit
nur der halben Note in den Händen — und sei es eine mit einer sehr
hohen Zahl bedruckte halbe Note — lebt ihr BesiÇer nur das Leben
eines Bettlers. BesiÇt die Christenheit nur die halbe Wahrheit:
«Niemand sefte seinen Ruhm auf Menschen», so bleibt ihr nur jen
Bettlergeschick, da man — im trügerischen Wahn, über den Parteien zu
stehen — sich tief unter ihnen wiederfindet. Wo es in falscher Sicherheit

nur ein hochmütiges Hinunterblicken gibt auf Menschen und
Kräfte, die in aller menschlichen Schwachheit versuchen, Menschlichkeit

und Friede, Freiheit und Brot für die Kinder der Erde zu sichern,
findet man sich sehr leicht in Gesellschaft oder gar als Werkzeug der
zerstörenden Kräfte wieder. Die Bindung der Altäre an die Throne,
der Kirchen an das Geld, der frommen Gemeinschaften an die reaktionären

Mächte sind dann das Bettlerlos von Menschen, die einmal nicht
nur eine zerrissene Note, sondern eine ganze Wahrheit bekamen.

Von seinem Nachsatj, «alles ist euer», gelöst, könnte das Wort:
«Niemand sefte seinen Ruhm auf Menschen» wohl die Einleitung zu
dem heidnischen griechischen Spruch sein: «Zeus erteilet selber den
Menschen, vornehm oder gering, nach seinem Gefallen ihr Schicksal.
Dieser beschied dir dein Los, und dir geziemt, es zu erdulden».

Unserer Verheißung anderer Teil ist das Wort: «Alles ist euer, es

1 Anmerkung: Predigt, am 29. August 1948 im Studio Basel gehalten.

385



sei Welt oder Leben oder Tod, es sei Gegenwärtiges oder Zukünftiges.»

Alles ist euer, ihr habt die Kraft, die Geister zu prüfen. Ihr
erleidet nicht euer in undurchdringlichem Wolkendunkel verborgenes
Schicksal, nein, ihr seid euer Schicksal. Ihr seid nicht an ein sinnlos
kreisendes Rad der Zeiten gebunden, sondern euch ist ein Weg durch
die Geschichte gewiesen. Euer ist die Gegenwart mit ihrer erschlossenen,

aber noch nicht nutjbar gemachten Fülle, und euer ist die
Zukunft, in die ihr schreitet, wo immer ihr Antwort gebt auf dieser
Gegenwart brennende Fragen.

Mit dieser anderen Hälfte der Wahrheit, eben der anderen Hälfte
der zerrissenen Note auf die Märkte der Zeiten zu gehen, war wohl
nicht gerade eine oft wiederkehrende Versuchung christlicher
Menschen, es war zu allen Zeiten wohl eher die Versuchung von
Menschen, über welche das Bewußtsein ihrer Kraft oder eine Helle
glückhafter Zeit wie ein blendendes Licht unvermutet hereinbrach. Doch
das Bettlerlos bleibt auch hier nicht verborgen. Daß unser Jahrhundert,
das in solcher zukunftsgläubigen Stimmung begann, das Jahrhundert
der ungebändigten Krisen, der den wirklichen Möglichkeiten von
Wissenschaft undTechnik hohnsprechenden Nöte, der die Weltverflochtenheit

verneinenden Weltkriege ward, ist jen Bettlerschicksal im großen.
Im kleinen spiegelt es sich wohl dann wieder, wenn gerade scheinbar
hemmungslos zukunftsgläubige Menschen von einer tiefen, durch Hast
und Lärm nur mühsam verhüllten Lebensangst gepeinigt sind, die dann
zuzeiten in Nervosität, ja in der Hysterie der Masse oder in müder
Hoffnungslosigkeit wie gestaute Fluten einen wilden Ausbruch suchen.
Von seinem Vordersatz gelöst, könnte das Wort: «Alles ist euer» gar
wohl an die Botschaft Nietzsches sich anschließen : «Gott ist tot»...
und darum ist alles euer, ihr Rechtsnachfolger, ihr Erben Gottes.

Aber nun hört doch das ganze Wort, die ganze, unzerrissene
Wahrheit. Sie verbietet es, in heuchlerischer Demut die Gaben und
Aufgaben zu mißachten, die den Menschen gegeben sind. Und sie
macht es unmöglich, in oberflächlicher Sicherheit nur in den seichten
Grund materialistischer Zukunftsgläubigkeit die Lebenswurzeln zu
senken, die doch- nur in tieferen Tiefen lebendiges Wasser finden. Die
ganze, unzerrissene Wahrheit ist zugleich Gericht über die selbstverschuldete

Verzerrung des Christentums, wie über eine nur auf Sand
gebaute Kultur und Geistigkeit.

Woher aber kommt die Versuchung über den Menschen, die ganze
Wahrheit zu zerreißen? Hinter der weltflüchtigen Gottseligkeit wie
hinter der gottflüchtigen Weltseligkeit steht wohl die gleiche Not, die
gleiche Versuchergestalt. Sollte es wohl möglich sein, mit der Verheißung,

der doppelten Verheißung unseres Textes in den Ohren, eben
diese Not, diese Versuchergestalt um uns und in uns zu erkennen?

Niemand setje seinen Ruhm auf Menschen ihr seid frei von

386



Überschätzung menschlicher Meinung und Parteiung, frei vom
dämonischen Zwang der Schlagworte und Psychosen, frei auch von jener
trügerischen Hoffnung, die von irgendwelchen menschlichen Einrichtungen

das Heil der Welt erwartet. Und alles ist euer Die Erde ist
euer, die ihr euch Untertan machen sollt, damit das Brot, das sie wachsen

läßt, zu allen ihren Kindern komme. Die Wirtschaft ist euer, die
ihr verwalten sollt, auf daß sie ein von Verantwortung getragenes
Werk sei und nicht ein Spielball von Krisen und Marktkämpfen, die
Technik ist euer, damit sie Menschen und Völker verbinde, dem Menschen

und dem Frieden diene. Euer ist auch diese Freiheit.
Die Wirklichkeit aber des Menschen dieser Zeit sieht anders aus.

Da wirkt eine fatale Überschätzung der eigenen Meinung, des eigenen
Volkes, der eigenen Klasse ein eigentliches Unvermögen, den Menschen

gegenüber, den Menschen jenseits dieser Grenzen zu erkennen
oder gar zu finden.

Da wirkt eine ebenso fatale Überschätzung gegnerisher Kräfte
jene gehetzte Furcht und Reizbarkeit, die es verhindern, nüchtern zu
sehen, zu hören und zu handeln. Daß unsere Zeit den Begriff des

Nervenkriegs — und wahrlich nicht nur den Begriff — erfunden hat,
ist schwerlich ein Zufall. Diese Erfindung geht doch wohl von der
Beobachtung aus, daß eben Nervosität und Gereiztheit dieses Menschen
bekannteste Züge sind. Und wahrlich hat der Mensch auf nichts anderes

seinen Ruhm, sein Vertrauen zu setzen, als auf Menschenmeinung
und Menschenwort, so fällt er der großen Nervosität — einmal
vielleicht dem Nervenkrieg — zum Opfer.

Vor Jahrtausenden dichtete ein unbekannter Dichter Israels jenen
8. Psalm, in dem es heißt: «Was ist doch der Mensch, daß du seiner
gedenkst? Und des Menschen Kind, daß du dich seiner annimmst? Du
machtest ihn wenig geringer als Engel, mit Ehre und Hoheit kröntest
du ihn.» Er könnte wohl nicht so singen, der unbekannte Dichter,
wenn er den Menschen unserer Tage im Auge hätte. Er hat allerdings
auch damals wohl nur darum so gesungen, weil er mehr vom Menschen
wußte, als was das Bild der Menschen seiner Zeit ihm hätte sagen
können. Ist nicht dieses der zynische Ruf dieser Zeit: «Nichts vermögt
ihr. Es hat immer Armut und Kriege gegeben, und dieses muß immer
so sein.» Müssen wir nicht diesen grausamen Klang in den Ohren
haben, wenn wir Zeugen der großen Kapitulation sind, da der Mensch
die Hoffnung aufgibt, Brot und Friede zu erhalten und zu wirken? Ist
das nicht der Grund, warum so vieles unfruchtbar bleibt und wird,
was reife Früchte hätte tragen dürfen? Dem in blindem Schicksalsglauben

gefangenen Menschen bleibt alle Zeit seines eigenen Lebens
unfruchtbar. Da gibt es dann Leid, das nur verhärtet, und Freude, die nur
noch sich austobt, es gibt Notzeiten, die den Menschen zum Jammerlappen,

und Hochkonjunkturzeiten, die ihn nur zum satten
Spießbürger machen.

387



Gerade diese letzte Gefahr liegt heute wie ein Föhndruck über
unserem Volk. Was wächst uns in dieser Zeit, was an Geist, was an
Reife, was an Schönheit, und nicht zuletzt, was an Güte? Heißt das
unüberhörbare Lied unserer Tage nicht: «Lasset uns essen und trinken,

denn morgen sind wir tot», oder anders gesagt: «Morgen ist
vielleicht Krise, Arbeitslosigkeit, Geldentwertung, Krieg?»

Wer die Botschaft der Bibel in den Ohren und im Herzen hat,
wird nicht einfach über die Unfruchtbarkeit dieser Zeit klagen. Er
wird noch weniger in jen Heuchlerlied einstimmen, das man heute so
oft hören kann, man müsse den Leuten den Brotkorb höher hängen,
es gehe ihnen nur zu gut, und sie wüßten mit Geld und Gut ja doch
nichts Rechtes anzufangen. Nein, wer die Verheißung recht gehört hat,
weiß, daß der Grund jener Unfruchtbarkeit eine schlimme Kapitulation

ist, ein Unglaube, der um so schwerer wiegt, je mehr seine Träger
Zugang zu den wirklichen Gütern haben und auf der Sonnenseite des

Lebens stehen. Gehen sie in solchem Unglauben voran, so dringt dieses
lähmende Gift in die Tiefe und in die Breite.

Die Botschaft unseres Bibelwortes aber geht heute wie ein leiser
und doch in sich selber starker, suchender Ruf durch die Welt : Ihr, ihr
Menschen, müßt nicht solche Opfer sein, weder die Opfer von
Verhetzung und Nervenkrieg, in der großen Politik noch die Opfer von
Reizbarkeit und Nervosität im Verkehr von Mensch zu Mensch; ihr
müßt nicht Opfer der Unfruchtbarkeit sein, weder jammernde noch
spießbürgerliche Sklaven blinder Gewalten

Was ist aber dieser kühnen Hoffnung tragender Grund? «Ihr seid
Christi, Christus aber ist Gottes!» Ihr seid aus der Herrenlosigkeit
gerissen und wisset, wem ihr gehöret. Ihr seid von der tödlichen
Versuchung befreit, entweder euch eurer Fesseln — mag man zuweilen
auch ein wenig mit ihnen klirren — zu trösten, oder aber, so die
Fesseln doch einmal zerspringen, schleunigst euch neue zu schmieden.
Ihr seid Christi, des Christus, der die stärksten Fesseln brach: Schuld
und Tod! Das ist das Ende von Nervosität und Unfruchtbarkeit. Das
ist die Freiheit, welche die alte, aber nicht greisenhafte Heilige Schrift
in diese neue, aber oft so greisenhafte Zeit hineinzurufen hat. Es ist
die Botschaft einer großen Verwandlung.

Der Mensch ist verwandelt, der mit dieser Botschaft im Herzen zu
leben wagt, denn er gehört weder der Gier noch der Sorge, weder
einer öffentlichen Meinung noch einem sinnlosen, unüberwindlichen
Schicksal, er gehört Christus, dem Oberwinder.

Und die Welt ist verwandelt, in der solche Botschaft eine lebendige
Triebkraft ist. Sie ist weder eine chaotische Technik noch ein technisiertes

Chaos, weder ein Bereich absoluten Wahnsinns noch ein
gerader Weg ins Paradies, sie ist viel mehr: Sie hat Raum für das
Wunderbare, für den Geist des Auferstandenen, für sein angebrochenes
Reich.

388



Darum ist die Botschaft: «Ihr seid Christi» die große Verwandlung,
weil dieser Christus die Mitte Gottes ist, des großen göttlichen Lebens
lebendiges Herz, An diese Botschaft glauben, heißt glauben, daß wir
nicht nur irgendwo, irgendwann und durch irgendwelche Anstrengungen

oder Zufälligkeiten gerade noch den Rand des göttlichen Lebens
erspähen, erreichen, oder gar in ihn hineinwachsen können, sondern
daß Gottes Mitte, Gottes Herz, der Raum ist, der uns birgt. In diesem

Herzen, diesem Christus, ist unser Raum. Weder Reden von Gott
noch Träumen von Gott, sondern: Heimat in Gott will unser Leben
formend durchdringen. In Christus, dieses Gottes Herz hineingenommen,

werden wir durch viele Todesschmerzen schreiten, durch viel
schmerzhaftes Erkennen und Selbsterkennen, aber auch durch viel
neues, hohes Leben, durch viel stärkendes Erleben des Wunders, daß
Er sein Reich baut.

Ihr gehört in Gottes Herz hinein, ist darum nidit ein weichlicher
Trostspruch, aber es ist ein verwandelndes Wort, denn: Ihr gehört
Christus, dem Sterben und Auferstehen, diesem gottgewollten Rhythmus,

in dem Sein Reich sich erbaut!
Und dieser Christus ist Gottes, des einen, einzigen, unzerteilten

Gottes Sind Welt und Mensch oft genug in der ständigen Versuchung,
aus diesem Einen und Unzerteilten viele Götter und Götzen zu machen,
so tut sich dem Menschen, den Gottes Herz umschließt, die große
göttliche Einheit auf. Hier, in Christus, hier, in Sterben und Auferstehen,

hier, im Rhythmus des göttlichen Reiches ertragen und erkennen
wir Gottes Einheit. Und hier weichen die vielen zerrissenen und
zerreißenden Götter, die Gewalt- und Geldgötzen, die Gier- und Sorgengötzen.

Es bleibt nur einer, einer dazu, den wir nicht nur erahnen, nein,
einer, in dessen Herzen unsere Heimat ist.

Und wieder, spüren wir nicht, wie Verwandlung ausgeht von dieser
Botschaft, diesem Glauben? Ist das nicht der Weg, auf dem wir selber,
wir, die Menschen, wieder Ganze und Unzerteiite werden können?
Müssen da nicht auch die vielen Zufalls- und Augenblicksseelen in
unserer Brust weichen? Dieser Glaube ist das Ende der großen
Zerrissenheit, in der wir heute als Christen, morgen als Bürger, als
Vereinsmitglieder, als Geldverdiener denken und handeln, ohne daß diese
verschiedenen Leben von der gleichen Kraft durchpulst und dem
gleichen Ziele zugeleitet würden

Damit aber ist dieser Glaube auch das Ende dieses Zeitgeistes, der
die zerrissenen Menschen prägt, und das Ende einer Kultur, die den
Menschen nicht zu sich selber kommen läßt. Hier hat die Macht jener
die Freiheit verfälschenden Versuchergestalt ihr Ende, ihren überwinder

gefunden.
Vor dem Einen Gott stehen heißt: Nicht mehr ein Bündel zerrisse-

389



ner Seelenkräfte, sondern selber eine Einheit sein, sich selbst finden,
so wie es eben nur in Gottes Herz, in Christi Reich geschieht.

Darum kann unser Text soviel von Freiheit verheißen. Denn die
Menschen werden der Freiheit fähig sein, welche das heilige «Du»
ertragen, das Gott zum Menschen spricht. Sie werden darum der Freiheit

fähig sein, weil sie nun eben auch selber «Du» sagen können zum
anderen Menschen.

Wie anders muß es sein, wenn wir so, zu ungeteilten Menschen
geformt, vor die Fragen unseres Lebens und unserer Zeit treten, als

wenn wir nur als die Zerrissenen von diesen Fragen gehetzt und
getrieben werden!

Nicht, daß der Weg der Menschen, die ihre innere Einheit gefunden

haben, ein Weg ohne Schiffbrüche, ohne schmerzhaftes Anstoßen
an allerlei Grenzen wäre. Es bleiben vielleicht viele Mauern außen
und innen. Es wird vielleicht oft der Ruf uns begegnen, der auch zum
Kreuz auf Golgatha hinaufscholl: Zeige, was du kannst, «rette dich
selbst, und steige vom Kreuze herab». Aber das ist nun kein Ruf mehr,
der uns zur Rechtfertigung unserer Kapitulation, unserer müden
Hoffnungslosigkeit, unserer unverantwortlichen Weltflucht werden könnte.
Wir haben einen stärkeren Ruf in den Ohren und in den Herzen.

Menschen, die, in Gottes Herz gerufen, Gottes und die eigene
Einheit gefunden haben, werden wissen, daß nicht der meßbare, sichtbare

Erfolg über die Wahrheit einer Verheißung entscheidet. Ihnen ist
auch der gefährliche Götze des Erfolges entthront. Ober die Wahrheit
einer Verheißung entscheidet nur die Qualität, der Charakter, das
Herz dessen, der die Verheißung gibt. Sollte, wer dieses Herz nicht nur
jenseits der Welten ahnt, sondern es in Christus kennt, von ihm
umschlossen ist, sollte ein solcher Mensch nicht fähig sein, allem Äußeren
zum Trotz in der zerrissenen Welt die Einheit der Seele zu erhalten
und in der kraftlosen Zeit die Kraft der Freiheit?

Und so geht heute nicht nur ein verheißender Ruf, sondern der
suchende Gott selber durch die Welt. Es ist wahrhaft ein revolutionärer

Gott, der da inmitten einer Welt voller Götter und festbegründeter

Herrschaftsansprüche, in einer Welt unfreier und zerrissener
Menschen, dieser Welt und diesen Menschen, uns also, sein Wort
zuruft: Ihr seid Christi, und darum ist alles euer.

Gebet.
Heiliger Gott, du unser Herr und unser Vater.
Wir danken dir, daß du die Erlösung, die Verwandlung deiner

Menschen willst und wirkst. Wir danken dir, daß du uns nicht einfach
allein lassest mit unserem kleinen Geist, mit Menschengeistern und
mit Zeitgeistern, sondern daß dein Geist uns sucht. Wir danken dir,
daß du selber uns das allzu kleine Bild, das wir uns von dir gemacht

390



haben, immer wieder aus den Händen nimmst und uns in die Größe
deines Vaterherzens hineinnimmst.

Herr, wir bitten dich : Hilf uns, stille werden für deinen Ruf, und
heile du unsere innere Zerrissenheit.

Vater, du hast dein Reich begonnen auf dieser Erde, laß es zu uns
kommen. Laß den Ruf zu deinem Reich wie einen stillen Segen durch
unser Volk und durch alle Völker gehen. Amen. Bruno Baischeit.

Außerordentliche Mitgliederversammlung der
Vereinigung der «Freunde der ,NeuenWege'»

(Sonntag, 29. August 1948)

Die Versammlung wurde einberufen, um ihr Bericht zu erstatten
über die Tätigkeit der an der Jahresversammlung vom 6. Juni bestellten

Wahlkommission, die den Auftrag hatte, einen neuen Redaktor zu
suchen und Vorschläge für die Ersatzwahlen in den Vorstand zu
machen. Ferner lagen zwei Anträge vor, die von Herrn Pfr. Bachmann,
Zürich, einige Tage vor der Versammlung den Mitgliedern bekanntgegeben

worden waren. Der Präsident der Kommission, Dr. Max
Wolff, klärte eingangs seines Berichtes einige Mißverständnisse auf, die
ihm hinsichtlich der Entscheidung vom 6. Juni aus mündlichen und
schriftlichen Äußerungen und aus der Presse entgegengetreten sind.

1. Die Deutung der Beschlüsse, als wäre Herr Pfr. Paul Trautvetter
gewaltsam aus der Redaktion verdrängt worden, entspricht nicht dem
wahren Sachverhalt. Die Mehrheit der anwesenden Mitglieder hatte
sich für die Fortführung der «Neuen Wege» mit Pfr. Trautvetter und
Dr. Kramer entschieden, trotz der vorangegangenen Erklärung
Trautvetters, daß er zurücktreten werde, wenn die Mehrheit sich für die
Beibehaltung der Rundschau entscheide.

1. Der Antrag von Heinz Bannwart bezweckte nicht die Ausschaltung

Trautvetters, sondern sollte lediglich die Weiterführung der
Rundschau unter der Redaktion Dr. Kramers gewährleisten. Der
Ausgang des 6. Juni ist allein die Folge der persönlichen Haltung
Trautvetters.

3. Es stimmt nicht, wenn die Zeitungen berichteten, der ganze
Vorstand sei zurückgetreten. Im Anschluß an die Versammlung traten vier
Mitglieder zurück, nachträglich dann noch die Administratorin, Frl.
E. Müller, und aus Altersgründen Herr Pfr. L. Stückelberger.

Für die Fortführung der «Neuen Wege» auf der Grundlage der
religiös-sozialen Botschaft würden der vorgeschlagene neue Redaktor,
Pfr. Dr. Bruno Balsheit, Läufelfingen (Baselland), mit einigen ihm

391


	Freiheit und Einheit

