
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 7-8

Artikel: Der Sinn unserer Auseinandersetzung : ein Schlusswort zu der
Diskussion in den "Neuen Wegen" und um die "Neuen Wege"

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Sinn unserer Auseinandersetzung
Ein Schlußwort zu der Diskussion

in den «Neuen Wegen» und um die «Neuen Wege»

Abschied und Ausblick

Die «Neuen Wege» sind uns um ihrer Vergangenheit willen, um
der gewaltigen geistigen Arbeit, die an sie gewendet wurde, um ihres
vierzigjährigen Kampfes willen ehrwürdig. Es gibt wohl nicht viele
Zeitschriften, die mit solcher Kraft und Treue auf ihrem Posten
standen «im Kampf der Zeit». Unsere Ehrfurcht und unser Dank
gelten vor allem dem Manne, der die Zeitschrift zu dem gemacht hat,
was sie war: Leonhard Ragaz. Diese ehrfurchtgebietende Vergangenheit

der «Neuen Wege» kann durch nichts ausgelöscht werden. Worte,
die der Wahrheit und der Gerechtigkeit dienten, die den Kampf um
Gott und das Kommen seines Reiches kämpften, stehen in einem
Lebenszusammenhang, der sie nie in die Vergangenheit versinken
läßt. Auch wenn die Form, deren sie sich bedienten, vergeht, ist ihre
Wirkung nicht zu Ende. Ja es kann sein, daß sie gerade in der
Zukunft in ihrer wahren Größe verstanden werden und erst kommende
Generationen mit ihrem vollen Glanz überstrahlen und beglücken.

Wir aber dürfen den Mut nicht verlieren. Wenn unsere Herzen
nicht erkalten, wenn wir weiter glühen für die Sache des Reiches Gottes
und seiner Gerechtigkeit, für die Sache der Freiheit und der Menschenwürde,

für die heilige Sache der Armen, für die Sache des Friedens,
für die heilige Aufgabe der Einigung der Menschheit, dann brauchen
wir nicht um die Krise oder das mögliche Vergehen einer Zeitschrift
zu trauern, dann werden wir Wege finden, das, was uns zu sagen
auferlegt ist, zu sagen und zu schreiben, und die, welche danach
verlangen, werden uns nicht im Stiche lassen. Auch wenn diese Ausein-
anderseßungen nun eine kritische Situation herbeigeführt haben, so
brauchen wir sie deswegen nicht bloß negativ zu werten. Niemals darf
um des «Friedens» willen der Kampf um die Wahrheit unterlassen
oder abgeschwächt werden. Nicht in Kompromissen und Verschleierungen

liegt die Hoffnung auf wirkliches Einanderverstehen, sondern
paradoxerweise gerade in der scharfen Ausprägung und rückhaltlosen
Äußerung der Gedanken.

Darum erscheint es uns nun auch als selbstverständlich, daß wir
bei diesem leßten Mal, wo wir in dieser Zeitschrift das Wort ergreifen,
nicht von Formfragen und organisatorischen Problemen; sondern vom
Grundsäßlichen und von der Sache reden. Dabei kann es sich
allerdings nicht darum handeln, daß wir noch einmal das ganze Problem
aufrollen und wiederholen, was wir in einer Reihe von grundsäßlichen
Artikeln bereits ausgeführt haben. Aber mit einigen Mißverständnissen

möchten wir uns befassen in der ehrlichen Hoffnung, doch noch

345



bei diesem und jenem Hindernisse des Verstehens wegräumen zu
können.

Ein Mißverständnis
Ein Mißverständnis, das uns sehr häufig begegnet, tritt uns in

einem Bericht entgegen, den Gottlob Wieser, der Redaktor des
«Kirchenblattes für die reformierte Schweiz» in einem Artikel über die
«Krisis bei den Neuen Wegen» geschrieben hat. Da heißt es : «Es ist
sehr zu bedauern, daß die unheimliche Spaltung der Welt in zwei
Fronten, eine östliche und eine westliche, die ,Neuen Wege' gesprengt
hat. Dabei wäre es doch gerade heute dringend nötig, die Probleme
des Sozialismus und der künftigen Weltordnung außerhalb des Gegen-
saßes Ost-West, vielmehr als eine vom Evangelium her gestellte
Aufgabe zu studieren und womöglich zu lösen. Wie sollen wir denn für
Europa eine vernünftige Ordnung finden, wenn wir uns so ganz in
diesen Zweifrontenkrieg eingliedern lassen, daß ein gegenseitiges
Gespräch nicht mehr möglich ist? Die Krisis der ,Neuen Wege' beleuchtet
blißartig eine Gefahr, die für uns alle mindestens so groß ist wie die,
die uns von Rußland und Amerika droht.» Was ist zu dieser Sicht der
Dinge zu sagen? Ich glaube nicht, daß Gottlob Wieser uns im Ernst
die Grundsäßlichkeit und klare Bewußtheit unserer Stellungnahme
absprechen will, aber seine Formulierung tut dies tatsächlich. Wenn
er aus dem grundsäßlichen Gegensaß einen Gegensaß Ost-West
macht, dann ist unsere Haltung jeder prinzipiellen Bedeutung beraubt
und auf dunkle Antipathien beziehungsweise Sympathien
zurückgeführt. Oder es sieht dann aus, als ob wir uns durch irgendwelche
durdi die Welt gehende Stimmungswogen hätten mitreißen oder am
Ende gar uns durch Machtkonstellationen hätten bestimmen lassen.
Wir haben es aber nicht nötig, nachzuweisen, daß unser Gegensaß
gegen den Bolschewismus — der Gegensaß der «Neuen Wege» —
vorhanden war lange bevor es diesen akuten Gegensaß Ost-West
gegeben hat. Diese Opposition war in ganzer Klarheit mit dem Moment
des Auftretens des Bolschewismus vorhanden, und zwar so klar und
grundsäßlich herausgearbeitet, daß niemand sie mit der bürgerlichen
Bolschewismusangst verwechseln konnte. Und noch weniger haben wir
es nötig, nachzuweisen, daß unsere Ablehnung des Sowjetsystems mit
nationalen Antipathien nichts zu tun hat. Wenn es auf Sympathien
ankäme, wären wir ausgesprochen östlich orientiert, sofern es sich um
das Volk handelt. Aber um alles das geht es ja gar nicht. «Vom
Evangelium her» — um die Wiesersche Formulierung zu gebrauchen, scheint
uns zuerst einmal jeßt die Forderung rückhaltloser Wirklichkeitserkenntnis

gestellt zu sein. Und dann, wenn wir den Realitäten ins
Gesicht geschaut haben, wird die Frage zu erledigen sein, ob es uns
«vom Evangelium her» nun noch möglich ist, einen neutralen, über
den Parteien befindlichen Standpunkt einzunehmen.

346



Die westliche Wirklichkeit kennen wir, denn es ist unsere
Wirklichkeit. Es hat ja keinen Sinn, so zu tun, als ob die schweizerische
oder die westeuropäische Wirklichkeit eine wesentlich andere wäre
als die amerikanische. Es ist eine Wirklichkeit, zu der wir kritisch
eingestellt sind. Es ist die «kapitalistische» Wirklichkeit. «Vom Evangelium

her» könnte man auch einfach sagen: die Wirklichkeit des
sündigen Menschen, mit seinem Egoismus, mit seinem den Profitantrieb
benötigenden Wesen. Der Schweizer oder Europäer, der sich in all
dem über den Amerikaner erhaben dünken will, mag es tun. Wir
zweifeln an der Berechtigung dieses Pharisäismus. Grundsäßliche
Unterschiede bestehen keine. Wir zweifeln sogar troßdem wir den
Sozialismus wollen, an der Berechtigung des sozialistischen Pharisäismus

gegenüber dem Bourgeois, gegenüber dem Großkapitalisten,
geschweige denn gegenüber dem Bauern. Wer selbst von aller Bindung
an den Mammon erlöst ist, der mag Steine werfen. Der Pharisäismus
kann brauchbar sein, wenn man keine größeren Ziele hat als den
Kampf um die Macht. Aber im Kampf um größere Ziele, um wirkliche
Gemeinschaft und Brüderlichkeit, kann er nur verheerend wirken, um
seiner inneren Lüge willen. Die Wirklichkeit erkennen heißt eben doch
nicht nur die wirtschaftlichen Zustände erkennen, sondern es heißt
auch den Menschen erkennen. Aber man mißverstehe das nicht! Wir
wollen mit diesem Hinweis auf das allgemeine Wesen des Menschen
keine Verhüllung und Verschleierung der ökonomischen Tatsachen
bewirken, über die Dinge, die in unserer westlichen Welt empörend
sind, soll man sich empören. Diese Empörung wird aber um so größere
Wahrheit und darum um so größere Kraft haben, je mehr es gelingt,
den Haß gegen das System vom Haß gegen die Menschen freizuhalten.
Aber wir haben uns selbst und den andern täglich die Augen zu
öffnen für das empörend Unsittliche, das im Nebeneinander von
Luxus, Schwelgerei und Armut liegt, über das empörend Unmoralische
des Schmaroßertums und des arbeitslosen Einkommens neben schwerer,

schlecht entlöhnter, monotoner, ungesunder und gefährlicher
Arbeit, über das aller Brüderlichkeit Hohnsprechende in unsern
Wohnungsverhältnissen und in der ganzen sozialen Verkürzung und
Ungleichheit. Das ist die westliche Wirklichkeit, die wir nicht halb
träumend, sondern in heller Wachheit zu erleben haben.

Was ist die östliche Wirklichkeit? Sie ist tatsächlich anders als die
westliche; es ist dort etwas geschehen. Es ist dort etwas Neues ans
Licht getreten. Aber wir haben auch hier mit klaren Augen zu sehen
und nicht mit den gefärbten Gläsern irgendeiner Propaganda. Dann
müssen wir uns der Tatsache stellen, daß das Neue der östlichen Welt
nicht die Überwindung des Kapitalismus ist. Diese ist wohl versucht
worden, aber sie ist — das kann keine Propaganda mehr verhüllen! —
gescheitert. Sie ist auf dem Wege der Gewalt versucht worden; darum
ist sie gescheitert. Darum mußte sie scheitern! (Wir können auf die

347



tief im Wesen der Dinge begründete Notwendigkeit dieses Scheiterns,
auf die unvermeidliche Tragik des Gewaltweges, auf die Problematik
der gewaltsamen Revolution in diesem Zusammenhang nicht näher
eingehen. Das gehört zu den nicht erledigten, neu durchzudenkenden
Themen.) Die klassenlose Gesellschaft ist in Rußland nicht verwirklicht

worden. In bezug auf die Lebenshaltung sind die Unterschiede
kaum weniger empörend als im Westen. Was erreicht wurde da und
dort, soll anerkannt werden. Aber das Ziel, die Beseitigung der
empörenden Unterschiede zwischen reich und arm wurde nicht erreicht, ja
es wurde schließlich als unerreichbar aufgegeben. Die «sozialistische»
Gesellschaftsordnung hat die Lage der arbeitenden Klassen nicht zu
heben vermocht, und an Stelle der gründlich beseitigten alten
herrschenden Klassen ist eine neue Klasse von Privilegierten getreten. Für
alle, die an den Weg der russischen Revolution geglaubt und dafür
unsagbare Opfer gebracht haben, ist es eine erschütternde Tragödie.
Der blutige Klassenkampf hat die sozialen Probleme so wenig gelöst,
wie die Völkerkriege die internationalen Probleme zu lösen pflegen.
Was in beiden Fällen resultiert, ist wirtschaftliche und noch mehr
seelische Verwüstung. "Und es wird nie etwas anderes resultieren. Ich
bekenne mich zum absoluten Unglauben an diese Art von Revolution.
Ihr Ende wird immer ein ungeheurer Rückschritt sein. Das heißt nicht,
daß wir elementare Ausbrüche richten. Aber was wir in Rußland vor
uns haben, ist heute alles andere als ein elementarer Ausbruch der
Gerechtigkeit. Wenn diese dort noch einmal die Kraft hätte,
auszubrechen, würde sie in anderer Richtung gehen.

Es ist aber etwas Neues in Rußland vorhanden, etwas, das diesen
Osten vom Westen nun allerdings grundlegend unterscheidet. Es ist
die Beseitigung des Rechtsstaates, die Abschaffung der Freiheit, die
Aufhebung der elementaren Menschenrechte, die Aufhebung der Glaubens-

und Gewissensfreiheit, der Freiheit der Rede und der Presse, die
Beseitigung der Gewaltentrennung, die Unverantwortlichkeit der
Regierung, die Einführung eines geheim funktionierenden Justiz- und
Polizeiapparates, das heißt der absoluten Willkür, eines Apparates,
der die Macht hat, die Menschen geheim zu verhaften, in geheimem
Verfahren zu verurteilen, zu deportieren, zu töten; eine Justiz ohne
Appellationsmöglichkeit, nicht überwacht, nicht kontrolliert in ihren
Methoden, darum absinkend bis zur Anwendung der Folter; das
Verlassen dieses «Staates» als Verbrechen erklärt und als «Hochverrat»,
mit dem Tode bestraft.

Wir zählen diese Dinge auf in der Hoffnung, daß es noch
Menschen gibt, die dieses Zurücksinken auf überwunden geglaubte Stufen
erschüttert, Menschen, in denen nicht nur die Errungenschaften der
Aufklärung, die Ideen von 1776 und 1789 und der Glaube der
Reformation noch irgendwie lebendig ist, sondern auch die Gedanken des
neutestamentlichen Christentums und des Mosaismus und des Prophe-

348



tentums, oder solche, die noch etwas in sich tragen wenigstens von
römischen Rechtsbegriffen oder klassisch-griechischer Demokratie, das
heißt vom Besten, das die Kulturentwicklung der Menschheit an
Ertrag abgeworfen hat. Wir hoffen auch darauf, daß es noch Menschen
gibt, die über so viel Phantasie verfügen, daß sie sich vorstellen können,

wie sich die Menschenschicksale unter dieser Art von «Staat»
gestalten. Es ist schon so: es lastet vieles auf den Bewohnern dieses
Planeten : Krankheit, Schmerz und Tod, um nur die äußeren Nöte zu
nennen — aber ein solcher «Staat» ist schwerer zu ertragen als irgendeines

von jenen Übeln. Denn es ist schwerer, in die Hände der Menschen

zu fallen als in die Hände Gottes.

Zwr Antwort von Karl Barth an Emil Brunner

Unter dem Eindruck dieser Dinge, innerlich mitbelastet von dem,
was da Millionen Menschen eines zu Großem berufenen Volkes
angetan wird, erschüttert von dem, was da — einstweilen noch — in
einiger Entfernung von uns geschieht, gestehen wir, daß wir es nicht
begreifen können, wenn ein Mann wie Prof. Karl Barth der Meinung
Ausdruck gibt, daß für ihn in dieser Sache die Stunde des Redens und
Bekennens noch nicht gekommen sei. Wir verweilen einen Augenblick
bei dem Briefwechsel, der zwischen ihm und Prof. Emil Brunner
im Kirchenblatte für die reformierte Schweiz im Gange ist und der
eben diese Sache betrifft, die uns hier beschäftigt und die für die
«Neuen Wege» nun zum' Schicksal geworden ist. Prof. Brunner hat in
zehn Punkten, nach meinem Gefühl in höchst klarer Weise, seine
Fragen gestellt und hat damit Prof. Barth zur Stellungnahme
veranlassen wollen, wozu dieser durch seinen Aufenthalt in Ungarn und
seine Beratung der dortigen Reformierten einigen Anlaß gegeben hatte.
Prof. Barth lehnt es aber einstweilen ab, sich zur Frage des russischen
Kommunismus zu äußern, mit der Begründung, die Kirche habe es
«nicht zeitlos mit diesen oder jenen -ismen und Systemen, sondern
mit den jeweils in das Licht des Wortes Gottes und des Glaubens
tretenden geschichlichen Wirklichkeiten zu tun». «Sie ist nicht irgendeinem

Naturrecht, sondern ihrem lebendigen Herrn verpflichtet. Sie
denkt, redet und handelt darum gerade nie prinzipiell'. Sie urteilt
vielmehr geistlich und darum von Fall zu Fall.» Vor allem widerstrebt
es Barth, in den Chor des allgemeinen Lamentos gegen den Bolschewismus

einzustimmen. «Ich kann», sagt er, «nämlich nicht zugeben, daß
es eine christliche, eine kirchliche Aufgabe wäre, mit theologischer
Begründung auch noch einmal zu sagen, was jeder Bürger ohnehin täglich
kopfnickend auch in seiner Zeitung lesen kann, was von Herrn Truman

und vom Papst ohnehin so trefflich vertreten wird.» «Nein, wenn
die Kirche bekennt, dann geht sie in Furcht und Zittern gegen den
Strom und nicht mit ihm.» Das ist sehr schön, und es ist sicher wahr,

349



daß es im kirchlichen Raum, der eben weitgehend ein bürgerlicher
Raum ist, keine große Sache bedeutet, gegen den Bolschewismus zu
eifern. Auch wir selbst haben unsere Kanzel gänzlich damit verschont.
Aber einiges möchten wir doch zu bedenken geben. Einmal dies: Karl
Barth ist nicht irgendein Schweizer Pfarrer, sondern ein Mann, dessen
auf sein Wort lauschende und auf seine Haltung schauende Gemeinde
so ziemlich über die ganze christliche Welt hingeht, zu der also eine
sehr große Zahl von Menschen gehören wird, die von dieser Sache
aufs stärkste verwirrt, aufgewühlt, wenn nicht geradezu getroffen und
in ihrer innern und äußern Existenz aufs schwerste gefährdet ist, die
also jeßt, nachdem sie von seiner Theologie vieles und Wesentliches
empfangen hat, nun nach einem Wort dürstet, das sie gerade von ihm
zu erwarten das Recht hat. Ja, sie hat die Worte des Papstes und die
Worte Trumans, aber ist es verwunderlich, daß sie in ihrer großen
Not nun auf den Mann schaut, der ihr bisher eben doch in bezug auf
sehr zentrale und heilige Dinge ein Führer war, dem sie vertraute. Es
werden ja vor allem Menschen sein, die selber ein Hirtenamt zu
verwalten haben, für die die Parolen, die von den führenden Theologen
ausgehen, wegweisend sind für die geistliche Leitung ihrer Herden,
und so fällt auf einen theologischen Lehrer von internationalem Ruf
die Verantwortung für weite Volksmassen. Sollen diese immer wieder
«verschmachtet und zerstreut gelassen werden wie Herden, die keinen
Hirten haben», weil die Hirten eben doch nicht da sind, deren
«Stecken und Stab sie tröstet, indem er einmal gegen einen einbrechenden

Wolf geschwungen wird»? Es kann dann doch so herauskommen,
daß diese Menschen, die vergeblich auf ein Wort gewartet haben,
eben zu andern gehen, die es ihnen sagen, zum Papst oder zu Truman
meinetwegen, und das ist ja dann auch ganz recht so. Schließlich hat
sich in der Hitler-Zeit auch Karl Barth an einer Churchill-Rede, an
einer Faulhaberschen Kardinalspredigt oder einer gutsißenden Corni-
chonsatyre erbaut und nicht verächtlich darüber geredet. Und er ist,
als er seinen Kampf gegen den nazistischen Gößendienst kämpfte,
doch auch von einem zu mindestens 90 Prozent zustimmend kopf-
nickenden Schweizervolk umgeben gewesen. Und doch war seine
Stimme und seine theologische und kirchliche Begründung des Kampfes
nichts weniger als überflüssig, denn er hat damals doch eben noch
einiges gesagt, was Churchill und Faulhaber nicht hatten sagen können.

Und genau so braucht heute das Wort eines reformierten Theologen

nicht den gleichen Tenor zu haben wie dasjenige eines amerikanischen

Politikers oder eines vatikanischen Kirchenfürsten. Wenn
begründete Angst besteht, ein Wort gegen den Bolschewismus könnte
allzu bürgerlich verstanden werden, so ließe sich damit unschwer ein
unbürgerliches Wort verbinden, eine soziale Bußpredigt an die Adresse
des Bürgertums, die völlig unmißverständlich sein könnte. Im übrigen
aber glaube ich, daß diese Angst vor zweifelhaften Kampfgefährten

350



nun nicht das Wichtigste ist heute. Heute ist ein Zusammenschluß
aller derer nötig, die die Menschlichkeit, die Freiheit und eine in Frieden

geordnete Welt wollen. Und über dieser gebieterischen Notwendigkeit

zerbrechen die alten Fronten, die alten Klassen- und
Parteitrennungen und auch die konfessionellen Gegensäße. Wir haben in
dieser Zeit, deren Gepräge und Gefahr die absolute Mißachtung des
Menschen ist, jedem die Hand zu reichen, der für die Heiligkeit des
Menschen einsteht. (Dazu gehört allerdings Franco nicht, was wir
den vatikanischen Kirchenführern deutlich sagen müßten, bevor wir,
was wir gerne täten, ihnen die Hand reichen können.) Aber auch hier
kein Pharisäismus Der Schweizer, der findet, daß er seine reine Hand
dem Amerikaner nicht reichen könne, weil es dort noch eine rassische
Diskriminierung der Neger gebe, ist ein Pharisäer. Er braucht sie nicht
der Minderheit der rassischen Heßer zu geben, sondern der erdrückenden

Mehrheit derer, die jene primitive Rückständigkeit bekämpfen.
Und im übrigen wollen wir nicht vergessen, daß wir weder 1917 noch
1940 auf die entscheidende Mitwirkung der Amerikaner bei der
Überwindung der deutschen Gefahr verzichtet haben. Wenn sie uns damals
nicht zu schlecht waren — uns zu retten —, warum sollten sie es nun
heute sein? Ja, es ist nicht gerade eine vornehme Gesinnung, die sich
nun gegenüber denen, denen wir so sehr zu Dank verpflichtet sind, in
beständiger hämischer und selbstgerechter Kritik ergeht. Der westliche
Mensch, sei er Amerikaner oder Schweizer, Engländer oder Franzose,
ist in der Tat nichts Besseres als Mensch, und seine Institutionen und
Wirtschaftssyteme tragen das Gepräge seines Wesens, über dem
östlichen Menschen, der wahrhaftig so gut (wenn nicht besser, weil
ursprünglicher) ist als der westliche, liegt aber ein seinem tiefsten
Wesen fremdes, nichtmenschliches Etwas, das sich «Staat» nennt, in
Wirklichkeit aber ein Monstrum ist. Das ist der Unterschied zwischen
West und Ost.

Wir kehren zu unserer Auseinanderseßung mit Karl Barth und
seiner Weigerung, ein Wort in dieser Sache zu sagen, zurück. Wir
haben nicht das Gefühl, daß es in unserer Welt einen Überfluß an
Stimmen gebe, die sich für das Recht und die Menschlichkeit erheben.
Wir sind vor allem noch nie unter dem Eindruck gestanden, daß die
Kirhe in dieser Sache zu laut und zuviel geredet habe. Gerade sie hat
allerdings, wenn sie schon redet, besonders dringenden Anlaß, die
Lauterkeit ihrer Motive zu prüfen. Ein durch die mitschwingende
Sorge um ihren Großgrundbesiß verschärfter kirchlicher Eifer gegen
den Bolschewismus oder eine durch die Freundschaft mit dem blutigen
Franco Lügen gestrafte Ablehnung der Diktatur ist eine
mißlichheuchlerische Sache. Und sicher kann auch bei uns alles mögliche,
nicht ganz Lautere unbewußt mitschwingen, so daß der Ton unserer
Posaune nicht ganz rein tönt. Aber gerade in der Theologie Barths
weiß man ja gut genug, wie es um den menschlichen Faktor bei der

351



Verkündigung des prophetischen Wortes bestellt ist. «Wehe mir! Ich
bin verloren, denn ich bin ein Mensch mit unreinen Lippen und wohne
unter einem Volk mit unreinen Lippen.» Und doch liegt der Zwang
des Redens auf mir. Die Lippen des Propheten wurden durch einen
glühenden Stein vom Altar entsühnt. Wir haben einfach ganz schlicht
die Verantwortung zu tragen und die Konsequenzen auf uns zu
nehmen. Wir können nicht sagen, ob die Sache billig ist; auch Karl
Barth kann es nicht sagen. Es bedeutet sicher einstweilen in unserm
Lande kein Risiko, es mit den Kommunisten zu verderben. (Immerhin
ein etwas größeres als, wenn man es mit den Amerikanern verdirbt.)
Ob die Kommunisten ein kleines Häuflein sind, darauf kommt es
bekanntlich bei dem System, das sie vertreten, nicht an. Es ist das Wesen
des Terrors, daß er von oft kleinen Minderheiten über die Mehrheit
ausgeübt wird. Es gibt Länder, wo das über Nacht gekommen ist. Die
Situation der kleinen — und auch einiger großer — Länder Europas
ist nicht derart, daß sie unbedingt ruhig schlafen könnten. Einige sind
bei dem Fall der Tschechoslowakei erwacht. Es kommt uns doch etwas
ahnungslos vor, wenn Barth die Erörterung dieser Dinge als ein
«Deklamieren gegen irgendeinen uns fernen und leicht durchschaubaren

Unfug» bezeichnet. Was die Ferne anbelangt, sollte sich Barth
von militärischen Sachverständigen darüber aufklären lassen, wie
manche Tage es etwa dauern könnte bis die große Walze da wäre.
Und auch mit der «leichten Durchschaubarkeit des Unfugs» ist es
leider nicht so weit her. Das beweist vorerst einmal die Zahl derer,
die den «Kommunismus» niht durchschaut haben. Barth redet von
den «paar westeuropäischen Kommunisten». In Italien hat ein Drittel
kommunistisch gestimmt, und in Frankreich zählen sie ebenfalls nach
Millionen. Alle diese Menschen haben den Kommunismus nicht
durchschaut, sondern glauben irgendwie an ihn, viele sogar mit glühender
Überzeugung und größter Opferbereitschaft.

Barth sagt von seinem Kampf gegen den Nationalsozialismus : «Es
ging um Leben und Tod, um die Abwehr gegen die wirklich uns selbst
auf den Leib und auf die Seele rückende, aber als solche sogar für
Tausende von christlichen Augen wirksam maskierte Gottlosigkeit.
Eben darum habe ich damals geredet und nicht geschwiegen.» So
erscheint ihm seine Rolle, nachdem er — leider um ein kleines
verspätet — in die antihitlerische Front einschwenkte; aber von denen,
die heute ihre Stimme gegen die totalitäre Gefahr erheben, sagt er,
daß sie «ihr Mütchen nach Herzenslust kühlen». Wir anerkennen
Barths echte Verdienste in jenem Kampf, und auch was daran legendär
ist, würden wir nachgerade auf sich beruhen lassen. Aber wir haben
doch wohl auch das Recht, uns für die Anerkennung der Ernsthaftigkeit

unseres heutigen Kampfes zu wehren.
Wenn ein so großer Teil des nach sozialer Gerechtigkeit hungernden

Proletariates auf die sozialistische Tarnung des östlichen Totali-

352



tarismus und Imperialismus immer noch hereinfällt, dann scheint es

uns, daß die Maskierungskünste dieser heute uns bedrohenden Macht
noch wesentlich größer sind als der wirklich «leicht durchschaubare
Unfug» des Hitlertums. Man kann doch immerhin sagen, daß außerhalb

Deutschlands und außerhalb des Bereiches der deutschen Seele
lediglich die allerdings nicht ganz kleine Zahl von Kindsköpfen,
Psychopathen, in die Politik verirrten Nursportlern, Nurmilitaristen,
Glücksrittern und Gangsternaturen an Hitler geglaubt haben. Dazu
kam dann nach den phänomenalen Siegen Hitlers der Zuzug der
Erfolgsanbeter und Machtspekulanten. Ganz anders aber sieht die
Gefolgschaft des Kommunismus heute aus. Wohl sind jene oben genannten

Typen von desperater Gestalt auch darunter zu finden. Aber der
Gewalthaufe besteht aus Menschen, die ehrlich an den Mythus vom
östlichen «Vaterland des Sozialismus» glauben und von dorther das
Heil erwarten. Gerade diese Menschen sind uns wertvoll genug, daß
wir sogar «mit einem bißchen Gedankenaufwand» versuchen, ihnen
klarzumachen, daß sie einem Trug zum Opfer gefallen sind. Gerade
um diese Menschen geht es uns; etwas an ihnen ist uns ehrwürdig,
nämlich ihr Hungern und Dürsten nach Gerechtigkeit. Wir wollen
Freiheit und Menschlichkeit für alle, auch für den Bürger und den
Bauern, aber das Proletariat liegt uns am meisten am Herzen. Diese
Menschen verführt und betrogen zu sehen, ist uns das Unererträg-
lichste von allem. Eines Morgens in einer Volksdemokratie zu
erwachen, das ist vielleicht für eine Gruppe von Parteigenossen, denen
die Machtgier im Blute sißt und die längst danach gedürstet haben,
einmal «das Gefährliche im Menschen» ausleben zu können, eine
berauschende Sache, aber für die Masse der Proletarier ist es eine furchtbare,

tragische Enttäuschung; sie erkennen, daß sie nichts gewonnen
haben, daß sie für das heilige menschliche Erstgeburtsrecht der Freiheit
nicht einmal das Linsengericht einiger wirtschaftlicher Erleichterung
bekommen haben. Keine freien Gewerkschaften mehr, kein Streikrecht
mehr, dafür Spißel, Blockwarte, Denunzianten und der ganze
unsägliche Druck des kalten Terrors und der Diktatur.

«"Unzeitgemäße Betrachtungen»

Wir stimmen Barth darin durchaus zu, wenn er sagt, daß das Wort
der Kirche aus der Situation heraus und nicht einfach von abstrakten,
ewig gültigen Prinzipien her gesprochen werden muß. Dieser in der
Situation liegende Zwang, ein Wort zum Kommunismus zu sagen,
liegt aber heute vor. Daß dieses Wort nicht bürgerlich-antikommunistisch,

sondern geradezu echt kommunistisch, das heißt biblisch-kommunistisch

sein müßte, darauf würde die Kirche dann allerdings kommen

müssen. Auch auf den Gedanken, daß in der vom Osten
kommenden Bedrohung ein Gericht für die westliche Kultur und das westliche

Christentum liegt, müßte sie kommen. Aber für nicht der Situa-

353



tion entsprechend halten wir es, wenn dem gegenüber, was «die
dreizehn Männer des Kremls» mit ihrem Volk seit dreißig Jahren treiben,
und dem gegenüber, was sie den Balten, den Ungarn, den Tschechen
antun und schließlich der ganzen Welt antun möchten, Schweigen als
das bessere Teil empfohlen wird. Es handelt sich da nicht um den
Kampf gegen einen -ismus, den sich wieder einmal einer in seiner
Studierstube zurechtgelegt hat, sondern um den Kampf gegen aktuelles

Unrecht. Darum erscheinen mir die Ausführungen Barths gerade
eben nicht «aus der Situation herausgewachsen», sondern sein Brief
an Emil Brunner ist eine jener «unzeitgemäßen Betrachtungen», wie sie
Barth nicht zum erstenmal in seinem Leben geschrieben hat. Man ist
da schon — und zwar von Barth selbst — gezwungen, an diese Dinge
zu erinnern, zum Beispiel an die unzeitgemäßen Betrachtungen, die er
ganz am Anfang des Aufkommens des Hitlertums angestellt hat. Oder
wenn er nach dem ersten Weltkrieg den Christen empfahl, sich «den
Militarismus mit einer energischen, den Pazifismus aber mit einer
freundlichen Gebärde vom Leibe zu halten», so konnten wir auch das
nur als äußerst unzeitgemäß empfinden. Wir waren damals der
Meinung, daß ein leidenschaftliches Aufstehen aller nationalen Kirchen
und der ganzen Ökumene gegen Krieg und Weiterrüsten ein Beweis
dafür gewesen wäre, daß die Kirchen aus dem Jammer des ersten
Weltkrieges heraus die Stimme Gottes vernommen hätten, das Gotteswort,

das die Friedenstat von der Christenheit forderte.
Wir wollen nicht vergangene Dinge ausgraben, und wir wollen

auch uns selbst nicht als die hinstellen, die keine Fehler gemacht und
nie unzeitgemäß geredet und sich in der Tonart nie vergriffen hätten.
Wir wollen auch den Unterschied zwischen der Situation, in der sich
der 1933 in Deutschland lebende Karl Barth befand, von uns, die wir
in der schweizerischen Geborgenheit lebten, keinen Augenblick
vergessen. Aber wenn Barth denen, die heute die Stimme gegen das jeßt
die Welt bedrohende freiheitsfeindliche System erheben zu müssen
glauben, ein abstraktes, doktrinäres und dazu billiges Reden vorwirft,
dann sind wir genötigt, ihn bei seiner Forderung auf das Reden aus
der wirklichen Lage heraus sogar rückwirkend zu behaften.

Nur in der Wahrheit ist friedensboffnung
Wir wenden uns einem weiteren Vorwurf zu, der gegen uns aus

unsern eigenen religiös-sozialen Reihen erhoben worden ist. Man hat
diesen Vorwurf ziemlich massiv so formuliert, daß am Ende des
Weges, den wir mit unserer geistigen Bekämpfung des Sowjetsystems
beschritten hätten, die «Atombomben über Rußland», das heißt der
dritte Weltkrieg, stünden. Nichts beweist so sehr, daß die Menschen
aus der Geschichte nichts lernen wie dieser Vorwurf. Der zweite Weltkrieg

ist — das dürfte jeder wissen — gerade dadurch, nur dadurch
entstanden, daß man die Wahrheit über die Diktaturen der Mussolini

354



und Hitler nicht oder erst zu spät ausgesprochen hat. Diese Nichtse
sind nicht nur durch ihre eigenen Lügen, sondern vor allem auch durch
die Verlogenheit der Umwelt zu gefährlichen «Größen» geworden.
Man hat diese katilinarischen Existenzen, modern ausgedrückt: Gangster,

als Staatsmänner gelten lassen. Man hat die Wahrheit über ihr
Wesen und Treiben nicht sehen und nicht ausgesprochen haben wollen.

Man hat ihre Innenpolitik möglichst mit Stillschweigen zugedeckt,
so daß man dann auch ahnungslos war in bezug auf das, wessen man
sich in der Außenpolitik von ihnen zu versehen hatte. Man hat ihnen
verlogene gute Worte gegeben; ihre Opfer aber hat man wortlos und
achselzuckend preisgegeben. Man hat ihre himmelschreienden
Verbrechen an den Menschen ihres Machtbereiches schonend zugedeckt
durch die Bewunderung ihrer Leistungen. Die Erschlaffung des
sittlichen Gefühls war derart ungeheuer, daß man die Zertretung des
Rechtes als durch pünktlich fahrende Züge und durch Bau von
Autostraßen und Staudämmen für aufgewogen hielt. Anstatt ihnen die
eisige Verachtung zu zeigen, die sie verdienten, anstatt den Cordon
sanitaire um sie zu ziehen, ist man zu ihnen als zu verhandlungswürdigen

Vertragspartnern gewallfahrtet. Das Resultat war der Krieg. Von
der Lüge Frieden zu erwarten, ist Torheit, nein es ist Schlimmeres:
tiefer Unglaube, eine Verhöhnung der sittlichen Fundamente des
Lebens, Friedenshoffnung beruht allein auf der Wahrheit. Natürlich
keine Garantie Auch die Wahrheit ist nie ohne Wagnis. Es kann zu
spät sein. Das ist nicht in unsere Hand gegeben. Aber an der
Glaubenseinstellung sollen wir nicht rütteln lassen. Zuerst die Wahrheit,
in diesem Falle die Wahrheit über Rußland, über die Sklaverei in Sibirien,

über die Deportationen, über die Scheinprozesse, über die Morde
an Troßki und den Troßkisten, über das Verschwinden von Menschen
ohne Zahl. Zuerst die Wahrheit. Es ist eine bedrückende Sache, wenn
wir dem großen und zentralsten Saß, daß wir zuerst nach dem Reiche
Gottes und nach seiner Gerechtigkeit zu trachten haben, keine lebendige

Anwendung mehr zu geben vermögen; wenn wir nicht mehr
glauben, daß dem, der nach dem Reiche Gottes trachtet, in diesem
Falle nach der Wahrheit, daß ihm «alles andere hinzugetan» wird. Die
russische Wahrheit liegt aber nicht darin, daß sie «Ungeheures
geleistet und geschaffen» haben, sie liegt nicht in den Staudämmen und in
den Traktoren und der ganzen aus dem Boden gestampften Industrialisierung,

sie liegt auch nicht in den Kinderkrippen und in den
Ferienheimen für Arbeiter (speziell für gute Parteigenossen), sie liegt auch
nicht in der Oberwindung des Analphabetismus und in der «Emanzipation»

der Frau. Und wenn das alles noch zehnmal größer wäre, wenn
es sogar die amerikanischen Dimensionen überträfe, wenn kein Wort,
das darüber gesagt wird, Propaganda wäre — es wäre nicht die Wahrheit

über Rußland. Nach all dem fragt die Weltgeschichte schließlich
nicht, nach dem fragt Gott nicht, nach all dem dürfen auch wir nicht

355



oder erst in zweiter oder sechster Linie fragen. In erster Linie sind alle
Menschen, alle Völker, alle Regierungen nach der Gerechtigkeit und
nach der Menschlichkeit gefragt. Darum haben wir das Recht, nein die
Pflicht, einseitig und hartnäckig auf diesen Dingen herumzureiten, von
denen allein das Heil abhängt. Das sind seltsame Freunde des russischen

Volkes, seltsame «Freunde der Sowjetunion», die sich für Recht
und Freiheit dieses am meisten gemarterten Volkes nicht interessieren,
dafür aber ihre Despoten beschönigen, Wir warten sehnsüchtig darauf,
daß auch diesem zu Großem berufenen Volk der Tag der Freiheit
erscheinen wird.

Die weltgeschichtliche Aufgabe der Vereinigten Staaten

Wir kehren noch einmal zurück zu dem, was man das Problem
Ost-West genannt hat, wenn wir zum Schluß noch ein Wort sagen
über die Rolle der Vereinigten Staaten von Amerika. Es ist ein Wort,
mit dem wir Ärgernis zu erregen riskieren müssen, denn über Amerika
in überheblicher Geringschäßung zu reden, ist bei uns gedankenlose
Mode geworden. Wir aber sprechen es als unsere tiefe Überzeugung
aus, daß es Gott gefallen hat, diesem Amerika mit allen seinen
Fehlern, Lastern und innern Gefahren eine große geschichtliche Aufgabe
zuzuweisen. Auf ihm ruht die Hoffnung der Freiheit und des Friedens.
Wir stimmen dem zu, was gesagt worden ist: «Entweder werden wir
eine Pax americana haben oder dann überhaupt keine.» Der in der
Schweiz ebenso beliebte wie unüberlegte Neutralismus mit seiner
Parole «weder Ost noch West» ist völlig irreal. Und er ist entseßlich
pharisäisch und töricht anmaßend dazu. Wir Europäer haben sicher
einiges, das Amerika nicht hat. Aber wir können uns nicht mehr selber
helfen, und zwar nicht nur äußerlich, sondern auch innerlich nicht,
denn Amerika hat auch etwas — es mag unserm abendländisch-europäischen

Hochmut passen oder nicht —, das wir nicht haben, und
zwar an inneren Werten. Es ist eine providentielle Fügung gewesen,
daß der Gedanke der Freiheit und des Gewissens vom Calvinischen
Genf aus über Schottland, England und Holland mit den Pilgervätern
und andern um ihres Glaubens willen Verfolgten nach der neuen Welt
ausgewandert ist, damit er dort eine große Heimat schaffe, und —
damit er von dort wieder herüberkomme und denen helfe, die sich
nicht mehr selber zu helfen vermögen. Der Isolationismus ist offenbar
in keiner Weise mehr Gottes Wille, nicht mehr für Amerika, aber
ebensowenig, ja noch weit weniger für uns. Den besten Amerikanern
ist das längst bewußt, und sie haben leuchtende Taten der Solidarität
und für die gemeinsame Freiheit getan. Nur wir verharren noch in
unserm blinden und in seiner Überheblichkeit immer lächerlicheren
Isolationismus.

Es geht heute vor allem andern um die Wiederaufrichtung der im
Faschismus, im Bolschewismus und im Antisemitismus zusammen-

356



gebrochenen Idee der Humanität. Diese hat ihre staatspolitische Form
in der auf der Proklamation der Menschenrechte beruhenden Demokratie

gefunden. Diese Idee trägt auch die soziale Befreiung in ihrem
Schoß, während jede Form der Tyrannei immer nur Entwürdigung des
Menschen gebären wird. Für den "Sozialismus läßt sich nur von freien
Völkern etwas erhoffen. Darum haben wir Amerika, troß seinem
kapitalistischen Wirtschaftssystem mit all seinen Tollheiten, Glauben
entgegenzubringen; der «unsterbliche Same der Freiheit» ist in seinen
Boden gesenkt, und er wird immer wieder keimen und in völlig neuen
Gestaltungen der menschlichen Dinge sich als lebendig erweisen. Wo
aber Knechtschaft ist, da ist der Tod.

Das große Ziel

Jenseits dieses Zusammenschlusses des Westens aber erhebt sich
das vollkommene Ideal der Vereinigung aller Völker, dieses Zieles, an
dem die Seele eines Leonhard Ragaz so glühend hing. Wenn einmal
alle einzelnen Völker ihre Freiheit erlangt haben, dann wird es sich
zeigen, daß dieser Gedanke ihrer Vereinigung zur Reife gekommen
ist. Er muß aber jeßt schon hinüberzuleuchten versuchen zu denen,
welchen das Recht über sich selbst zu verfügen noch vorenthalten ist.
Sie müssen es spüren, daß die Welt auf ihre Freiheit und auf die
brüderliche Gemeinschaft mit ihnen wartet, wissend, daß sie gerade von
ihnen, die so tief gelitten haben, Großes zu empfangen hat.

Paul Jrautvetter.

Weltrundschau
(unter alleiniger Verantwortung des Verfassers)

Krise um Berlin Eine Monatsrundschau über eine Welt zu
geben, die sich von Tag zu Tag ändert, heißt

immer Gefahr laufen, daß, was man am Anfang geschrieben hat,
bereits überholt ist, wenn man am Schluß ankommt. Dieses Risiko steht
mir besonders lebhaft diesmal vor Augen, da ich an die Abfassung der
vorliegenden Chronik herangehe. Alle Welt redete ja in diesen Tagen
vom neuen Krieg, der über Nacht ausbrechen könne, und wenn auch
inzwischen eine unverkennbare Entspannung eingetreten ist, so bleibt
die Lage dennoch kritisch genug. Das Sturmzentrum — um in diesem
Sommer des Mißbehagens, da wir alle Tage nur von Störungen,
Depressionen und Entladungen hören, auch im Stil der Wetterberichte zu
reden — liegt über Berlin. Der Kampf um die Beherrschung der
ehemaligen deutschen Reichshauptstadt, der zwischen der Sowjetunion
und den Westmächten entbrannt ist, drohte eine Zeitlang direkt zu
einer fatal -gewalttätigen Lösung zu drängen. Man schrieb den Russen

357


	Der Sinn unserer Auseinandersetzung : ein Schlusswort zu der Diskussion in den "Neuen Wegen" und um die "Neuen Wege"

