
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 7-8

Artikel: Zur Verständigung zwischen Kirche und Arbeiterschaft

Autor: Fischer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Verständigung zwischen Kirche
und Arbeiterschaft

Nach der Pfarrwahl der Kirchgemeinde St. Alban-Breite in der
Stadt Basel wendeten sich am 24. April 1948 einige ungenannte
Kirchgenossen in den «Basler Nachrichten» mit einem «Offenen Brief» von
ungewöhnlicher Rückhaltlosigkeit gegen den damaligen Inhaber der
Pfarrstelle O. M. Aus dieser längeren Kundgebung greifen wir jeßt
nur den einen Punkt heraus, der die Verfasser in Harnisch brachte und
der ein offenbares Mißverständnis enthielt; der ganze Sachverhalt ist
nicht nur von lokaler, sondern von allgemeiner Bedeutung. Der
genannte Pfarrer hatte im Mai 1945 die Synode zu einer Abänderung
der Organisation des Pfarramtes eingeladen, «weil sonst die Masse
der Außenstehenden niht erreicht wird». Darauf legte der Kirchenrat
am 15. Januar 1947 einen «Ratschlag betreffs Neueinteilung der
Münstergemeinde» vor, und zwar spezielle Zweiteilung der dazugehörigen
Gemeinde St. Alban-Breite. Die Zweiteilung schien gegeben, weil die
Arbeiterschaft sich nach einer bestimmten Richtung angesiedelt hatte,
eben in der «Breite», wo bei den leßten Großratswahlen 398 Stimmen
der Partei der Arbeit und 585 Stimmen der Sozialdemokratie,
zusammen 983 Stimmen eingelegt worden sind. Die übrige
Bevölkerung dagegen war in dem «früher wohlhabenden» Albanquartier
verblieben. Die neue Einteilung hat ohne Zweifel den Sinn, daß
in Zukunft von Kirche und Pfarrer der besonderen geistigen Eigenart
dieses Stadtviertels mehr Aufmerksamkeit und Verständnis geschenkt
werden sollte. Also: Verständigung zwischen der Kirche und der
Arbeiterschaft und damit verbunden das Versprechen eines eigenen
Pfarrhauses und eines späteren eigenen gottesdienstlichen Gebäudes.
Allein in der Hiße des Gefechtes wurde von jenen BriefSchreibern
Freund und Feind verwechselt und die gute Absicht in ihr Gegenteil
verkehrt, dergestalt, wie wenn sich Pfarrer, Kirchenrat und Synode
der bösen Absicht schuldig gemacht hätten, die in Jakobus' Kapitel 2
gerügt wird, Vers 4: «Ist es recht, daß ihr solchen Unterschied
(zwischen arm und reich) bei euch macht?» Und Vers 1 : «Haltet nicht
dafür, daß der Glaube an Jesum Christum, unsern Herrn der Herrlichkeit,

Ansehung der Person erleide.» — Das ist eine schlimme
Mißdeutung gewesen!

Bleiben wir also bei der «guten Absicht», das heißt bei der Einschätzung

unserer Arbeiterschaft durch die Kirche in bonam partem, nicht
in malam partem. Das allein entspricht der Wahrheit. Und auch der
Notwendigkeit. Denn die evangelische Kirche der Gegenwart ist in
wachsendem Maße vor die Aufgabe gestellt, auch der marxistisch
denkenden Arbeiterschaft das Evangelium zu verkünden neben allen
andern Aufgaben. Aber davon ist es im lauten Wahlkampf um den

342



Pfarrer zu St. Alban mäuschenstill geblieben. Und doch, ebenso wie
vom Dorfpfarrer zu fordern ist, daß seine Verkündigung die bäuerliche

Anschauungswelt wirklich trifft, so wird heute von einem
Stadtpfarrer erwartet werden müssen, daß er das Evangelium auch dem
Proletariat zu bringen versteht. Früher, als die sozialistische Arbeiterschaft

noch weitgehend in den bürgerlich-christlichen Anschauungen
lebte, war das leichter; dem damaligen sozialpolitischen Grundsaß:
«Der Starke hilft dem Schwachen» kommt ja das Evangelium direkt
entgegen. Aber seit Jahrzehnten ist die marxistische Bewegung dazu
übergegangen, einen eigenen proletarischen Kulturkreis zu schaffen,
eine neue, fremde Denkweise, die oft genug auch Elemente der
bolschewistischen Gottlosenbewegung aufweist. Da regt sich in der Kirche
sofort der Widerspruch mit vollem Recht. Aber er darf sich nicht im
Tone der überhebung äußern, denn wir erkennen das Antichristentum
im eigenen Herzen und damit mitten in der Kirche Jesu. In diesem
Falle wird aber zugleich mit dem Widerspruch die Möglichkeit zur
«Anknüpfung» sichtbar; so wollen wir jeßt die «gute Absicht» nennen.
Die Möglichkeit der Anknüpfung liegt also in der gemeinsamen
Wurzelverwandtschaft zwischen der offenen Auflehnung gegen Gott und
dem Bösen, das in unserer eigenen Seele verborgen liegt. Die Waffe
nun, mit der die Christenheit die Empörung gegen Gott, sei es in
dieser oder jener Form, bekämpfen soll, ist nach Epheser 6, 15 «das
Evangelium des Friedens», das heißt so viel als: Christus ist für uns
Gottlose gestorben, in ihm ist die Liebe erschienen, die den Gottesgegner

umfangen und überwinden will. Wenn die Christenheit für
diejenigen bittet, die sie beleidigen und verfolgen (Matthäus 5, 44),
dann tut sie es in der Gewißheit, daß Gottes Gnade auch den Gottlosen

zuteil wird. Dann muß sie aber auch mit dieser Kunde bis zu
den Gegnern des Gottesglaubens vordringen können. Und wenn diese
mit ihrer neuen, uns fremden Begriffswelt die christliche Botschaft nicht
mehr aufnehmen können, dann muß bei uns die Besinnung einseßen
darüber, inwieweit die marxistischen Begriffe, die einen ganz bestimmten

Inhalt haben, die Möglichkeit bieten, in die christliche Verkündigung

eingefügt zu werden. Schließen wir also mit einem Beispiel dieser
Besinnung, das überdies zeigen möge, wie der Pfarrer der philosophischen

Bewegung stets ernste kritische Aufmerksamkeit schuldig ist,
weil die Probleme, welche sie bearbeitet, nie willkürlich gebildet werden,

sondern aus dem Tatbestand des menschlichen Lebens entstehen,
und weil die Christenheit selbst ja auch das Humane an sich hat.

Schon Schopenhauer hatte gelehrt, daß das Bewußtsein als
Gedanke, Vorstellung und Überzeugung nicht etwas Ursprüngliches und
Unabhängiges ist, sondern der ziellose Wille ist das Ursprüngliche;
erst später hat er das Bewußtsein geschaffen, damit er ein Ziel habe,
besser gesagt: den Schein eines Zieles, der den wahren Sachverhalt
verschleiert mit dem «Schleier der Maja». Ganz ähnlich lautet die

343



ideologielehre von Karl Marx : «Bewußtsein als Gedanke, Vorstellung
und Überzeugung ist nichts Selbständiges, sondern abhängig vom
Sein», vom ökonomisch-sozialen «Sein». Dieser wirtschaftliche «"Unterbau»

bestimmt grundlegend den «Überbau» des geistigen Lebens in
Philosophie, Sittlichkeit und Religion; ihre Ideen sind nur illusionäre
Spiegelungen eines Machtbegehrens, eben Ideologien, das heißt Kampfmittel

der verschiedenen Menschenklassen im Streit untereinander.
So gewiß nun diese Theorie als Ganzes eine Verirrung des menschlichen

Geistes bedeutet, so wenig darf übersehen werden, daß sie ein
Wahrheitsmoment enthält: Sie enthüllt uns nämlich die tatsächliche
Überbetonung der Wirtschaft, wie sie in der kapitalistischen Epoche
zustande gekommen ist, eine Art «Verwirtschaftlichung» des Geisteslebens,

die uns aber vorher niht bewußt geworden ist. Darüber hinaus

deutet die Theorie an, daß ökonomische Gebundenheit auch die
religiöse Haltung des Menschen verderben kann. Dadurch wird sich
der Prediger belehren lassen können darüber, daß die Sünde, die er
herausstellt, auch da vorliegen kann, wo eine Verhüllung derselben
durch eine Ausrichtung auf Gott stattfindet. Wie hat doch Jesus die
Sünde, die Selbstbehauptung des Ichs und des Endlichen, die innerhalb
der religiösen Sphäre liegt, so sehr bekämpft! Die Führer seines Volkes
schienen wohl die Förderung der «Gerechtigkeit» beim Volk durch
das drückende Geseß im Auge zu haben, aber indem sie zum Beispiel
das eine Sabbathgebot in mehr als dreißig Verbote zerlegten, zeigten
sie zugleich durch ihre Teilnahmslosigkeit und Kälte, daß der ganze
Eifer nur eine Verschleierung ihrer Absicht war, vor den Menschen
in Ansehen zu stehen, also eine Art Opium für das gedrückte jüdische
Volk. Die Tätigkeit der Rabbiner sollte unentgeltlich sein. Aber e*-

kam vor, daß sie sich für ihre Leistungen bezahlen ließen, und
schmählicherweise von anlehnungsbedürftigen Witwen Daher das Wehe
des Herrn nach Matthäus 23, 14 an die Adresse derer, «die der
Witwen Häuser fressen, und wenden lange Gebete vor». Wir sehen
hier, wie der bewußte oder auch unbewußte Gebrauch der Religion im
Dienste des Machtwillens außerordentlich naheliegt.

Wir fassen zusammen und sagen, die Beurteilung des Menschen,
wie sie von der marxistischen Ideologielehre angedeutet wird, kann
der christlichen Verkündigung zu einer Exemplifizierung der zu
bezeugenden Sündhaftigkeit verhelfen.

Vor hundert Jahren schrieb Johann Hinrich Wichern, der Vater
der «Inneren Mission» die Worte: «Neue Wege werden zu betreten
sein, um in die von der Kirche bisher unerreichten Proletariermassen
die Predigt des Evangeliums zu tragen.» Sein Heroldsruf war
wirkungslos verhallt; denn so ungemein wertvoll die Werke der Inneren
Mission gerade in der heutigen Notzeit auch sind, für die Einwirkung
der Kirche auf das Proletariat sind sie fast belanglos geblieben.

E. Jisdher.

344


	Zur Verständigung zwischen Kirche und Arbeiterschaft

