Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 7-8

Artikel: Zur Verstandigung zwischen Kirche und Arbeiterschaft
Autor: Fischer, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Verstindigung zwischen Kirche
und Arbeiterschaft

 Nach der Pfarrwahl der Kirchgemeinde St. Alban-Breite in der
Stadt Basel wendeten sich am 24. April 1948 einige ungenannte Kirch-
genossen in den «Basler Nachrichten» mit einem «Offenen Brief» von

" ungewohnlicher Riickhaltlosigkeit gegen den damaligen Inhaber der

Pfarrstelle O. M. Aus dieser lingeren Kundgebung greifen wir jetst
nur den einen Punkt heraus, der die Verfasser in Harnisch brachte und
der ein offenbares Mifverstindnis enthielt; der ganze Sachverhalt ist
nicht nur von lokaler, sondern von allgemeiner Bedeutung. Der ge-
nannte Pfarrer hatte im Mai 1945 die Synode zu einer Abinderung
der Organisation des Pfarramtes eingeladen, «weil sonst die Masse
der Auflenstebenden nicht erreicht wird». Darauf legte der Kirchenrat
am 15. Januar 1947 einen «Ratschlag betreffs Neueinteilung der Miin-
stergemeinde» vor, und zwar spezielle Zweiteilung der dazugehérigen
Gemeinde St. Alban-Breite. Die Zweiteilung schien gegeben, weil die
Arbeiterschaft sich nach einer bestimmten Richtung angesiedelt hatte,
eben in der «Breite», wo bei den letsten GrofSratswahlen 398 Stimmen
der Partei der Arbeit und 585 Stimmen der Sozialdemokratie, zu-
sammen 983 Stimmen eingelegt worden sind. Die iibrige Bevol-
kerung dagegen war in dem «frither wohlhabenden» Albanquartier
verblieben. Die neue Einteilung hat ohne Zweifel den Sinn, daf}
in Zukunft von Kirche und Pfarrer der besonderen geistigen Eigenart
dieses Stadtviertels mehr Aufmerksamkeit und Verstindnis geschenkt
werden sollte. Also: Verstindigung zwischen der Kirche und der
~ Arbeiterschaft und damit verbunden das Versprechen eines eigenen
Pfarrhauses und eines spiteren eigenen gottesdienstlichen Gebdudes.
Allein in der Hite des Gefechtes wurde von jenen Briefschreibern
Freund und Feind verwechselt und die gute Absicht in ihr Gegenteil
verkehrt, dergestalt, wie wenn sich Pfarrer, Kirchenrat und Synode
der bdsen Absicht schuldig gemacht hitten, die in Jakobus’ Kapitel 2
geriigt wird, Vers 4: «Ist es recht, daf3 ihr solchen Unterschied (zwi-
schen arm und reich) bei euch macht?» Und Vers 1: «Haltet nicht
dafiir, dafl der Glaube an Jesum Christum, unsern Herrn der Herrlich-
keit, Ansehung der Person erleide.» — Das ist eine schlimme Mifi-
deutung gewesen!

Bleiben wir also bei der «guten Absicht», das heifit bei der Einschit-
zung unserer Arbeiterschaft durch die Kirche in bonam partem, nicht
in malam partem. Das allein entspricht der Wahrheit. Und auch der
Notwendigkeit. Denn die evangelische Kirche der Gegenwart ist in
wachsendem Mafle vor die Aufgabe gestellt, auch der marxistisch
denkenden Arbeiterschaft das Evangelium zu verkiinden neben allen
andern Aufgaben. Aber davon ist es im lauten Wahlkampf um den

342



Pfarrer zu St. Alban miuschenstill geblieben. Und doch, ebenso wie
vom Dorfpfarrer zu fordern ist, daf§ seine Verkiindigung die biuer-
liche Anschauungswelt wirklich trifft, so wird heute von einem Stadt-
pfarrer erwartet werden miissen, dafl er das Evangelium auch dem
Proletariat zu bringen versteht. Friiher, als die sozialistische Arbeiter-
schaft noch weitgehend in den biirgerlich-christlichen Anschauungen
lebte, war das leichter; dem damaligen sozialpolitischen Grundsats:
«Der Starke hilft dem Schwachen» kommt ja das Evangelium direkt
entgegen. Aber seit Jahrzehnten ist die marxistische Bewegung dazu
ibergegangen, einen eigenen proletarischen Kulturkreis zu schaffen,
eine neue, fremde Denkweise, die oft genug auch Elemente der bolsche-
wistischen Gottlosenbewegung aufweist. Da regt sich in der Kirche
sofort der Widerspruch mit vollem Recht. Aber er darf sich nicht im
Tone der Uberhebung duflern, denn wir erkennen das Antichristentum
im eigenen Herzen und damit mitten in der Kirche Jesu. In diesem
Falle wird aber zugleich mit dem Widerspruch die Mdglichkeit zur
« Ankniipfung» sichtbar; so wollen wir jetst die «gute Absicht» nennen.
Die Moglichkeit der Ankniipfung liegt also in der gemeinsamen Wur-
zelverwandtschaft zwischen der offenen Auflehnung gegen Gott und
dem Bosen, das in unserer eigenen Seele verborgen liegt. Die Waffe
nun, mit der die Christenheit die Emptrung gegen Gott, sei es in
dieser oder jener Form, bekimpfen solﬁ ist nach Epheser 6, 15 «das
Evangelium des Friedens», das heif$t so viel als: Christus ist fiir uns
Gottlose gestorben, in ihm ist die Liebe erschienen, die den Gottes-
gegner umfangen und iiberwinden will. Wenn die Christenheit fiir
diejenigen bittet, die sie beleidigen und verfolgen (Matthius 5, 44),
dann tut sie es in der Gewiflheit, daf} Gottes Gnade auch den Gott-
losen zuteil wird. Dann muf} sie aber auch mit dieser Kunde bis zu
den Gegnern des Gottesglaubens vordringen kénnen. Und wenn diese
mit ihrer neuen, uns fremden Begriffswelt die christliche Botschaft nicht
mehr aufnehmen kénnen, dann mufl bei uns die Besinnung einsetsen
dariiber, inwieweit die marxistischen Begriffe, die einen ganz bestimm-
ten Inhalt haben, die Mdéglichkeit bieten, in die christliche Verkiindi-
gung eingefiigt zu werden, Schlieflen wir also mit einem Beispiel dieser
Besinnung, das iiberdies zeigen moge, wie der Pfarrer der philosophi-
schen Bewegung stets ernste kritische Aufmerksamkeit schuldig ist,
weil die Probleme, welche sie bearbeitet, nie willkiirlich gebildet wer-
den, sondern aus dem Tatbestand des menschlichen Lebens entstehen,
und weil die Christenheit selbst ja auch das Humane an sich hat.
Schon Schopenhauer hatte gelehrt, daf3 das Bewufltsein als Ge-
danke, Vorstellung und Uberzeugung nicht etwas Urspriingliches und
Unabhingiges ist, sondern der ziellose Wille ist das Urspriingliche;
erst spater hat er das Bewufltsein geschaffen, damit er ein Ziel habe,
besser gesagt: den Schein eines Zieles, der den wahren Sachverhalt
verschleiert mit dem «Schleier der Maja». Ganz 3hnlich lautet die

343



Jdeologielebre von Karl Marx: «Bewufltsein als Gedanke, Vorstellung
und Uberzeugung ist nichts Selbstindiges, sondern abhingig vom
Sein», vom 6konomisch-sozialen «Sein». Dieser wirtschaftliche «Unter-
bau» bestimmt grundlegend den «Uberbau» des geistigen Lebens in
Philosophie, Sittlichkeit und Religion; ihre Ideen sind nur illusionire
Spiegelungen eines Machtbegehrens, eben Ideologien, das heifit Kampf-
mittel der verschiedenen Menschenklassen im Streit untereinander.
So gewifl nun diese Theorie als Ganzes eine Verirrung des mensch-
lichen Geistes bedeutet, so wenig darf {ibersehen werden, daf} sie ein
Wahrheitsmoment enthilt: Sie enthiillt uns nimlich die tatsichliche
Uberbetonung der Wirtschaft, wie sie in der kapitalistischen Epoche
zustande gekommen ist, eine Art «Verwirtschaftlichung» des Geistes-
lebens, die uns aber vorher nicht bewuft geworden ist. Dariiber hin-
aus deutet die Theorie an, dafl 6konomische Gebundenheit auch die
religiose Haltung des Menschen verderben kann. Dadurch wird sich
der Prediger belehren lassen kénnen dariiber, dafl die Siinde, die er
herausstellt, auch da vorliegen kann, wo eine Verhiillung derselben
durch eine Ausrichtung auf Gott stattfindet. Wie hat doch Jesus die
Siinde, die Selbstbehauptung des Ichs und des Endlichen, die innerbalb
der religitsen Sphire liegt, so sehr bekimpft! Die Fiihrer seines Volkes
schienen wohl die Forderung der «Gerechtigkeit» beim Volk durch
das driickende Gesets im Auge zu haben, aber indem sie zum Beispiel
das eine Sabbathgebot in mehr als dreiflig Verbote zerlegten, zeigten
sie zugleich durch ihre Teilnahmslosigkeit und Kilte, dafl der ganze
Eifer nur eine Verschleierung ihrer Absicht war, vor den Menschen
in Ansehen zu stehen, also eine Art Opium fiir das gedriickte jiidische
Volk. Die Titigkeit der Rabbiner sollte unentgeltlich sein. Aber es
kam vor, daf} sie sich fiir ihre Leistungen bezahlen liefen, und schmih-
licherweise von anlehnungsbediirftigen Witwen! Daher das Wehe (1)
des Herrn nach Matthius 23, 14 an die Adresse derer, «die der
Witwen Hiuser fressen, und wenden lange Gebete vor». Wir sehen
hier, wie der bewuf3te oder auch. unbewufite Gebrauch der Religion im
Dienste des Machtwillens auflerordentlich naheliegt. ,

Wir fassen zusammen und sagen, die Beurteilung des Menschen,
wie sie von der marxistischen Ideologielehre angedeutet wird, kann
der christlichen Verkiindigung zu einer Exemplifizierung der zu be-
zeugenden Siindhaftigkeit verhelfen.

Vor hundert Jahren schrieb Johann Hinrich Wichern, der Vater
der «Inneren Mission» die Worte: «Neue Wege werden zu betreten
sein, um in die von der Kirche bisher unerreichten Proletariermassen
die Predigt des Evangeliums zu tragen.» Sein Heroldsruf war wir-
kungslos verhallt; denn so ungemein wertvoll die Werke der Inneren
Mission gerade in der heutigen Notzeit auch sind, fiir die Einwirkung
der Kirche auf das Proletariat sind sie fast belanglos geblieben.

E. Fischer.
344



	Zur Verständigung zwischen Kirche und Arbeiterschaft

