
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 7-8

Artikel: Der Weg des Menschen : nach der chassidischen Lehre. 1.,
Selbstbesinnung ; 2., Der besondere Weg ; 3., Entschlossenheit ; 4.,
Bei sich beginnen ; 5., Sich mit sich nicht befassen ; 6., Hier, wo man
steht

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Weg des Menschen
(nach der chassidischen Lehre)

1. Selbstbesinnung
Als Rabbi Schnëur Salman, der Raw1 von Reußen, weil seine

Einsicht und sein Weg von einem Anführer der Mitnagdim2 bei der
Regierung verleumdet worden waren, in Petersburg gefangen saß und
dem Verhör entgegensah, kam der Oberste der Gendarmerie in seine
Zelle. Das mächtige und stille Antliß des Raws, der ihn zuerst, in sich
versunken, nicht bemerkte, ließ den nachdenklichen Mann ahnen,
welcher Art sein Gefangener war. Er kam mit ihm ins Gespräch und
brachte bald manche Frage vor, die ihm beim Lesen der Schrift
aufgetaucht war. Zuleßt fragte er: «Wie ist es zu verstehen, daß Gott der
Allwissende zu Adam spricht: ,Wo bist du?'» «Glaubt Ihr daran»,
entgegnete der Raw, «daß die Schrift ewig ist und jede Zeit, jedes
Geschlecht und jeder Mensch in ihr beschlossen sind?» «Ich glaube
daran», sagte er. «Nun wohl», sprach der Zaddik3, «in jeder Zeit ruft
Gott jeden Menschen an: ,Wo bist du in deiner Welt? So viele Jahre
und Tage von den dir zugemessenen sind vergangen, wie weit bist du
derweilen in deiner Welt gekommen?' So etwa spricht Gott: ,Sechs-
undvierzig Jahre hast du gelebt, wo hältst du?'»

Als der Oberste die Zahl seiner Lebensjahre nennen hörte, raffte
er sich zusammen, legte dem Raw die Hand auf die Schulter und rief:
«Bravo !» Aber sein Herz flatterte.

Was geschieht in dieser Geschichte?
Auf den ersten Blick erinnert sie uns an talmudische Erzählungen,

in denen ein Römer oder sonst ein Heide einen der jüdischen Weisen
über eine biblische Stelle befragt, um einen angeblichen Widerspruch
in der Lehre Israels aufzudecken, und eine Antwort empfängt, die
entweder darlegt, daß kein Widerspruch besteht, oder auf andere Weise
die Kritik widerlegt, woran sich zuweilen eine persönliche Zurechtweisung

knüpft. Bald aber merken wir einen bedeutsamen Unterschied
zwischen den talmudischen Erzählungen und der chassidischen, einen
Unterschied, der freilich zunächst größer erscheint als er ist. Die
Antwort wird nämlich auf einer andern Ebene gegeben als auf der die
Frage gefragt worden ist.

Der Oberst geht darauf aus, einen angeblichen Widerspruch in der
jüdischen Glaubenswelt aufzudecken. Die Juden bekennen sich zu
Gott als dem allwissenden Wesen, aber die Bibel legt ihm Fragen in
den Mund, wie sie jemand fragt, der etwas nicht weiß und es er-

1 Rabbiner.
2 «Gegner»; Bezeichnung der Gruppen, die die chassidische Bewegung

bekämpfen.
3 «Bewährter»; Bezeichnung der Führer der chassidischen Gemeinden.

315



fahren will. Gott sucht Adam, der sich versteckt hat; er ruft in den
Garten hinein und fragt, wo er sich befinde; also weiß er es nicht,
man kann sich vor ihm verbergen, also ist er der Allwissende nicht.
Statt nun aber die Bibelstelle zu erklären und den scheinbaren Widerspruch

aufzuheben, geht der Rabbi nur von ihr aus und benüßt ihr
Motiv, um dem Obersten eine Vorhaltung über sein eigenes bisheriges
Leben, über den Unernst, die Gedankenlosigkeit und den Mangel an
Verantwortungsgefühl in seiner eigenen Seele zu machen. Auf die
sachliche Frage, die, mag sie hier audi ehrlich gemeint sein, doch im
Grunde keine echte Frage, sondern nur eine Form der Kontroverse
ist, wird eine persönliche Antwort erteilt, oder vielmehr statt einer
Antwort erfolgt eine persönliche Zurechtweisung. Von jenen talmudischen

Entgegnungen ist scheinbar nur die zuweilen daran geknüpfte
Zurechtweisung übriggeblieben.

Betrachten wir jedoch die Erzählung genauer. Der Oberste fragt
nach einer Stelle aus dem biblischen Bericht von der Sünde Adams.
Was der Rabbi antwortet, geht darauf hinaus, daß er zu ihm sagt:
«Du selber bist Adam, zu dir selber spricht Gott: ,Wo bist Du?'»
Scheinbar hat er ihm über die Bedeutung der biblischen Stelle als
solcher keine Auskunft gegeben. In Wahrheit aber beleuchtet die
Antwort zugleich die Situation des von Gott befragten Adams und die
Situation jedes Menschen allezeit und allerorten. Der Oberste muß
ja, so wie er die biblische Frage als an ihn selber gerichtet vernimmt
und versteht, merken, was es bedeutet, wenn Gott fragt: «Wo bist
du?», sei die Frage nun an Adam oder an sonst einen Menschen
gerichtet. Wenn Gott so fragt, will er von Menschen nicht etwas
erfahren, was er noch nicht weiß, er will im Menschen etwas bewirken,
was eben nur durch eine solche Frage bewirkt wird, vorausgeseßt,
daß sie den Menschen ins Herz trifft, daß der Mensch sich von ihr
ins Herz treffen läßt.

Adam versteckt sich, um nicht Rechenschaft ablegen zu müssen,
um der Verantwortung für sein Leben zu entgehen. So versteckt sich

jeder Mensch, denn jeder Mensch ist Adam und in Adams Situation.
Um der Verantwortung für das gelebte Leben zu entgehen, wird das
Leben zu einem Verstecksapparat ausgebaut. Und indem der Mensch
sich so «vor dem Angesicht Gottes» versteckt und immer neu
versteckt, verstrickt er sich immer tiefer und tiefer in die Verkehrtheit.
So entsteht eine neue Situation, die von Tag zu Tag, von Versteck zu
Versteck immer fragwürdiger wird. Diese Situation kann genau
gekennzeichnet werden: dem Auge Gottes kann der Mensch nicht
entgehen, aber indem er sich vor ihm zu verstecken sucht, versteckt er
sich vor sich selber. Gewiß, es gibt auch in ihm ein Etwas, das ihn
sucht, aber er macht es diesem Etwas immer schwerer, ihn zu finden.
In diese Situation hinein fällt die Frage Gottes. Sie will den Menschen
aufrühren, sie will seinen Verstecksapparat zerschlagen, sie will ihm

316



zeigen, wo er hingeraten ist, sie will in ihm den großen Willen
erwecken, hinauszugelangen.

Alles kommt nun darauf an, ob der Mensch sich der Frage stellt.
Gewiß, jedem wird, wie dem Obersten in unserer Erzählung, «das
Herz flattern», wenn sie an sein Ohr dringt. Aber der Apparat hilft
ihm auch dazu, dieser Bewegung des Herzens Herr zu werden. Die
Stimme kommt ja nicht in einem Gewitter, das die Existenz des
Menschen bedroht; es ist «die Stimme eines verschwebenden Schweigens4»,
und es ist leicht, sie zu übertäuben. Solange dies geschieht, wird das
Leben des Menschen zu keinem Weg. Mag ein Mensch noch so viel
Erfolg, noch so viel Genuß erfahren, mag er noch so große Macht
erlangen und noch so Gewaltiges zustande bringen: sein Leben bleibt
weglos, solange er sich der Stimme nicht stellt. Adam stellt sich der
Stimme, er erkennt die Verstrickung, er bekennt: «Ich habe mich
versteckt», und damit beginnt der Weg des Menschen.

Die entscheidende Selbstbesinnung ist der Beginn des Weges im
Leben des Menschen, immer wieder der Beginn des menschlichen
Weges. Aber entscheidend ist sie eben nur dann, wenn sie zum Weg
führt. Denn es gibt auch eine unfruchtbare Selbstbesinnung, die
nirgends hinführt als zu Selbstquälerei, Verzweiflung und noch tieferer
Verstrickung.

Wenn der Gerer Rabbi im Auslegen der Schrift an die Worte
kam, die Jakob an seinen Knecht richtet: «Wenn mein Bruder Esaù
auf dich stößt und fragt dich: /Wessen bist du, wohin gehst du,
wessen sind die vor dir?'» sprach er zu seinen Schülern : «Merket wohl
auf, wie ähnlich die Fragen Esaus dem Spruch unserer Weisen sind:
,Betrachte drei Dinge: wisse, woher du kamst und wohin du gehst und
vor wem du dich zu verantworten hast.' Merket wohl auf, denn großer
Prüfung bedarf, wer die drei Dinge betrachtet: daß nicht Esaù in ihm
frage. Denn auch Esaù vermag nach diesen drei zu fragen und Schwermut

über den Menschen zu bringen.»
Es gibt eine dämonische Frage, eine Scheinfrage, die die Frage

Gottes, die Frage der Wahrheit äfft. Sie ist daran zu erkennen, daß
sie nicht bei dem «Wo bist du?» innehält, sondern fortfährt: «Von da
heraus, wo du hingeraten bist, führt kein Weg mehr.» Es gibt eine
verkehrte Selbstbesinnung, die den Menschen nicht zur Umkehr
bewegt und auf den Weg bringt, sondern ihm die Umkehr als
hoffnungslos darstellt und ihn damit dorthin treibt, wo sie anscheinend
vollends unmöglich geworden ist und der Mensch nur noch durch den
dämonischen Hochmut, den Hochmut der Verkehrtheit, weiterzuleben
vermag.

4 So ist annähernd genau der merkwürdige Ausdruck I. Könige 19, 12,
wiederzugeben.

317



2. Der besondere Weg
Rabbi Baer von Radoschiß bat einst seinen Lehrer, den «Seher»

von Lublin: «Weiset mir einen allgemeinen Weg zum Dienste Gottes !»
Der Zaddik antwortete: «Es geht nicht an, dem Menschen zu sagen,
welchen Weg er gehen soll. Denn da ist ein Weg, Gott zu dienen
durch Lehre, und da durch Gebet, da durch Fasten und da durch
Essen. Jedermann soll wohl achten, zu welchem Weg ihn sein Herz
zieht, und dann soll er sich diesen mit ganzer Kraft erwählen.»

Damit ist zunächst etwas über unser Verhältnis zu dem gesagt,
was vor uns an echtem Dienst geleistet worden ist. Wir sollen es
verehren, wir sollen davon lernen, aber wir sollen es nicht nachmachen.
Was Großes und Heiliges getan worden ist, ist für uns vorbildlich,
weil es uns anschaulich zeigt, was Größe und Heiligkeit ist, aber es ist
kein Modell, das wir nachzuzeichnen hätten. Wie Geringes wir auch
zustande zu bringen vermögen, wenn wir es am Maße der Taten der
Väter messen, es hat seinen Wert darin, daß wir es aus eigener Art
und eigener Kraft zustande bringen.

Ein Chassid fragte den Zloczower Maggid5: «Es heißt im Elija-
Buch: Jeder in Israel ist verpflichtet, zu sprechen: Wann wird mein
Werk an die Werke meiner Väter, Abraham, Isaak und Jakob,
reichen?' Wie ist das zu verstehen? Wie dürften wir uns erkühnen,
zu denken, daß wir es den Vätern gleichzutun vermöchten?» Der
Maggid erklärte: «Wie die Väter neuen Dienst stifteten, jeden neuen
Dienst nach seiner Eigenschaft, der eine den der Liebe, der andere den
der Stärke, der dritte den der Pracht, so sollen wir, ein jeder von uns
nach seiner eigenen Art, im Lichte der Lehren und des Dienstes
Erneuerung stiften und nicht Getanes tun, sondern das zu Tuende.»
Mit jedem Menschen ist etwas Neues in die Welt gesetzt, was es noch
nicht gegeben hat, etwas Erstes und Einziges. «Pflicht ist es
jedermanns in Israel, zu wissen und zu bedenken, daß er in der Welt einzig
in seiner Beschaffenheit ist, und es ist noch kein ihm Gleicher auf der
Welt gewesen, denn, wäre schon ein ihm Gleicher auf der Welt
gewesen, er brauchte nicht auf der Welt zu sein. Jeder einzelne ist
ein neues Ding in der Welt, und er soll seine Eigenschaft in dieser
Welt vollkommen machen. Denn wahrlich: daß dies nicht geschieht,
das ist's, was das Kommen des Messias verzögert.» Dieses Einzige
und Einmalige ist es, was jedem vor allem auszubilden und ins Werk
zu seßen aufgetragen ist, nicht aber, noch einmal zu tun, was ein
anderer, und sei es der größte, schon verwirklicht hat. Der weise
Rabbi Bunam sagte einmal im Alter, als er schon erblindet war: «Ich
möchte nicht mit Vater Abraham tauschen. Was hätte Gott davon,
wenn der Erzvater Abraham wie der blinde Bunam würde und der
blinde Bunam wie Abraham?» Und mit noch größerer Eindringlichkeit

5 Maggid: Prediger.

318



ist dasselbe von Rabbi Susja ausgesprochen worden, als er kurz vor
dem Tode sagte: «In der kommenden Welt wird man mich nicht
fragen: ,Warum bist du nicht Mose gewesen?' Man wird mich fragen:
,Warum bist du nicht Susja gewesen?'»

Wir haben hier eine Lehre vor uns, die auf der Tatsache aufgebaut
ist, daß die Menschen in ihrem Wesen ungleich sind, und die
demgemäß sie nicht gleichmachen will. Alle Menschen haben Zugang zu
Gott, aber jeder einen andern. Gerade in der Verschiedenheit der
Menschen, in der Verschiedenheit ihrer Eigenschaften und ihrer
Neigungen liegt die große Chance des Menschengeschlechts. Gottes
Allumfassung stellt sich in der unendlichen Vielheit der Wege dar, die zu
ihm führen, und von denen jeder einem Menschen offen ist. Als
Schüler eines verstorbenen Zaddiks zum Seher von Lublin kamen und
sich darüber wunderten, daß er andere Bräuche als die ihres Lehrers
hatte, rief er: «Was wäre das für ein Gott, der nur einen einzigen
Weg hätte, auf dem man ihm dienen kann !» Aber indem jeder Mensch
von seinem Punkt aus, von seinem Wesen aus zu Gott zu kommen

vermag, vermag, auf allen Wegen vordringend, das Menschengeschlecht

als solches zu ihm zu kommen.
Gott sagt nicht: «Das ist ein Weg zu mir, das aber nicht», sondern

er sagt: «Alles, was du tust, kann ein Weg zu mir sein, wenn du es

nur so tust, daß es dich zu mir führt.» Was aber dies ist, das eben
dieser Mensch und kein anderer tun kann und tun soll, das vermag
ihm nur aus ihm selber offenbar zu werden. Hier kann, wie gesagt,
nur irreführen, wenn einer darauf schaut, wie weit es ein anderer
gebracht hat, und es ihm nachzutun trachtet; denn dabei entgeht ihm
eben, wozu er und nur er allein berufen ist. Der Baalschem6 sagt:
«Jedermann soll sich seiner Stufe entsprechend benehmen. Geschieht
dem nicht so : wer die Stufe seines Gefährten erfaßt und seine eigene
fahren läßt, diese und jene werden durch ihn nicht verwirklicht
werden». Auf welchem Weg ein Mensch zu Gott gelangt, kann ihm somit
nichts anderes sagen als die Erkenntnis seines eigenen Wesens, die
Erkenntnis seiner wesentlichen Eigenschaft und Neigung. «In jedermann

ist etwas Kostbares, das in keinem andern ist.» Was aber an
einem Menschen «kostbar» ist, kann er nur entdecken, wenn er sein
stärkstes Gefühl, seinen zentralen Wunsch, das in ihm, was sein
Innerstes bewegt, wahrhaft erfaßt.

Freilich kennt der Mensch oft dieses sein stärkstes Gefühl nur in
der Gestalt der besondern Leidenschaft, in der Gestalt des «Bösen
Triebs», der ihn verführen will. Naturgemäß stürzt sich das mächtigste

Verlangen eines Menschen zunächst auf die dieses Verlangen zu
stillen verheißenden Dinge, denen er begegnet. Worauf es ankommt,

8 Das heißt Meister des (Gottesnamens) : Bezeichnung des Stifters der
chassidischen Bewegung, Rabbi Israel ben Elieser (1700—1760).

319



ist, daß er die Kraft eben dieses Gefühls, eben dieses Antriebs vom
Zufälligen aufs Notwendige und vom Relativen aufs Absolute richte.
So findet er seinen Weg.

Ein Zaddik lehrt: «Es heißt am Schluß des ,Predigers': ,Am Ende
der Sache wird das Ganze vernommen: fürchte Gott!' An welcher
Sache Ende du kommst, da, an ihrem Ende, vernimmst du dieses eine
,Fürchte Gott', und dieses eine ist das Ganze. Es gibt kein Ding in der
Welt, das dir nicht einen Weg zur Furcht und zum Dienst Gottes
weist. Alles ist Gebot.» Es kann aber keineswegs unsere wahre
Aufgabe in der Welt, in die wir geseßt sind, sein, uns von Dingen und
Wesen, die uns begegnen und unser Herz an sich ziehen, abzuwenden,

sondern gerade durch Heiligung unserer Verbindung mit ihnen
damit in Berührung zu kommen, was sich in ihnen als Schönheit, als

Wohlgefühl, als Genuß offenbart. Der Chassidismus lehrt, daß die
Freude an der Welt, wenn wir sie mit unserem ganzen Wesen heiligen,
zur Freude an Gott führt.

In unserer Erzählung scheint dem zu widersprechen, daß unter den
Wegen neben einem durdi Essen auch einer durch Fasten als Beispiel
angeführt wird. Betrachten wir dies aber innerhalb der gesamten
chassidischen Lehre, so sehen wir, daß das Sichentfernen von der Natur,
das Sichenthalten dem natürlichen Leben gegenüber wohl zuweilen
den einem Menschen notwendigen Wegbeginn, auch wohl an
Kreuzpunkten des Daseins ein ihm notwendiges Sichisolieren, aber nicht den
ganzen Weg bedeuten kann. Mancher Mensch muß mit Fasten
beginnen und immer wieder beginnen, weil ihm eigentümlich ist, daß er
erst durch eine Askese zur Befreiung von der Versklavung unter die
Welt, zur tiefsten Selbstbesinnung und von da aus zur Bindung an
das Absolute kommen kann. Aber nie darf diese Askese die
Herrschaft über das Leben des Menschen beanspruchen. Der Mensch soll
sich von der Natur nur entfernen, um erneuert zu ihr zurückzukehren
und durch den geheiligten Kontakt mit ihr den Weg zu Gott zu finden.

Den Saß der Schrift, der von Abraham, der die Engel bewirtet,
erzählt: «Und er stand über ihnen unter dem Baum, und sie aßen»,
deutete Rabbi Susja dahin, der Mensch stehe über den Engeln, weil er
die ihnen unbekannte Intention des Essens kennt, die es heiligt. Auf
die Engel, die des Essens ungewohnt waren, zog Abraham die Intention

herab, mit der er es Gott zu weihen pflegte. Alle natürliche Handlung

führt, wenn sie geheiligt wird, zu Gott, und die Natur bedarf des
Menschen, um das an ihr zu vollziehen, was kein Engel an ihr
vollziehen kann : sie zu heiligen.

3. Entschlossenheit

Ein Chassid des Lubliners fastete einmal von Sabbat zu Sabbat.
Am Freitagnachmittag überkam ihn ein so grausamer Durst, daß er
meinte, sterben zu müssen. Da erblickte er einen Brunnen, ging hin

320



und wollte trinken. Aber sogleich besann er sich, um einer kleinen
Stunde willen, die er noch zu ertragen hätte, würde er das ganze Werk
dieser Woche vernichten. Er trank nicht und entfernte sich vom Brunnen.

Stolz flog ihn an, daß er die schwere Probe bestanden habe. Wie
er dessen inne ward, sprach er zu sich: «Besser, ich gehe hin und
trinke, als daß mein Herz dem Hochmut verfällt.» Er kehrte um und
trat an den Brunnen. Schon wollte er sich darüber neigen, um Wasser
zu schöpfen, da merkte er, daß der Durst von ihm gewichen war.
Nach Sabbatanbruch betrat er das Haus seines Lehrers. «Flickarbeit!»
rief ihm der an der Schwelle zu.

Als ich diese Geschichte in meiner Jugend zum erstenmal hörte,
war ich davon betroffen, wie hart hier ein Meister seinen eifrig
bemühten Schüler behandelt. Dieser strengt sich aufs äußerste an, um
ein schweres Werk der Askese zustande zu bringen, er fühlt sich
versucht, es abzubrechen und überwindet die Versuchung, und nach
alledem erntet er nichts anderes als ein absprechendes Urteil seines Lehrers.

Wohl entstammte die erste Hemmung der Macht des Körpers
über die Seele, einer Macht, die erst gebrochen werden mußte, aber
die zweite entstammte dem edelsten Motiv: lieber scheitern als um des
Gelingens willen in Hochmut verfallen Wie kann man um solch eines
inneren Ringens willen gescholten werden? Wird hier vom Menschen
nicht zuviel gefordert?

Viel später (aber immerhin schon vor einem Vierteljahrhundert)
nämlich, als ich selber diese Geschichte der Überlieferung
nacherzählte, verstand ich erst, daß es hier überhaupt nicht darum geht,
vom Menschen etwas zu fordern. War doch der Zaddik von Lublin
nicht eben als Freund der Askese bekannt, und was der Chassid
unternahm, unternahm er gewiß nicht ihm zu Gefallen, sondern wohl, weil
er hoffte, auf diesem Wege auf eine höhere Stufe der Seele zu
gelangen; und daß das Fasten im Anfangsstadium der persönlichen
Entwicklung und später in kritischen Momenten dazu dienen kann, hatte
er ja aus dem Munde des Sehers gehört. Was dieser nun, nachdem er
offenbar mit wahrem Verständnis den Verlauf des Wagnisses
beobachtet hatte, zum Schüler sagt, bedeutet zweifellos : «Auf diese Weise
gelangt man nicht auf eine höhere Stufe.» Er warnt den Schüler vor
etwas, was ihn mit Notwendigkeit hindert, seine Absicht zu erreichen.
Was aber dieses Etwas ist, wird uns deutlich genug. Gerügt wird, daß
man vordringt und wieder zurückweicht; das Hin und Her, der
Zickzackcharakter des Tuns ist das Bedenkliche. Was der «Flickarbeit»
gegenübersteht, ist die Arbeit aus einem Guß. Wie aber vollbringt
man eine Arbeit aus einem Guß? Nicht anders als mit geeinter Seele.

Wieder jedoch überfällt uns die Frage, ob hier mit einem Menschen

nicht zu hart umgegangen wird. Es ist ja in unserer Welt eben
so bestellt, daß der eine — gleichviel, wie man es ausdrücken will,
«von Natur» oder «von Gnade» — eine einheitliche Seele, eine Seele

321



aus einem Guß hat und demgemäß einheitliche Werke, Werke aus
einem Guß vollbringt, weil eben seine so geartete Seele sie ihm
eingibt und ihn dazu befähigt; der andere aber hat eine vielfältige,
komplizierte, widerspruchsvolle Seele, und davon ist naturgemäß sein
Tun bestimmt: dessen Hemmungen und Störungen kommen aus den
Hemmungen und Störungen der Seele, ihre Unruhe prägt sich in seiner
Unruhe aus. Was kann denn ein so beschaffener Mensch anders als
sich anstrengen, die Versuchungen, die ihn auf dem Weg zum jeweiligen

Ziel antreten, zu überwinden? Was kann er anders tun als eben
jeweils, mitten im Tun, sich, wie man zu sagen pflegt, «zusammenzunehmen»,

das heißt, seine hin und her gerissene Seele einzusammeln
und immer wieder gesammelt auf das Ziel zu richten, und dazu noch
bereit zu sein, wie es der Chassid in unserer Erzählung tut, als der
Hochmut ihn anwandelt, sogar das Ziel zu opfern, um die Seele zu
retten?

Wenn wir von diesen Fragen aus noch einmal unsere Erzählung
prüfen, sehen wir erst, welche Lehre sich in der Kritik des «Sehers»
birgt. Es ist die Lehre, daß der Mensch seine Seele zu einen vermag.
Der Mensch mit der vielfältigen, komplizierten, widerspruchsvollen
Seele ist ihr nicht ausgeliefert: das Innerste dieser Seele, die Gotteskraft

in ihrer Tiefe vermag auf sie einzuwirken, sie zu ändern, die
einander befehdenden Kräfte aneinanderzubinden, die auseinanderstrebenden

Elemente ineinanderzuschmelzen, es vermag sie zu einen.
Solch eine Einung muß sich vollziehen, ehe der Mensch an ein
ungewöhnliches Werk herangeht. Nur mit geeinter Seele wird er es so
zu tun imstande sein, daß es nicht Flickarbeit, sondern Arbeit aus
einem Guß wird. Das ist also, was der Seher dem Chassid vorwirft:
daß er sein Wagnis mit ungeeinter Seele unternommen hat; mitten im
Werk gelingt die Einung nicht. Man soll aber auch nicht etwa meinen,
die Askese könne die Einung herbeiführen; sie kann reinigen, kann
konzentrieren, aber sie kann nicht bewirken, daß das Ergebnis davon
bis zur Erreichung des Zieles bewahrt bleibe — sie kann die Seele vor
deren eigenem Widerspruch nicht schüßen.

Nun muß man freilich eines im Auge behalten : daß keine Einung
der Seele eine endgültige ist. Wie auch die von Geburt einheitlichste
Seele doch zuweilen von inneren Schwierigkeiten überfallen wird, so
kann auch die am gewaltigsten um die Einheit ringende sie nie
vollkommen erreichen. Aber jedes Werk, das ich aus geeinter Seele tue,
wirkt auf meine Seele zurück, wirkt in der Richtung auf neue und
höhere Einung hin; jedes führt mich, wenn auch auf mancherlei
Umwegen, zu einer stetigeren Einheit hin als die ihm vorausgehende war.
So gelangt man endlich dahin, wo man sich seiner Seele überlassen
kann, weil ihr Maß an Einheit so groß ist, daß es den Widerspruch
wie im Spiel überwindet. Wachsam muß man freilich auch dann sein,
aber es ist eine gelassene Wachsamkeit.

322



An einem der Tage des Lichterfestes kam Rabbi Nachum, des
Riziner Rabbis Sohn, unerwartet ins Lehrhaus und fand die Schüler
beim Damspiel, wie es der Brauch an diesen Tagen war. Als sie den
Zaddik eintreten sahen, wurden sie verwirrt und hielten inne. Er aber
nickte ihnen freundlich zu und fragte.- «Kennt ihr auch die Geseße des
Damspiels?» Und da sie vor Scheu kein Wort über die Lippen brachten,

gab er selber die Antwort: «Ich will euch die Geseße des Damspiels

sagen. Das erste ist, man darf nicht zwei Schritte auf einmal
gehen. Das zweite, man darf nur vorwärts gehen und sich nicht
rückwärtskehren. Und das dritte, wenn man oben ist, darf man schon
gehen, wohin man will.»

Aber man würde, was mit Einung der Seele gemeint ist, von
Grund aus mißverstehen, wenn man unter «Seele» etwas anderes
verstünde als: der ganze Mensch, Leib und Geist miteinander. Die Seele
ist nicht wirklich geeint, wenn es nicht alle leiblichen Kräfte, alle Glieder

des Leibes sind. Den Schriftvers : «Alles, was deine Hand zu tun
findet, tue in deiner Kraft!» deutete der Baalschem: man solle die Tat,
die man tut, mit allen Gliedern tun, das heißt es solle auch das ganze
leibliche Wesen des Menschen daran beteiligt sein, nichts von ihm
dürfe draußen bleiben. Der Mensch, der so eine Einheit aus Leib und
Geist wird, dessen Werk ist Werk aus einem Guß.

4. Bei sich beginnen

Einige Große in Israel waren einmal bei Rabbi Jizchak von Worki
zu Gast. Man sprach vom Wert eines rechtschaffenen Dieners für die
Führung des Hauses; wenn er gut sei, wende sich alles zum Guten,
wie man an Josef sehe, in dessen Hand alles gedieh. Rabbi Jizchak
widersprach. «So habe auch ich einst gemeint», sagte er, «dann aber
zeigte mir mein Lehrer, daß alles am Hausherrn hangt. In meiner
Jugend nämlich hatte ich große Bedrängnis von meinem Weibe, und
ob auch ich selbst es tragen mochte, so erbarmte ich mich doch des
Gesindes. Darum fuhr ich zu meinem Lehrer, Rabbi David von Lelow,
und befragte ihn, ob ich meinem Weibe entgegentreten solle. Er
antwortete mir: ,Was redest du zu mir? Rede zu dir selber!' Ich mußte
mich auf das Wort eine Zeit besinnen, bis ich es verstand; ich verstand
es aber, als ich mich auf ein Wort des Baalschemtow besann : ,Es gibt
den Gedanken, das Wort, die Handlung. Der Gedanke entspricht der
Ehefrau, das Wort den Kindern, die Handlung dem Gesinde. Wer die
drei in sich zurechtschafft, dem wandelt sich alles zum Guten!' Da
verstand ich, was mein Lehrer gemeint hatte: daß alles an mir selber
hangt.»

In dieser Erzählung wird an eines der tiefsten und schwersten
Probleme unseres Lebens gerührt: an den wahren Ursprung des
Konfliktes zwischen den Menschen.

323



Man pflegt Erscheinungen des Konfliktes zunächst aus den Motiven

zu erklären, deren sich die miteinander im Streit Liegenden als
des Anlasses zum Streit bewußt sind, und aus den diesen Motiven
zugrunde liegenden objektiven Situationen und Vorgängen, in die
beide Teile verwickelt sind; oder man geht analytisch vor und sucht
die unbewußten Komplexe zu erforschen, zu denen sich jene Motive
nur wie Symptome einer Krankheit zu den organischen Schäden
selber verhalten. Die chassidische Lehre hat mit dieser Auffassung das
gemeinsam, daß auch sie von der Problematik des äußeren Lebens
auf die des inneren verweist. Aber sie unterscheidet sich von jener in
zwei wesentlichen Punkten, einem grundsäßlichen und einem
praktischen, der aber noch wichtiger ist.

Der grundsäßliche Unterschied besteht darin, daß die chassidische
Lehre nicht auf die Untersuchung einzelner seelischer Komplikationen
ausgeht, sondern den ganzen Menschen meint. Damit ist aber keineswegs

ein quantitativer Unterschied ausgesprochen. Vielmehr handelt
es sich hier um die Erkenntnis, daß das Herauslösen von Teilelementen

und Teilprozessen aus dem Ganzen die Erfassung der Ganzheit
behindert und daß zu wirklicher Wandlung, zu wirklicher Heilung,
zunächst des einzelnen und sodann des Verhältnisses zwischen ihm
und seinen Mitmenschen, nur die Erfassung der Ganzheit als Ganzheit
führen kann. (Paradox ausgedrückt: die Suche nach dem Schwerpunkt
verschiebt ihn und vereitelt damit den ganzen Versuch, die
Problematik zu überwinden.) Das heißt nicht, daß nicht alle Phänomene
der Seele zu betrachten sind; aber keines von ihnen ist so in den
Mittelpunkt der Betrachtung zu rücken, als ob alles andere daraus
abzuleiten wäre; vielmehr muß an allen Punkten angeseßt werden,
und zwar nicht einzeln, sondern gerade in ihrem vitalen Zusammenhang.

Der praktische Unterschied aber besteht darin, daß der Mensch
hier gar nicht als Objekt der Untersuchung behandelt wird, sondern
aufgerufen wird, sich «zurechtzuschaffen». Der Mensch soll zuerst
selbst erkennen, daß die Konfliktssituationen zwischen ihm und den
andern nur Auswirkungen der Konfliktssituationen in seiner eigenen
Seele sind, und dann soll er diesen seinen inneren Konflikt zu
überwinden suchen, um nunmehr als ein Gewandelter, Befriedeter zu
seinen Mitmenschen auszugehen und neue, gewandelte Beziehungen
zu ihnen einzugehen.

Der Mensch sucht freilich naturgemäß dieser entscheidenden, für
das ihm geläufige Verhältnis zur Welt äußerst kränkenden Wendung
dadurch auszuweichen, daß er den ihn so Aufrufenden oder die eigene
Seele, wenn sie es ist, die ihn aufruft, auf die Tatsache hinweist, daß
an jedem Konflikt zwei beteiligt sind: fordere man von ihm, daß er
von diesem auf seinen inneren Konflikt zurückgreife, so müsse man
das eben auch von seinem Konfliktspartner fordern. Aber gerade in

324



dieser Betrachtungsweise, in der der einzelne sich nur als Individuum
ansieht, dem andere Individuen entgegenstehen, und nicht als echte
Person, deren Wandlung zur Wandlung der Welt hilft, gerade hier
liegt der fundamentale Irrtum, dem die chassidische Lehre entgegentritt.

Es kommt einzig darauf an, bei sich zu beginnen, und in diesem
Augenblick habe ich mich um nichts anderes in der Welt als um diesen
Beginn zu bekümmern. Jede andere Stellungnahme lenkt mich von
meinem Beginnen ab, schwächt meine Initiative dazu, vereitelt das
ganze kühne und gewaltige Unternehmen. Der archimedische Punkt,
von dem aus ich an meinem Orte die Welt bewegen kann, ist die
Wandlung meiner selbst; seße ich anstatt seiner zwei archimedische
Punkte, den hier in meiner Seele und den dort in der Seele meines
mit mir im Konflikt stehenden Mitmenschen, dann entschwindet mir
alsbald der eine, in den sich mir eine Sicht eröffnet hatte.

Rabbi Bunam lehrte: «Unsere Weisen sagen: ,Suche den Frieden
an deinem Ort.' Man kann den Frieden nirgendwo anders suchen als
bei sich selber, bis man ihn da gefunden hat. Es heißt im Psalm: ,Es
ist kein Friede in meinem Gebein meiner Sünde wegen.' Erst wenn der
Mensch in sich selber den Frieden gefunden hat, kann er darangehen,
ihn in der ganzen Welt zu suchen.»

Aber die Erzählung, von der ich ausgegangen bin, begnügt sich
nicht damit, auf den wahren Ursprung der äußeren Konflikte, auf den
inneren Konflikt allgemein hinzuweisen. In dem Spruch des Baalschem,
der darin angeführt wird, wird auch genau gesagt, worin der
entscheidende innere Konflikt besteht. Es ist der Konflikt zwischen drei
Prinzipien im Wesen und Leben des Menschen: dem Prinzip des

Gedankens, dem Prinzip des Wortes und dem Prinzip der Handlung.
Der Ursprung alles Konfliktes zwischen mir und meinen Mitmenschen
ist, daß ich nicht sage, was ich meine, und daß ich nicht tue, was ich
sage. Denn dadurch verwirrt und vergiftet sich immer wieder und
immer mehr die Situation zwischen mir und dem andern, und ich in
meiner inneren Zerfallenheit bin gar nicht mehr fähig, sie zu meistern,
sondern entgegen all meinen Illusionen bin ich ihr willenloser Sklave
geworden. Mit unserm Widerspruch, mit unserer Lüge päppeln wir
die Konfliktssituationen auf und geben ihnen Macht über uns, bis sie

uns versklaven. Von hier führt kein anderer Ausgang als durch die
Erkenntnis der Wende: Alles hangt an mir, und durch den Willen
der Wende: Ich will mich zurechtschaffen.

Damit der Mensch aber dieses Große vermöge, muß er erst von
all dem Drum und Dran seines Lebens zu seinem Selbst gelangen, er
muß sich selber finden, nicht das selbstverständliche Ich des egozentrischen

Individuums, sondern das tiefe Selbst der mit der Welt lebenden
Person. Und auch dem steht all unsere Gewohnheit entgegen.

Ich will den Abschnitt mit einem alten Scherz schließen, der im
Munde eines Zaddiks erneuert worden ist.

325



Rabbi Henoch erzählte: «Es gab einmal einen Toren, den man
den Golem nannte, so töricht war er. Am Morgen beim Aufstehen fiel
es ihm immer so schwer, seine Kleider zusammenzusuchen, daß er
am Abend, dran denkend, oft Scheu trug, schlafen zu gehen. Eines
Abends faßte er sich schließlich ein Herz, nahm Zettel und Stift zur
Hand und verzeichnete beim Auskleiden, wo er jedes Stück hinlegte.
Am Morgen zog er wohlgemut den Zettel hervor und las : ,Die Muße'
— hier war sie, er seßte sie auf; ,die Hosen' — da lagen sie ,er fuhr
hinein, und so fort, bis er alles anhatte. ,Ja, aber wo bin ich denn?'
fragte er sich nun ganz bang, ,wo bin ich nur geblieben?' Umsonst
suchte und suchte er, er konnte sich nicht finden.» — «So geht es auch

uns», sagte der Rabbi.

5. Sich mit sich nicht befassen

Als Rabbi Chajim von Zans seinen Sohn der Tochter des Rabbis
Elieser vermählt hatte, trat er am Tage nach der Hochzeit beim Brautvater

ein und sagte: «Schwäher, Ihr seid mir nahegekommen, und ich
darf euch sagen, was mein Herz peinigt. Seht, Haupt- und Barthaar
sind mir weiß geworden, und noch habe ich nicht Buße getan !» «Ach,
Schwäher», erwiderte ihm Rabbi Elieser, «Ihr habt nur euch im Sinn.
Vergeßt euch und habt die Welt im Sinn!»

Was hier gesagt wird, widerspricht dem Anschein nach allem, was
ich hier bisher aus der Lehre des Chassidismus mitgeteilt habe. Wir
haben gehört, jeder solle sich auf sich selbst besinnen, er solle seinen
besondern Weg erwählen, er solle sein Wesen zur Einheit bringen, er
solle bei sich selbst beginnen; nun aber wird uns gesagt, man solle
sich selber vergessen. Aber man muß nur genauer hinhorchen, dann
stimmt dies nicht bloß mit dem andern überein, sondern es fügt sich
als notwendiges Glied, als notwendiges Stadium an seiner Stelle ins
Ganze. Man braucht nur eine Frage zu fragen: «Wozu?» Wozu soll
ich mich auf mich selbst besinnen, wozu meinen besondern Weg
erwählen, wozu mein Wesen zur Einheit bringen? Die Antwort lautet:
Nicht um meinetwillen. Darum hieß es auch das vorigemal: bei sich
selbst beginnen. Bei sich beginnen, aber nicht bei sich enden; von sich
ausgehen, aber nicht auf sich abzielen; sich erfassen, aber sich nicht
mit sich befassen.

Wir sehen einen Zaddik, einen weisen, frommen, hilfreichen
Mann, in den Tagen des Alters sich in Gegenwart seines Schwähers
Vorwürfe machen, daß er noch nicht die wahre Umkehr vollzogen
habe. Hinter der Antwort steht offenbar die Ansicht, daß er seine
Sünden weit überschäße und die bisher schon getane Buße weit unter-
schäße. Aber was gesagt wird, geht darüber hinaus. Er sagt ganz
allgemein: «Du sollst dich nicht immerzu mit dem quälen, was du falsch
gemacht hast, sondern die Seelenkraft, die du auf solche
Selbstvorwürfe verwendest, sollst du der Tätigkeit an der Welt zuwenden,

326



für die du bestimmt bist. Nicht mit dir sollst du dich befassen, sondern
mit der Welt.»

Man muß zunächst recht verstehen, was hier in bezug auf die
Umkehr gesagt wird. Die Umkehr steht bekanntlich im Mittelpunkt
der jüdischen Auffassung vom Weg des Menschen. Sie vermag den
Menschen von innen zu erneuern und seinen Ort in der Welt Gottes
zu wandeln, so daß der Umkehrende über den vollkommenen Zaddik,
der den Abgrund der Sünde nicht kennt, erhöht wird. Aber Umkehr
bedeutet hier etwas weit Größeres als Reue und Bußehandlungen; sie
bedeutet, daß der Mensch, der sich im Wirrsal der Selbstsucht
verlaufen hat, wo er immer sich selber sich zum Ziel seßte, durch eine
Wendung seines ganzen Wesens einen Weg zu Gott finde; und das
heißt: den Weg zur Erfüllung der besondern Aufgabe, für die Gott
ihn, diesen besondern Menschen, bestimmt hat. Die Reue kann nur
der Antrieb zu dieser tätigen Wendung sein; wer sich aber weiter und
weiter mit der Reue plagt, wer sich damit quält, daß die Werke seiner
Buße nicht hinlänglich seien, der entzieht der Wendung die beste
Kraft. Mit kühnen, starken Worten hat der Gerer Rabbi in einer
Predigt am Versöhnungstage vor der Selbstquälerei gewarnt. «Wer ein
Übel, das er getan hat», sagte er, «immerzu beredet und besinnt, hört
nicht auf, das Gemeine, das er getan hat, zu denken, und was man
denkt, darin liegt man; mit der Seele liegt man ganz und gar darin,
was man denkt — so liegt er doch in der Gemeinheit: der wird gewiß
nicht umkehren können, denn sein Geist wird grob und sein Herz
stockig werden, und es mag auch noch die Schwermut über ihn kommen.

Was willst du? Rühr her den Kot, rühr hin den Kot, bleibt's
doch immer Kot. Ja gesündigt, nicht gesündigt, was hat man im Himmel

davon? In der Zeit, wo ich darüber grüble, kann ich doch Perlen
reihen, dem Himmel zur Freude. Darum heißt es:,Weiche vom Bösen
und tue das Gute' — wende dich vom Bösen ganz weg, sinne ihm
nicht nach und tue das Gute. Unrechtes hast du getan? Tue Rechtes
ihm entgegen.»

Aber die Lehre unserer Erzählung geht darüber hinaus. Wer sich
unablässig damit peinigt, daß er nodi nicht hinreichend Buße getan
habe, dem ist es wesentlich um das Heil seiner Seele, also um sein
persönliches Los in der Ewigkeit zu tun. Der Chassidismus zieht nun
eine Folgerung aus der Lehre des Judentums überhaupt, wenn er diese
Zielseßung ablehnt. Dies ist ja einer der Hauptpunkte, an denen sich
das Christentum vom Judentum geschieden hat: daß es für jeden
Menschen sein eigenes Seelenheil zum höchsten Ziele machte. Für das
Judentum ist jede menschliche Seele ein dienendes Glied in der Schöpfung

Gottes, die durch das Werk des Menschen zum Reiche Gottes
werden soll; so ist denn keiner Seele ein Ziel in ihr selbst, in ihrem
eigenen Heil geseßt. Wohl soll jede sich erkennen, sich läutern, sich
vollenden, aber nicht um ihrer selber willen, wie nicht um ihres irdi-

327



sehen Glücks, so auch nicht um ihrer himmlischen Seligkeit willen,
sondern um des Werkes willen, das sie an der Welt Gottes vollbringen
soll. Man soll sich vergessen und die Welt im Sinne haben.

Das Abzielen auf das eigene Seelenheil gilt hier nur als die
sublimste Gestalt des Abzielens auf sich selbst. Dies ist es, was der Chas-
sidimus aufs intensivste ablehnt, und ganz besonders für den
Menschen, der sein Selbst gefunden und ausgebildet hat. Rabbi Bunam
lehrte: «Es steht geschrieben: ,Und es nahm Korah.' Was nahm er
denn? Sich selber wollte er nehmen — darum konnte nichts mehr
taugen, was er tat.» Daher stellte er dem ewigen Korah den ewigen
Mose entgegen, den «Demütigen», den Menschen, der mit dem, was
er tut, nicht sich meint. «In jedem Geschlecht», sagte er, «kehren die
Seele Moses und die Seele Korahs wieder. Und wenn einmal die
Seele Korahs sich willig der Seele Moses unterwirft, wird Korah
erlöst.» So sieht Rabbi Bunam gleichsam die Geschichte des
Menschengeschlechtes auf dem Wege zur Erlösung als einen Vorgang zwischen
diesen beiden Menschenarten, dem Hochmütigen, der, und sei es in
der erhabensten Form, sich selbst meint, und dem Demütigen, der bei
allem die Welt meint. Erst wenn der Hochmut sich der Demut beugt,
wird er erlöst; und erst wenn er erlöst wird, kann die Welt erlöst
werden.

Nach Rabbi Bunams Tod sagte einer seiner Schüler, eben der
Rabbi Jizchak Meïr von Ger, aus dessen Predigt am Versöhnungstage
ich einige Säße angeführt habe: «Rabbi Bunam hatte die Schlüssel
aller Firmamente. Und warum auch nicht? Der Mensch, der nicht sich

meint, dem gibt man alle Schlüssel.»

Und der größte von Rabbi Bunams Schülern, unter allen Zaddikim
die eigentlich tragische Gestalt, Rabbi Mendel von Kozk, sprach einmal

zur versammelten Gemeinde: «Was verlange ich denn von euch?
Drei Dinge nur: Aus sich nicht herausschielen, in den andern nicht
hineinschielen und sich nicht meinen.» Das bedeutet: erstens, jeder soll
seine eigene Seele in ihrer eigenen Art und an ihrem eigenen Ort
bewahren und heiligen, nicht aber fremde Art und fremden Ort neiden;
zweitens, jeder soll das Geheimnis der Seele seines Mitmenschen ehren
und nicht mit frecher Neugier in es eindringen und es gebrauchen; und
drittens, jeder soll, im Leben mit sich selbst und im Leben mit der
Welt, sich hüten, auf sich abzuzielen.

6. Hier, wo man steht

Den Jünglingen, die zum erstenmal zu ihm kamen, pflegte Rabbi
Bunam die Geschichte von Rabbi Eisik, Sohn Rabbi Jekels in Krakau,
zu erzählen. Dem war nach Jahren schwerer Not, die sein
Gottvertrauen nicht erschüttert hatten, im Traum befohlen worden, in Prag
unter der Brücke, die zum Königsschloß führt, nach einem Schaß zu

328



suchen. Als der Traum zum drittenmal wiederkehrte, machte sich
Rabbi Eisik auf und wanderte nach Prag. Aber an der Brücke standen
Tag und Nacht Wachtposten, und er getraute sich nicht zu graben.
Doch kam er an jedem Morgen zur Brücke und umkreiste sie bis zum
Abend. Endlich fragte ihn der Hauptmann der Wache, auf sein Treiben

aufmerksam geworden, freundlich, ob er hier etwas suche oder
auf jemanden warte. Rabbi Eisik erzählte, welcher Traum ihn aus
fernem Land hergeführt habe. Der Hauptmann lachte: «Und da bist
du, armer Kerl, mit deinen zerfeßten Sohlen einem Traum zu Gefallen
hergepilgert! Ja, wer den Träumen traut! Da hätte ich mich ja auch
auf die Beine machen müssen, als es mir einmal im Traum befahl,
nach Krakau zu wandern und in der Stube eines Juden, Eisik Sohn
Jekels sollte er heißen, unterm Ofen nach einem Schaß zu graben.
Eisik Sohn Jekels! Ich kann mir's vorstellen, wie ich drüben, wo die
eine Hälfte der Juden Eisik und die andere Jekel heißt, alle Häuser
aufreiße !» Und er lachte wieder. Rabbi Eisik verneigte sich, wanderte
heim, grub den Schaß aus und baute das Bethaus, das Reb Eisik Reb
Jekels Schul heißt.

«Merke dir diese Geschichte», pflegte Rabbi Bunam hinzuzufügen,
«und nimm auf, was sie dir sagt: daß es etwas gibt, was du nirgends
in der Welt, auch nicht beim Zaddik finden kannst, und daß es doch
einen Ort gibt, wo du es finden kannst.»

Auch dies ist eine uralte Geschichte, uns aus verschiedenen
volkstümlichen Literaturen bekannt, aber von chassidischem Munde wahrhaft

neu erzählt. Sie ist nicht bloß äußerlich in die jüdische Welt
verpflanzt, sie ist von der chassidischen Melodie, in der sie erzählt worden

ist, umgeschmolzen worden, und auch dies ist noch nicht das
Entscheidende: das Entscheidende ist, daß sie wie durchsichtig
geworden ist, und eine chassidische Wahrheit scheint aus ihr hervor.
Es ist ihr nicht eine «Moral» angehängt worden, vielmehr hat der
Weise, der sie neu erzählt hat, endlich ihren wirklichen Sinn entdeckt
und offenbar gemacht.

Es gibt etwas, was man an einem einzigen Ort in der Welt finden
kann. Es ist ein großer Schaß, man kann ihn die Erfüllung des Daseins
nennen. Und der Ort, an dem dieser Schaß zu finden ist, ist der Ort,
wo man steht.

Die meisten von uns gelangen nur in seltenen Augenblicken zum
vollständigen Bewußtsein der Tatsache, daß wir die Erfüllung des
Daseins nicht zu kosten bekommen haben, daß unser Leben am wahren

erfüllten Dasein nicht teilhat, daß es gleichsam am wahren Dasein
vorbeigelebt wird. Dennoch fühlen wir den Mangel immerzu, in
irgendeinem Maße bemühen wir uns, irgendwo das zu finden, was
uns fehlt. Irgendwo, in irgendeinem Bezirk der Welt oder des Geistes,
nur nicht da, wo wir stehen, da wo wir hingestellt worden sind —
gerade da und nirgendwo anders aber ist der Schaß zu finden. Die Um-

329



welt, die ich als die natürliche empfinde, die Situation, die mir
schicksalhaft zugeteilt ist, was mir Tag um Tag begegnet, was mich Tag um
Tag anfordert, hier ist meine wesentliche Aufgabe und hier die
Erfüllung des Daseins, die mir offensteht.

Von einem talmudischen Lehrmeister ist überliefert, die Bahnen
des Himmels seien ihm erhellt gewesen wie die Straßen seiner Heimatstadt

Nehardea. Der Chassidismus kehrt den Spruch um : größer ist es,
wenn einem die Straßen der Heimatstadt erhellt sind wie die Bahnen
des Himmels. Denn hier, wo wir stehen, gilt es, das verborgene
göttliche Leben aufleuchten zu lassen.

Und hätten wir Macht über die Enden der Erde, wir würden an
erfülltem Dasein nicht erlangen, was uns die stille hingegebene
Beziehung zur lebendigen Nähe geben kann. Und wüßten wir um die
Geheimnisse der oberen Welten, wir hätten nicht so viel wirklichen
Anteil am wahren Dasein, als wenn wir im Gang unseres Alltags ein
uns obliegendes Werk mit heiliger Intention verrichten. Unterm Herd
unseres Hauses ist unser Schaß vergraben.

Der Baalschem lehrt, daß keine Begegnung mit einem Wesen oder
einem Ding im Gang unseres Lebens einer geheimen Bedeutung entrât.
Die Menschen, mit denen wir leben oder je und je zusammentreffen,
die Tiere, die uns in unserer Wirtschaft helfen, der Boden, den wir
bebauen, die Naturstoffe, die wir bearbeiten, die Geräte, deren wir
uns bedienen, alles birgt eine heimliche Seelensubstanz, die auf uns
angewiesen ist, um zu ihrer reinen Gestalt, zu ihrer Vollendung zu
gelangen. Vernachlässigen wir diese uns auf unsern Weg geschickte
Seelensubstanz, sind wir nur auf die jeweiligen Zwecke bedacht, ohne
eine echte Beziehung zu den Wesen und Dingen zu entfalten, an deren
Leben wir teilnehmen sollen wie sie an unserm, dann versäumen wir
selber das wahre, erfüllte Dasein. Diese Lehre ist meiner Überzeugung
nach in ihrem Kern wahr. Die höchste Kultur der Seele bleibt im
Grunde dürr und unfruchtbar, wenn nicht Tag um Tag diesen kleinen
Begegnungen, denen wir geben, was ihnen zukommt, Wasser des
Lebens entquillen und in die Seele rinnen, ebenso wie die gewaltigste
Macht im Innersten Ohnmacht ist, wenn sie nicht in einem geheimen
Bunde steht mit diesen zugleich demütigen und hilfreichen Berührungen

mit fremdem und doch nahem Sein.
Manche Religionen sprechen unserm Aufenthalt auf Erden den

Charakter des wahren Lebens ab. Entweder lehren sie, daß alles, was
uns hier erscheint, nur Schein sei, hinter den wir zu dringen haben,
oder daß es nur ein Vorhof zur wahren Welt sei, ein Vorhof, den wir
zu durchlaufen haben, ohne seiner sonderlich zu achten. Anders das
Judentum. Was ein Mensch jeßt und hier in Heiligkeit tut, ist nicht
weniger wichtig, nicht weniger wahr, weil zwar nur irdische, aber
deshalb nicht weniger faktische Verbindung mit dem göttlichen Dasein,

330



als das Leben der kommenden Welt. Diese Lehre hat im Chassidismus

die stärkste Ausgestaltung empfangen.
Rabbi Henoch von Alexander sprach : «Auch die Völker der Erde

glauben, daß zwei Welten sind; ,auf jener Welt', sagen sie. Der Unterschied

ist dies : sie meinen, die zwei seien voneinander abgehoben und
abgeschnitten, Israel aber bekennt, daß beide Welten eine sind und
eine werden sollen.»

In ihrer innersten Wahrheit sind beide Welten eine einzige. Sie
sind nur gleichsam auseinandergetreten. Aber sie sollen wieder die
Einheit werden, die sie in ihrer innersten Wahrheit sind. Und dazu
ist der Mensch erschaffen, daß er die beiden Welten eine. Er wirkt an
dieser Einheit durch ein heiliges Leben mit der Welt, in die er gestellt
ist, an dem Orte, an dem er steht.

Man sprach einmal vor Rabbi Pinchas von Korez vom großen
Elend der Bedürftigen. In Gram versunken hörte er zu. Dann hob er
den Kopf. «Laßt uns», rief er, «Gott in die Welt ziehen, und alles
wird gestillt sein.»

Aber kann man denn das, Gott in die Welt ziehen? Ist das nicht
eine überhebliche und vermessene Vorstellung? Wie wagt der Erden-
wurm, daran zu rühren, was einzig in Gottes Gnaden ruht: wieviel
von sich, er seiner Schöpfung vergönnt

Wieder steht hier jüdische Lehre denen anderer Religionen
entgegen und wieder am tiefsten ausgeprägt im Chassidismus. Eben dies,
meint er, ist Gottes Gnade, daß er sich vom Menschen gewinnen
lassen will, daß er sich ihm gleichsam in die Hände gibt. Gott will zu
seiner Welt kommen, aber er will zu ihr durch den Menschen kommen.

Dies ist das Mysterium unseres Daseins, die übermenschliche
Chance des Menschengeschlechtes.

Rabbi Mendel von Kozk überraschte einst einige gelehrte Männer,
die bei ihm zu Gast waren, mit der Frage: «Wo wohnt Gott?» Sie
laditen über ihn : ,Wie redet Ihr Ist doch die Welt seiner Herrlichkeit
voll!' Er aber beantwortete die eigene Frage: «Gott wohnt, wo man
ihn einläßt.»

Das ist es, worauf es leßten Endes ankommt: Gott einlassen. Man
kann ihn aber nur da einlassen, wo man steht, wo man wirklich steht,
da, wo man lebt, wo man ein wahres Leben lebt. Pflegen wir heiligen
Umgang mit der uns anvertrauten kleinen Welt, helfen wir, im Bezirk
der Schöpfung, mit der wir leben, der heiligen Seelensubstanz zur
Vollendung zu gelangen, dann stiften wir an diesem unserm Ort eine
Stätte für Gottes Einwohnung, dann lassen wir Gott ein.

Martin Buber.

331


	Der Weg des Menschen : nach der chassidischen Lehre. 1., Selbstbesinnung ; 2., Der besondere Weg ; 3., Entschlossenheit ; 4., Bei sich beginnen ; 5., Sich mit sich nicht befassen ; 6., Hier, wo man steht

