
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 7-8

Artikel: Die "gute Botschaft" vom Reiche Gottes

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die „gute Botschaft" vom Reiche Gottes
«Von da an begann Jesus zu verkünden: ,Denket um, denn das

Reich der Himmel ist genaht.'
Als er aber am galiläischen See hinwandelte, sah er zwei Brüder,

Simon, genannt Petrus, und seinen Bruder Andreas, das Nefc in den
See auswerfen; sie waren nämlich Fischer. Und er sagte zu ihnen:
,Kommet her, folget mir nach, ich will euch zu Menschenfischern
machen.'» (Matthäus 4, 17-19.)

Was damals geschah, als die Botschaft vom Gottesreich zum erstenmal

ertönte, das können wir in seiner Größe und Bedeutung nicht
ermessen. Auch die damaligen Menschen haben es kaum ermessen können.

Aber sie haben, wenn auch wohl nur ahnungsweise, gespürt, daß
es sich nicht um irgendeine Lehre, sondern um ein Ereignis handelte,
ein Ereignis für Galiläa, dachten sie, und vielleicht noch für die
umliegenden Länder, für Sebulon und Naphtali. Aber es war ein Ereignis
für die Welt, ja für den Kosmos, für das ganze Weltgebäude. Ihr
ahnungsvolles Erfassen der Größe dieses Ereignisses schimmert durch
in den Ausdrücken, mit denen sie davon reden. «Sie entseßten sich
über seine Rede», heißt es, sie waren erschüttert. «Er predigte», so
wird es überseßt, während sie damals sehr stark gespürt haben, daß er
eben gerade nicht predigte, was man so predigen heißt. Predigen —
das hat so etwas Gewohnheitsmäßiges, das ist eine so reguläre Sache,
das ist eine Institution. Sein Reden aber kam ihnen vor wie der Ruf
eines Herolds. «Er redet aus einer Vollmacht heraus und nicht wie
die Schriftgelehrten», so gaben sie ihren Eindruck wieder, oder es
drängten sich ihnen die Prophetenworte auf: «Das Volk, das in der
Finsternis saß, hat ein großes Licht gesehen.» Er selbst aber nannte
das, was er verkündete, ohne alles Pathos, in tiefer Schlichtheit: «die
gute Botschaft», nicht eine, sondern die gute Botschaft.

Es ist die Botschaft vom Ziel der Welt. Wenn diese Botschaft nicht
da wäre, dann gäbe es kein Ziel und keinen Sinn für diese Welt und
für alles, was in ihr geschieht. Dann gäbe es nur eine Frage, aber keine
Antwort. Diese Frage aber ist da, und sie ist nicht etwa nur eine
Frage der Christen oder eine Frage der Juden, sondern es ist die
Frage auch der Römer und der Griechen; es ist die Frage, die auch
Indien und China, auch Rußland und Amerika stellen. Es ist das
Fragen des Lebens selbst, es ist das Seufzen der Kreatur, dumpf und
unartikuliert im Leben der Schöpfung, zu bewußter Sehnsucht gelangt
im Menschen und von ihm in Worte gefaßt. Und zwar ist es nicht
etwa nur der mit einer besondern Veranlagung ausgestattete Mensch,
der diese Frage stellt, nicht etwa nur der sogenannte «religiöse»
Mensch, sondern einfach der Mensch, der das Leben in seiner ganzen
Realität und Tiefe erleidende Mensch. Er steht Antwort heischend da,
er leiht seine fragende Stimme den Geschöpfen, die keine Stimme

297



haben, er fragt für die stumme Kreatur: wozu leben wir, wofür leiden
wir, wofür sterben wir?

Und nun sagen wir, daß in jener Botschaft vom Reiche Gottes die
Antwort aufgeleuchtet ist auf diese Frage der Welt. Es hat zahllose
Antworten gegeben; nicht nur jede Religion und jedes philosophische
System stellt den Versuch einer Antwort dar, sondern auch das, was
der einzelne in der Stille und Tiefe seines Innern zu erkennen glaubt.
Und wir dürfen keinem dieser Versuche unsere Ehrfurcht versagen,
wenn er ernst ist und solange er demütig bleibt. Nur wenn er eitel und
spielerisch oder pfäffisch und keßerrichtend wird, dürfen wir ihn
ablehnen. Unter allen Antworten aber leuchtet die Botschaft vom Reiche
Gottes in reinstem und hellstem Lichte auf. Nachdem es in den
Religionen und in den uns unbekannten Gedanken einzelner Seelen zu
dämmern begann, ist hier die Sonne aufgegangen und der Tag ist
erschienen. Der Welt ist ihr Ziel gegeben.

Aber wir fühlen, daß zunächst alle unsere Worte zu schwach sind,
um das zu fassen, was mit jener Botschaft gemeint ist. Die Vorstellungen

und Bilder, die in uns aufsteigen, wenn wir das Wort vom Reiche
Gottes hören, sind unzulänglich und erfassen nie die ganze Größe der
Sache, sondern immer nur einen Teil. Aber das muß vielleicht so sein;
nicht nur weil es die dem Menschen einzig mögliche Art des Erfassens
ist, sondern es ist offenbar auch die Art des Reiches Gottes selbst, daß
es zunächst bruchstückweise, dafür aber auch ganz real konkret zu uns
kommen will. Darum geschieht im Neuen Testament die Verkündigung

des Reiches in einer verwirrenden Mannigfaltigkeit von Bildern
und nicht in systematisch faßbaren Begriffen.

Bevor das Reich in den einzelnen Gestaltungen und Entscheidungen
der Gerechtigkeit, der Liebe, der Menschlichkeit zu uns kommt, bevor
es in realen Durchbrüchen und Siegen über Leidens- und Todesmächte
erscheint, darf es unsere Herzen erfüllen als große Zuversicht und
Hoffnung, als jene «große Freude, die allem Volke widerfahren wird»,
als der Glaube an das große Ja, das über dieser Welt erschienen ist,
als die Gewißheit, daß diese Welt nicht aufgegeben, sondern geliebt
und zur Rettung bestimmt ist, bejaht von dem, der sie schuf. So daß
wir nicht dem Nihilismus verfallen müssen, sondern glaubend
vorwärtsschreiten dürfen.

Es gibt ja unter den Menschen auch eine Art von kraftvollem
Optimismus, der sich gegenüber allerlei Verzagtheit und Verzweiflung
lange zu behaupten vermag. Wir wollen das durchaus nicht schmähen;
wir wissen nicht, ob nicht auch diese Haltung sich unbewußt aus
tiefsten Quellen nährt. Aber der Reichgottesglaube ist, wenn er lebendig
und nicht nur als Theorie und Theologie in uns ist, darum sieghaft
und unüberwindlich, weil er nicht auf Illusionen beruht, sondern ein
wissender Glaube ist, wissend um die Verderbnis der Welt; weil er
sich auf eine Liebe stüßt, von der er wohl weiß, daß sie unbegreif-

298



liches Erbarmen ist, weil er jene Liebe geschaut hat, die alles glaubt,
alles hofft, alles duldet, ja mit ihrem Blute dafür bezahlt, daß sie die
Welt nicht aufgeben will.

Und nun fragen wir noch einmal: was wäre die Welt ohne diese
Botschaft? Was ist diese Erde ohne dieses Ziel? Warum ist dann auf
diesem Planeten das Wunder des Lebens erschienen? Ist das alles nur
sinn- und zwecklose, völlig zufällige Konstellation von Molekülen,
eine zufällige Gruppierung von Atomen und Energien? Einmal hat es
sinnlos begonnen und wird einmal ein ebenso sinnloses Ende nehmen,
vielleicht in einer neuen Eiszeit oder in einer Versandung der Erde
oder in einer kosmischen Katastrophe, bei der alles in Flammen
aufgeht.

Was ist die Weltgeschichte, die Menschengeschichte ohne jenes
heilige Ziel? Da hat es doch so etwas wie einen Aufstieg gegeben;
man glaubt darin dodi eine Richtung erkennen zu können, eine
Richtung, die vorwärts und aufwärts weist. Wir denken nicht vor allem
an das, was man Zivilisation nennt. Es gibt Dinge, die viel ehrwürdiger

sind. Ehrwürdig ist das Ringen um den Sieg der Menschlichkeit.
Gerade weil es ein so schweres Ringen war, gerade weil es so viel
Rückschläge gab in diesem Kampf, gerade darum ist es ehrwürdig.
Sollte nicht das, nur das, der eigentliche Sinn und Inhalt der
Menschheitsgeschichte sein? Ist nicht dieser Sinn zutage getreten in den
Menschen, deren Arbeit, deren Denken und Kämpfen, deren Sichverkennen-,

Sichverspotten- und Sichverfolgenlassen uns ergreift? Aber wieder

fragen wir: wozu das alles? Um definitiv in einer Katastrophe zu
enden, in einer großen Raserei, in einem sinnlosen Selbstmord der
Menschheit?

Und wir fragen für den einzelnen Menschen nach dem Wozu
seiner Existenz. Ist er nicht wirklich ein Mikrokosmos, eine Welt im
kleinen, die den ganzen Himmel und die ganze Hölle in sich trägt?
Eine Welt mit ungeheuren Gegensäßen voll erschütternden Kampfes?
Engel und Dämonen sind in ihm, Verzweiflung und Seligkeit, Sehnsucht

und Erfüllung. Oder sind das alles nur sinnlose Begleiterscheinungen

im sinnlosen Ablauf eines ziellosen Lebensprozesses? Oder
steht vielleicht doch das Leben jedes einzelnen Menschen mit seiner
Freude und mit seinem Leiden in einem großen, zweckvollen
Zusammenhang? Ist er nicht — wenn er für sich selbst nicht wichtig ist —
wenigstens doch ein dienendes Glied in der großen Menschengemeinschaft,

die ihrerseits eine heilige schöpferische und erlösende Aufgabe
hat im ganzen Zusammenhang des Lebens!?

Oder ist er, der einzelne Mensch, vielleicht sogar als einzelner, rein
um seiner selbst willen, wichtig? Ist er vielleicht doch mehr als nur ein
Rädchen in einem großen Mechanismus, ja sogar mehr als nur ein
Glied in einem großen Organismus? Ist in ihm nicht etwas Neues und
Größtes erschienen im Bereiche der Schöpfung, ein Wesen, das Person

299



ist und darum in alle Ewigkeit niemals Mittel, sondern nur immer
Zweck sein kann? Gibt es nicht ein Reich, in dem der Mensch nicht
Untertan, sondern selber König ist, in welchem sie alle «auf Thronen
sißen werden» als Mitregenten, Mitschöpfer, Söhne und Erben?

Auf alle diese Fragen ist uns Antwort gegeben in der «guten
Botschaft vom Reiche Gottes». Wenn wir diese Antwort fassen könnten,
würde sie vor uns hergehen wie die Feuersäule vor dem Volke Israel,
als es durch die Wüste zog. Jene Wüstenwanderung des Volkes dem
Lande der Verheißung entgegen ist ja das großartige alttestamentliche
Symbol für den Sinn aller Menschengeschichte. Weil das Ziel
aufgeleuchtet ist, darum hat der Weg der Völker einen Sinn, auch wenn
er zeitweise einer Wüstenwanderung gleicht, ohne Wasser und ohne
Manna, hindurch durch Kriege und Revolutionen, durch Krisen und
Erschütterungen. Die Schuld dieser Verirrungen in ausweglose
Situationen hinein liegt immer darin, daß wir jene Feuersäule aus dem
Auge verloren haben. Darum sind wir in Sackgassen geraten und müssen

umkehren und uns herausarbeiten, heraus, zum Beispiel aus der
Sackgasse des Mammonismus, des Nationalismus, aber auch aus der
Sackgasse einer egoistischen Religiosität, in der Gott dem Menschen
zu dienen hat, anstatt der Mensch Gott, oder einer verkirchlichten,
klerikalen Auffassung des Evangeliums, heraus aus alledem und zurück
auf den Weg des Reiches Gottes.

Aber das Gleichnis vom Weg ins «Land der Verheißung» trägt
die Gefahr in sich, daß es uns das Reich als etwas in weiter Ferne
Liegendes und damit als etwas Unaktuelles, ja Unwirkliches erscheinen

läßt. Und da ist es nun von allergrößter Bedeutung, daß Jesus die
Nähe des Reiches ausgerufen hat. Wir sollen überhaupt nicht meinen,
wir hätten uns zuerst begrifflich-theologische Klarheit darüber zu
verschaffen, wie und in welcher Gestalt, wann und wo das Reich Gottes
in Erscheinung treten werde. Es ist eine lebendige und freie, an kein
Programm und an keine Auslegung von Bibelstellen gebundene
Wirklichkeit, die mit ihrer beglückenden und erlösenden Macht uns jederzeit

und an jedem Orte nahe ist. Nicht nur dereinst und jenseits,
sondern jeßt und hier! In unserer Zeit! Heute! Auf diesem Planeten,
zwischen diesen Bergen, auf diesen Flüssen, unter diesem Himmelsstrich

und Klima!
Das Reich Gottes ist nahe, ja es ist nahe auch jeßt, wo uns das

Medusenhaupt eines dritten Weltkrieges anzustarren scheint. Es ist
den Völkern nahe. Wer weiß, ob nicht in dieser fast ausweglos
erscheinenden Lage die Möglichkeit eines jähen Erwachens der Völker
besteht. Mitten unter Verblendeten, vom Machtwahn oder von der
Angst des bösen Gewissens Besessenen, für die das Leben von
Millionen lediglich einen Posten ihrer kalten Berechnungen bedeutet, sind
nicht nur vereinzelt, sondern in unmeßbarer Zahl die Menschen da,
denen das Wort Bruder auf die Lippen springen möchte. Noch starren

300



sie in Waffen, aber die Möglichkeit ist nahe — glauben wir es! —,
daß sie die Waffen wegwerfen und die Hände nach dem ausstrecken,
gegen den sie sie erheben sollten. Das ist kein schwärmerischer Traum,
sondern eine Möglichkeit, an der wir um Gottes willen festhalten
dürfen, deshalb, weil Gott dem Menschen nahe ist. Auch wenn der
Mensch von Lüge eingehüllt ist wie von einem Nebel, auch wenn die
Lüge aus jeder Zeitung, die man ihm zu sehen erlaubt, aus jeder
Ätherwelle, aus jedem Tagesbefehl und jedem Kommando auf ihn
eindringt —, glauben wir, es gibt eine Wirklichkeit, die realer ist als
dieser Dunst und Nebel, und sie kann jäh in den Seelen zum Durchbruch

kommen und die Tyrannei der Menschengötzen und die
Diktatur der Lüge in leßte Ohnmacht stürzen.

Das ist das große: Metanoeite! Denket um, daß wir diese
Möglichkeit ernst nehmen, daß wir nicht bloß mit Diktatoren und ihren
Marionetten, nicht nur mit Propagandaministerien und Lügenzentralen,

auch nicht nur mit Schäßungen des Kriegspotentials und der
«realen» Machtfaktoren rechnen, sondern mit den stillen, tiefen
Gewalten des Geistes und der Wahrheit, die dem Menschen nahe sind
und seine Seele jederzeit in ihrem Innersten treffen können, sogar bei
den Menschen, denen man Gott zu rauben versucht hat.

«Die Ernte ist groß, aber wenige sind der Arbeiter.» «Folget mir
nach, ich will euch zu Menschenfischern machen.» Gott macht es nicht
allein. Wohl braucht es Wunder von oben her. Aber das rettende
Wunder ist dann am nächsten, wenn wir Menschen das tun, was in
der Möglichkeit unseres Tuns liegt. Und es ist keine echte Demut,
sondern träger Wille und Feigheit, diese Möglichkeiten gering einzu-
schäßen. Glaube und Tat sind nicht Gegensäße, sondern Dinge, die
ohne einander gar nicht existieren können. Ohne Tat stirbt der Glaube,
und ohne Glauben erlahmt die Tat. Vereint aber sind sie die lebendige,

schöpferische, bergeverseßende Macht. Darum ist in einem Atemzuge

beides über die Lippen des Meisters gekommen : die Verheißung
des Reiches und der Ruf zur Nachfolge*. Paul Jrautvetter.

Das Reich Gottes in der Bibel (III.)
Leonhard Ragaz t

(/Ott und das Volk

frage-. Ist das Reich Gottes an israel gebunden?
Antwort: Keineswegs; vielmehr ist Israel an Gott gebunden. Gott

ist ein Gott aller Völker, aber Israel hat einen besonderen Auftrag
von ihm für die Völker. Von seiner Erfüllung hängt sein Los ab.

* Wir erinnern daran, daß L. Ragaz seinem einzigartigen Andachtsbuch den
Titel «Das Reich und die Nachfolge» gegeben hat.

301


	Die "gute Botschaft" vom Reiche Gottes

