
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 6

Artikel: Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf
dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen (Teil III)

Autor: Hürlimann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


frage-. Bezieht sich das auf die Geschichte von Schöpfung und
Sündenfall?

Antwort: Diese sind Symbole eines nicht bloß einmaligen,
sondern fortgehenden Geschehens.

frage-. Wie geschieht die Erlösung?
Antwort: Von den Menschen aus, vor allem durch Leiden und

Opfer.
(Fortseftung folgt.)

Weltanschauung, Religion und Gottesglaube (III)
(Vortrag, gehalten auf dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen)

Religion sättigt und beruhigt. Bemerkenswerterweise wird sie aber
zugleich auch wieder zur furchtbaren Beunruhigung und Vergewaltigung

der Welt. Sei es, daß der Unterschied zwischen Gott und Welt
sich doch nicht ganz verwischen läßt und da er auf dem Boden der
Religion auf eine gute Weise nicht behoben werden kann, auf
bösartige Weise ausgetragen werden muß, sei es, weil der Gott, der nichts
anderes ist als vergottete Welt, eben auch das Zwiespältige, das
Gefährliche und Bösartige dieser Welt als Mitgift mitbekommen hat : Der
Gott der Religion wird zugleich zum Feind, zur Bedrohung der Welt.
Er wird zum finsteren Tyrannen, an dessen Feuer sich der finstere
Fanatismus entzündet, der die Welt vergewaltigt im Dienst und zum
Wohlgefallen seines Gottes, der mit Drohung und Schrecken, mit Feuer
und Schwert das Reich seines Gottes ausbreitet. Gott wird zum Moloch,
der die Welt fressen will und dem deswegen ansehnliche Brocken dieser
Welt zum Fräße vorgeworfen werden müssen, damit er etwas zu
verdauen hat und die anderen eine Atempause bekommen. Mensch und
Menschlichkeit müssen ihm zum Opfer gebracht werden. Darum ist
Religion auf dem Gipfelpunkte etwa dort, wo man den menschlichen
Opfern das Herz aus dem Leibe reißt und ihr Blut in Bächen über den
Opferstein rinnen läßt, oder etwa dort, wo man in wildem Taumel
eher sich selbst und diese ganze «verfluchte» Welt dem Untergange
weiht, als daß man ihre unbelehrbare Widerspenstigkeit gegen seine
«heiligsten» Überzeugungen, diese Gottesschande, noch länger duldet,
in diesem Weltopfer die Sünde der Welt zugleich sühnend und
rächend. Wenn schon Religion, dann soll der Mensch geschlachtet werden

zur Ehre Gottes, um des leßten, großen, erhabenen Zieles willen,
damit man sieht: Hier ist Religion, hier ist nicht der Glaube an den
Gott, der nicht Opfer will, sondern daß der Mensch Recht übe und die
Güte liebe und demütig wandle vor seinem Gott; hier ist nicht das
Gebot des Menschensohnes, der lehrt: «Was ihr einem dieser meiner
geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan.» Rückt die Welt-

251



anschauung den Menschen so in den Mittelpunkt, daß er schließlich
Gott verdrängt, so rückt die Religion Gott auf eine Weise in den
Mittelpunkt, daß er schließlich den Menschen verdrängt und vernichtet.
Beide Male aber bleibt nichts. Denn der Mensch ohne Gott bleibt nicht:
«Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht.» Aber auch Gott ohne den Menschen

bleibt nicht, er ist höchstens noch eine religiöse Konstruktion,
nicht mehr der Lebendige, der ewig Schöpferische.

Das Bedrückende bei der ganzen Sache ist wieder, daß man auch
im Bereich der Religion überall wieder so nahe an der Wahrheit ist,
ja daß es sich eigentlich überall um Wahrheit handelt, aber in welcher
Form und in welcher Anwendung! Welcher von den Gedanken der
Religion ist nicht von Christus aufgenommen, oftmals aus schauerlicher
Verirrung und lästerlichem Mißbrauch zurückgeholt, aber eben doch
aufgenommen worden? Der Gedanke von der Einzigkeit und
leidenschaftlichen Ausschließlichkeit Gottes, der Gedanke vom Gericht, von
Schuld und Sühne, der Gedanke des Opfers, gewisse Ahnungen von
einer Menschwerdung, von Tod und Auferstehung eines Gottes: das
sind alles tiefste Glaubenswahrheiten, die auch auf dem Boden der
Religion natürlich nicht nur in ihren gräßlichsten Verzerrungen
vorkommen, sondern manchmal in ergreifender Reinheit, als ergreifende
und in großer Demut vollzogene Versuche, Gott zu verstehen und ihm
zu dienen. Man denke nur an das, was da auf dem Boden des Griechentums

alles gewachsen ist. Aber all dieses Suchen stößt immer wie auf
eine Mauer, es dringt vielleicht bis zu der Schwelle der Wahrheit, aber
es überschreitet sie nicht. Die Religion führt bestenfalls bis vor das Tor
mit der Aufschrift: «Der unbekannte Gott.» Da es aber unerträglich
ist, immer und unaufhörlich vor einem Unbekannten zu stehen, wendet
sie sich zurück zu dem Bekannten und identifiziert es mit Gott. Gott
ist ihr einfach identisch mit der Welt, mit dem Weltzustand, mit dem
Weltlauf, mit der Weltordnung, mit dem Schicksal, oder er ist die
Verkörperung der Triebe und Wünsche des menschlichen Herzens. Das
Seiende, das Bestehende, das bloß Natürliche, das Gegebene wird
vergottet.

Aufgestoßen wird das Tor nur von der anderen Seite her, von dem
Gott, der in keiner Weise mehr das Resultat menschlicher Kunst oder
Überlegung ist, nicht mehr bloßer Zielpunkt primitivster oder
kultiviertester menschlicher Bedürfnisse, sondern «der den Erdkreis richten
wird mit Gerechtigkeit durch einen Mann, den er dafür bestimmt hat.
Und er hat ihn für jedermann dadurch beglaubigt, daß er ihn von den
Toten auferweckt hat.» Hier fällt alles Unnötige und Irreführende
dahin, hier kommt der Gott des Reiches, das «nicht von dieser Welt» ist,
hier ist die Überwindung von Weltgeseß, von Schicksal und Tod. Hier
ist die Überwindung und die Erlösung der Welt. Hier hört die Religion
auf mit ihren doch immer irgendwie «unnatürlichen» und zwangshaften
Vorstellungen und Forderungen, hier beginnt eine neue, eine andere,

252



eine geheiligte «Natürlichkeit», ein neues Leben. Hier beginnt der
Glaube «an einen neuen Himmel und eine neue Erde, darinnen
Gerechtigkeit wohnt».

Nun, wir wollen uns nicht der Illusion hingeben, daß wir einen
Glauben hätten oder haben könnten in Reinkultur, ohne historisch oder
psychologisch bedingte Einkleidung und Färbung, einen Glauben ganz
ohne weltanschauliche oder religiöse Elemente oder Begriffe. Wir sind
auch als glaubende Menschen immer zugleich das Produkt einer
gewissen Zeit, einer bestimmten Geschichte, einer bestimmten persönlichen

Entwicklung. Das bringt es mit sich, daß unsere Wahrheit immer
auch durch allerlei anderweitige Faktoren gestaltet, ja in gewissem
Ausmaße auch entstellt ist. Einen Glauben ganz ohne Anhängsel, ohne
Irrtümer haben wir nicht. Das braucht sich nicht zur Katastrophe
auszuwirken, braucht nicht zum Abfall von der Wahrheit, zur Lüge zu
führen, wenn wir uns nicht auf die Bahn des bloß noch religiösen oder
weltanschaulichen Denkens, Argumentierens und Handelns ziehen
lassen, wenn wir auf die Lebenselemente, die wirklichen Glaubenselemente

achten und sie lebendig erhalten, ihnen keinen Zwang antun,
sie immer wieder ihr altes Gewand abstreifen und sich ein neues nehmen

lassen, wenn wir dem Wahrheitsstrom nicht Halt gebieten und
sein Wasser in den stagnierenden Teichen unserer Meinungen
anzusammeln und zu kontrollieren versuchen.

Wir müssen darüber wachen, daß wir der stündlichen und
unausweichlichen Gefahr nicht erliegen, daß unser Gottesglaube herabsinkt
zur bloßen Religion oder Weltanschauung, wo die alten Parolen
einfach automatisch noch weiterlaufen. Wir müssen wissen : Je mehr
unsere Anschauung sich konsolidiert und uns schließlich zum Schlüssel
für alle Fragen wird, je mehr unsere Formeln und Parolen endgültig,
unabänderlich und unantastbar werden wollen, desto größer ist die
Gefahr, daß der Geist darin eingeschlossen und erstickt werden soll.
Je mehr wir in bloß religiösen Anschauungen, Empfindungen und
Handlungen Genüge finden, desto wahrscheinlicher ist es, daß wir dem
eigenen Ich oder in falscher Weise der «Welt» dienen. Unsere
Glaubensaufgabe ist es, der Wahrheit Gottes auf Erden Bahn zu brechen,
das muß nicht zuleßt geschehen gegen unsere eigenen Traditionen,
«Überzeugungen», Vorurteile und Befangenheiten. Die gefährliche
Klippe ist dort, wo die Versuchung aufsteigt, weltanschauliche oder
religiöse Motive zum Damm werden zu lassen, um den Wahrheitsstrom

in bestimmte Bahnen zu lenken oder vor gewissen Fragen
abzustoppen. Wir müssen bereit sein, unsere Vorstellungen und Urteile
immer wieder sprengen zu lassen von dem Geist, der ins Große und
Weite und Neue will.

Ein paar Dinge sind dazu nötig. Einmal : Nie darf die Wahrheit in
den Dienst irgendeiner Sache, Bewegung oder Macht gestellt werden,

253



sondern es ist in allen Dingen ganz und gar und vorbehaltlos der Wahrheit

zu dienen. Die weltanschaulichen und religiösen Gebilde,
Organisationen, Bewegungen und Mächte sind daraufhin zu prüfen und
danach anzunehmen oder zu verwerfen, ob und inwieweit sie der Wahrheit

dienen. Sie alle sind immer unbedingt der Wahrheit pflichtig, nie
aber ist diese ihnen pflichtig oder hörig. Sonst geraten wir unweigerlich
auf die Bahn der Auflösung, zu Abstrichen, zu gewaltsamen Verbie-
gungen, zum Verschweigen, Entstellen, ja schließlich in Gegnerschaft
zur Wahrheit.

Es gilt, sich sehr ernsthaft daran zu erinnern, daß uns Gott mit
seiner Wahrheit ein Mittel in die Hand gibt, sein Schaffen und Kämpfen

zu erkennen, aber nicht ein Mittel, dessen wir uns bedienen dürften,

um an seiner Statt Vorsehung und Schicksal spielen zu wollen.
Man darf die Wahrheit nicht in Reserve halten, um sie einzuseßen
nach Gesichtspunkten der Zweckmäßigkeit, sonst wird man früher oder
später bei der Überzeugung anlangen, daß man das gewünschte Ziel
besser und zuverlässiger mit anderen Mitteln erreicht.

Man muß die praktischen Ziele und Aufgaben, die aus dem Glauben

an die Fleischwerdung der göttlichen Wahrheit sich ergeben, sehen.
Man muß sie wollen, muß sich dafür einseßen in der Gewißheit, daß
hier der Ruf Gottes an einen ergangen ist. Aber man muß sie so sehen
und so wollen, daß jedes von ihnen ein Teil der ganzen Wahrheit ist
und bleibt, man darf keines derselben verabsolutieren, indem man sich

ganz und ausschließlich darein verliebt und verrennt. Das ist der paradoxe

Charakter der Wahrheit, daß wer ihr so dient, mit einer falschen
Absolutheit, mit einem Fanatismus, sein Ziel damit nicht fördert und
erreicht, sondern es verdirbt und vereitelt. Man muß seinem Ziele,
seinem von Gott aufgegebenen Ziele, so dienen, daß man darüber
hinaussieht auf das leßte Ziel, damit die vorläufigen Ziele auf der Linie
liegen zu dem leßten Ziel und nicht auf einer anderen. Das muß
festgehalten werden, damit man nicht auf Abwege gerät. Man darf nicht
vergessen, daß es zuleßt nicht um einzelne Siege der Wahrheit und
der Gerechtigkeit geht, sondern um deren vollen Sieg. Natürlich geht
es auch um diese Einzelsiege; wem es um sie nicht geht, dessen Eifer
um den leßten Sieg ist nicht glaubhaft; aber es geht um sie als um
Stationen, als um Zeichen auf dem Wege zu dem vollen Reiche der
Gerechtigkeit und der Wahrheit von dem aus allein die vorangehenden
Kämpfe, Zeichen und Siege ihren Wert, Inhalt und Sinn bekommen.
Es geht hier nach der Grundregel des Glaubens: «Trachtet am ersten
nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, dann wird euch
alles andere hinzugegeben werden.» Dieser Glaube allein weiß schließlich

auch, was dem rein weltanschaulich oder religiös begründeten Denken

ewig widersinnig und abscheulich erscheinen muß, daß es zu Zeiten
keine andere Möglichkeit gibt als die, die Sache Gottes sterben und
untergehen zu lassen, und daß es kein göttlich legitimiertes Mittel gibt,

254



diesen Untergang zu verhüten, daß er notwendig ist, weil sie nur aus
dem Grabe in verklärter und sieghafter Gestalt auferstehen kann.

Das wird uns immer unterscheiden vom bloßen religiösen oder
weltanschaulichen Parteimann oder Parteistrategen, daß wir an seine
Strategie nicht glauben, sie im Gegenteil mit Unbehagen und Beunruhigung

beobachten, weil wir wissen, daß sie für jede gute Sache die
allergrößte Gefahr ist. Der Parteimann steckt sich sein Ziel, berechnet die
Sache und macht sie. Wir berechnen sie nicht und machen sie nicht. Wir
glauben an sie und kämpfen für sie, jedoch unter der selbstverständlichen

Vorausseßung, daß die Verwirklichung andere Wege gehen und
anders aussehen wird, als wir uns vorgestellt haben. Wir handeln nicht
nach Prinzipien oder Geseßen, sondern wir geben dem Eingreifen, dem
Wunder Gottes Raum. Dies können wir weder voraussehen noch
einberechnen. An ihm aber hängt alles. Wir glauben an das Wunder Gottes,

der sein Reich schafft, der es auch und sogar ganz besonders aus
der Niederlage erstehen läßt. Damit bleibt, wo im übrigen der Rest
allenfalls nur noch Heulen und Zähneknirschen ist, der Glaube
Gewißheit und Kraft. Otto Hürlimann.

Die Kirche und das soziale Problem
Ein Vortrag1

Wenn sich die Kirche heute wieder stärker als es lange Zeit der
Fall war dem sozialen Problem zuwendet, so ist zuerst eine formale
(und doch mehr als nur formale) Forderung an sie zu stellen, nämlich

die, daß sie sich vorgängig eine Prüfung ihrer Motive gefallen
lasse. Sie wird dabei vielleicht schmerzlichen Fragen standzuhalten
haben; das wird sie über sich bringen, wenn sie demütig genug ist,
ihrer Schuld und ihrer Versäumnisse zu gedenken. Vorerst wird ihr
sogar der so beleidigende Verdacht nicht erspart werden, daß ihre
heutige Zuwendung zum sozialen Problem bloßer Opportunismus
sei. Denn man wird darauf hinweisen, daß die Zeiten vorbei sind,
wo es eine kühne und prophetische Haltung war, wenn man in der
Kirche das Sehen des sozialen Problems forderte. Die Namen derer,
die vor fünf und mehr Jahrzehnten zum Schauen dieser Dinge
erwacht sind, leuchten - wenn nicht in der sichtbaren, so doch in der
unsichtbaren Kirche. Sie waren Erschütterte mitten in einem noch
unerschütterten Geschlecht, Sehende unter Blinden. Aber was bedeutet
es heute schon, wenn wir diese Dinge ernst zu nehmen beginnen!

1 Gehalten an der Tagung des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins am
25. September 1946 in Romanshorn.

255


	Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen (Teil III)

