Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 6

Artikel: Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf
dem religids-sozialen Ferienkurs in Furigen (Teil Ill)

Autor: Hurlimann, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frage: Bezieht sich das auf die Geschichte von Schépfung und
Stindenfall?

Antwort: Diese sind Symbole eines nicht blofy einmaligen, son-
dern fortgehenden Geschehens. |

Frage: Wie geschieht die Erlosung?
Antwort: Von den Menschen aus, vor allem durch Leiden und

Opfer.
(Fortsesung folgt.)

Weltanschauung, Religion und Gottesglaube (IIl)

(Vortrag, gehalten auf dem religiés-sozialen Ferienkurs in Fiirigen)

Religion sittigt und beruhigt. Bemerkenswerterweise wird sie aber
zugleich auch wieder zur furchtbaren Beunruhigung und Vergewalti-
gung der Welt. Sei es, daf} der Unterschied zwischen Gott und Welt
sich doch nicht ganz verwischen lifit und, da er auf dem Boden der
Religion auf eine gute Weise nicht behoben werden kann, auf bos-
" artige Weise ausgetragen werden muf, sei es, weil der Gott, der nichts
anderes ist als vergottete Welt, eben auch das Zwiespiltige, das Ge-
fahrliche und Bosartige dieser Welt als Mitgift mitbekommen hat: Der
Gott der Religion wird zugleich zum Feind, zur Bedrohung der Welt.
Er wird zum finsteren Tyrannen, an dessen Feuer sich der finstere
Fanatismus entziindet, der die Welt vergewaltigt im Dienst und zum
Wohlgefallen seines Gottes, der mit Drohung und Schrecken, mit Feuer
und Schwert das Reich seines Gottes ausbreitet. Gott wird zum Moloch,
der die Welt fressen will und dem deswegen ansehnliche Brocken dieser
Welt zum Frafle vorgeworfen werden miissen, damit er etwas zu ver-
dauen hat und die anderen eine Atempause bekommen. Mensch und
Menschlichkeit miissen ihm zum Opfer gebracht werden. Darum ist
Religion auf dem Gipfelpunkte etwa dort, wo man den menschlichen
Opfern das Herz aus dem Leibe reif$t und ihr Blut in Bichen tiber den
Opferstein rinnen 1if3t, oder etwa dort, wo man in wildem Taumel
eher sich selbst und diese ganze «verfluchte» Welt dem Untergange
weiht, als dafl man ihre unbelehrbare Widerspenstigkeit gegen seine
«heiligsten» Uberzeugungen, diese Gottesschande, noch linger duldet,
in diesem Weltopfer die Siinde der Welt zugleich stthnend und ri-
chend. Wenn schon Religion, dann soll der Mensch geschlachtet wer-
den zur Ehre Gottes, um des letsten, grofien, erhabenen Zieles willen,
damit man sieht: Hier ist Religion, hier ist nicht der Glaube an den
Gott, der nicht Opfer will, sondern dafl der Mensch Recht iibe und die
- Giite liebe und demiitig wandle vor seinem Gott; hier ist nicht das

Gebot des Menschensolgmes, der lehrt: «Was ihr einem dieser meiner
geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan.» Riickt die Welt-

251



anschauung den Menschen so in den Mittelpunkt, dafl er schliefllich
Gott verdringt, so ritckt die Religion Gott auf eine Weise in den Mit-
telpunkt, daf} er schliefllich den Menschen verdringt und vernichtet.
Beide Male aber bleibt nichts. Denn der Mensch ohne Gott bleibt nicht:
«Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht.» Aber auch Gott ohne den Men-
schen bleibt nicht, er ist hdchstens noch eine religiose Konstruktion,
nicht mehr der Lebendige, der ewig Schopferische.

Das Bedriickende bei der ganzen Sache ist wieder, dafl man auch
im Bereich der Religion tiberall wieder so nahe an der Wahrheit ist,
ja daf} es sich eigentlich itberall um Wahrheit handelt, aber in welcher
Form und in welcher Anwendung! Welcher von den Gedanken der
Religion ist nicht von Christus aufgenommen, oftmals aus schauerlicher
Verirrung und listerlichem Miflbrauch zurtickgeholt, aber eben doch
aufgenommen worden? Der Gedanke von der Einzigkeit und leiden-
schaftlichen Ausschliefflichkeit Gottes, der Gedanke vom Gericht, von
Schuld und Stthne, der Gedanke des Opfers, gewisse Ahnungen von
einer Menschwerdung, von Tod und Auferstehung eines Gottes: das
sind alles tiefste Glaubenswahrheiten, die auch auf dem Boden der
Religion natiirlich nicht nur in ihren grifllichsten Verzerrungen vor-
kommen, sondern manchmal in ergreifender Reinheit, als ergreifende
und in grofler Demut vollzogene Versuche, Gott zu verstehen und ihm
zu dienen, Man denke nur an das, was da auf dem Boden des Griechen-
tums alles gewachsen ist. Aber all dieses Suchen st6f}t immer wie auf
eine Mauer, es dringt vielleicht bis zu der Schwelle der Wahrheit, aber
es iiberschreitet sie nicht. Die Religion fithrt bestenfalls bis vor das Tor
mit der Aufschrift: «Der unbekannte Gott.» Da es aber unertriglich
ist, immer und unaufhérlich vor einem Unbekannten zu stehen, wendet
sie sich zuriick zu dem Bekannten und identifiziert es mit Gott. Gott
ist ihr einfach identisch mit der Welt, mit dem Weltzustand, mit dem
Weltlauf, mit der Weltordnung, mit dem Schicksal, oder er ist die Ver-
korperung der Triebe und Wiinsche des menschlichen Herzens. Das
Seiende, das Bestehende, das blof} Natiirliche, das Gegebene wird ver-
gottet.

Aufgestofien wird das Tor nur von der anderen Seite her, von dem
Gott, der in keiner Weise mehr das Resultat menschlicher Kunst oder
Uberlegung ist, nicht mehr blofler Zielpunkt primitivster oder kulti-
viertester menschlicher Bediirfnisse, sondern «der den Erdkreis richten
wird mit Gerechtigkeit durch einen Mann, den er dafiir bestimmt hat.
Und er hat ihn fiir jedermann dadurch beglaubigt, daf er ihn von den
Toten auferweckt hat.» Hier fallt alles Unnétige und Irrefithrende da-
hin, hier kommt der Gott des Reiches, das «nicht von dieser Welt» ist,
hier ist die Uberwindung von Weltgesets, von Schicksal und Tod. Hier
ist die Uberwindung und die Erlésung der Welt. Hier hort die Religion
auf mit ihren doch immer irgendwie «unnatiirlichen» und zwangshaften
Vorstellungen und Forderungen, hier beginnt eine neue, eine andere,

292



eine geheiligte «Natiirlichkeit», ein neues Leben. Hier beginnt der
Glaube «an einen neuen Himmel und eine neue Erde, darinnen Ge-
rechtigkeit wohnt».

Nun, wir wollen uns nicht der Illusion hingeben, dafl wir einen
Glauben hitten oder haben kénnten in Reinkultur, ohne historisch oder
psychologisch bedingte Einkleidung und Fiarbung, einen Glauben ganz
ohne weltanschauliche oder religiose Elemente oder Begriffe, Wir sind
auch als glaubende Menschen immer zugleich das Produkt einer ge-
wissen Zeit, einer bestimmten Geschichte, einer bestimmten person-
lichen Entwidklung. Das bringt es mit sich, daf3 unsere Wahrheit immer
auch durch allerlei anderweitige Faktoren gestaltet, ja in gewissem Aus-
mafle auch entstellt ist. Einen Glauben ganz ohne Anhingsel, ohne
Irrtiimer haben wir nicht. Das braucht sich nicht zur Katastrophe aus-
zuwirken, braucht nicht zum Abfall von der Wahrheit, zur Liige zu
fithren, wenn wir uns nicht auf die Bahn des blof} noch religiosen oder
weltanschaulichen Denkens, Argumentierens und Handelns ziehen las-
sen, wenn wir auf die Lebenselemente, die wirklichen Glaubensele-
mente achten und sie lebendig erhalten, ihnen keinen Zwang antun,
sie immer wieder ihr altes Gewand abstreifen und sich ein neues neh-
men lassen, wenn wir dem Wahrheitsstrom nicht Halt gebieten und
sein Wasser in den stagnierenden Teichen unserer Meinungen anzu-
sammeln und zu kontrollieren versuchen.

Wir miissen dariiber wachen, daf8 wir der stiindlichen und unaus-
weichlichen Gefahr nicht erliegen, dafl unser Gottesglaube herabsinkt
zur bloflen Religion oder Weltanschauung, wo die alten Parolen ein-
fach automatisch noch weiterlaufen. Wir miissen wissen: Je mehr un-
sere Anschauung sich konsolidiert und uns schliefilich zum Schliissel
fir alle Fragen wird, je mehr unsere Formeln und Parolen endgiiltig,
unabinderlich und unantastbar werden wollen, desto gréfler ist die
Gefahr, dafl der Geist darin eingeschlossen und erstickt werden soll.
Je mehr wir in blof} religidsen Anschauungen, Empfindungen und
Handlungen Gentige finden, desto wahrscheinlicher ist es, dafy wir dem
eigenen Ich oder in falscher Weise der «Welt» dienen. Unsere Glau-
bensaufgabe ist es, der Wahrheit Gottes auf Erden Bahn zu brechen,
das mufS nicht zuletst geschehen gegen unsere eigenen Traditionen,
«Uberzeugungen», Vorurteile und Befangenheiten. Die gefihrliche
Klippe ist dort, wo die Versuchung aufsteigt, weltanschauliche oder
religivse Motive zum Damm werden zu lassen, um den Wahrheits-
strom in bestimmte Bahnen zu lenken oder vor gewissen Fragen abzu-
stoppen. Wir miissen bereit sein, unsere Vorstellungen und Urteile
immer wieder sprengen zu lassen von dem Geist, der ins Grofie und
Weite und Neue will.

Ein paar Dinge sind dazu nétig. Einmal: Nie darf die Wahrheit in
den Dienst irgendeiner Sache, Bewegung oder Macht gestellt werden,

253



sondern es ist in allen Dingen ganz und gar und vorbehaltlos der Wahr-
heit zu dienen. Die weltanschaulichen und religidsen Gebilde, Organi-
sationen, Bewegungen und Michte sind darauthin zu priifen und da-
nach anzunehmen oder zu verwerfen, ob und inwieweit sie der Wahr-
heit dienen, Sie alle sind immer unbedingt der Wahrheit pflichtig, nie
aber ist diese ihnen pflichtig oder horig. Sonst geraten wir unweigerlich
auf die Bahn der Auflésung, zu Abstrichen, zu gewaltsamen Verbie-
gungen, zum Verschweigen, Entstellen, ja schliefllich in Gegnerschaft
zur Wahrheit. ,

Es gilt, sich sehr ernsthaft daran zu erinnern, dafl uns Gott mit
seiner Wahrheit ein Mittel in die Hand gibt, sein Schaffen und Kimp-
fen zu erkennen, aber nicht ein Mittel, dessen wir uns bedienen diirf-
ten, um an seiner Statt Vorsehung und Schicksal spielen zu wollen.
Man darf die Wahrheit nicht in Reserve halten, um sie einzusetsen
nach Gesichtspunkten der Zweckmafligkeit, sonst wird man frither oder
spiter bei der Uberzeugung anlangen, dafy man das gewtinschte Ziel
besser und zuverlissiger mit anderen Mitteln erreicht.

Man muf} die praktischen Ziele und Aufgaben, die aus dem Glau-
ben an die Fleischwerdung der gottlichen Wahrheit sich ergeben, sehen.
Man muf} sie wollen, muf§ sich dafiir einsegen in der Gewifsheit, daf}
hier der Ruf Gottes an einen ergangen ist. Aber man muf3 sie so sehen
und so wollen, daf} jedes von ihnen ein Teil der ganzen Wahrheit ist
und bleibt, man darf keines derselben verabsolutieren, indem man sich
ganz und ausschliefllich darein verliebt und verrennt. Das ist der para-
doxe Charakter der Wahrheit, dafl wer ihr so dient, mit einer falschen
Absolutheit, mit einem Fanatismus, sein Ziel damit nicht férdert und
erreicht, sondern es verdirbt und vereitelt. Man mufl seinem Ziele,
seinem von Gott aufgegebenen Ziele, so dienen, dafl man dariiber
hinaussieht auf das letste Ziel, damit die vorliufigen Ziele auf der Linie
liegen zu dem letsten Ziel und nicht ‘auf einer anderen. Das muf} fest-
gehalten werden, damit man nicht auf Abwege gerit. Man darf nicht
vergessen, dafl es zuletst nicht um einzelne Siege der Wahrheit und
der Gerechtigkeit geht, sondern um deren vollen Sieg. Natiirlich geht
es auch um diese Einzelsiege; wem es um sie nicht geht, dessen Eifer
um den lesten Sieg ist nicht glaubhaft; aber es geht um sie als um Sta-
tionen, als um Zeichen auf dem Wege zu dem vollen Reiche der Ge-
rechtigkeit und der Wahrheit, von dem aus allein die vorangehenden
Kimpfe, Zeichen und Siege ihren Wert, Inhalt und Sinn bekommen.
Es geht hier nach der Grundregel des Glaubens: «Trachtet am ersten
nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, dann wird euch
alles andere hinzugegeben werden.» Dieser Glaube allein weif3 schlief3-
lich auch, was dem rein weltanschaulich oder religiés begriindeten Den-
ken ewig widersinnig und abscheulich erscheinen muf}, daf} es zu Zeiten
keine andere Méglichkeit gibt als die, die Sache Gottes sterben und
untergehen zu lassen, und daf3 es kein gottlich legitimiertes Mittel gibt,

254



diesen Untergang zu verhiiten, dafl er notwendig ist, weil sie nur aus
dem Grabe in verklirter und sieghafter Gestalt auferstehen kann.

Das wird uns immer unterscheiden vom bloflen religitsen oder
weltanschaulichen Parteimann oder Parteistrategen, dafl wir an seine
Strategie nicht glauben, sie im Gegenteil mit Unbehagen und Beunruhi-
gung beobachten, weil wir wissen, daf} sie fiir jede gute Sache die aller-
grofite Gefahr ist. Der Parteimann steckt sich sein Ziel, berechnet die
Sache und macht sie. Wir berechnen sie nicht und machen sie nicht. Wir
glauben an sie und kidmpfen fiir sie, jedoch unter der selbstverstind-
lichen Voraussetsung, dafl die Verwirklichung andere Wege gehen und
anders aussehen wird, als wir uns vorgestellt haben. Wir handeln nicht
nach Prinzipien oder Gesesen, sondern wir geben dem Eingreifen, dem
Wunder Gottes Raum. Dies kénnen wir weder voraussehen noch ein-
berechnen. An ihm aber hingt alles. Wir glauben an das Wunder Got-
tes, der sein Reich schafft, der es auch und sogar ganz besonders aus
der Niederlage erstehen 1df3t. Damit bleibt, wo im tibrigen der Rest
allenfalls nur noch Heulen und Zihneknirschen ist, der Glaube Ge-
wifSheit und Kraft. Otto Hiirlimann.

Die Kirche und das soziale Problem
Ein Vortrag*

Wenn sich die Kirche heute wieder stirker als es lange Zeit der
Fall war dem sozialen Problem zuwendet, so ist zuerst eine formale
(und doch mehr als nur formale) Forderung an sie zu stellen, nim-
lich die, daf} sie sich vorgingig eine Priifung ihrer Motive gefallen
lasse. Sie wird dabei vielleicht schmerzlichen Fragen standzuhalten
haben; das wird sie tiber sich bringen, wenn sie demiitig genug ist,
ihrer Schuld und ihrer Versiaumnisse zu gedenken. Vorerst wird ihr
sogar der so beleidigende Verdacht nicht erspart werden, daf} ihre
heutige Zuwendung zum sozialen Problem blofler Opportunismus
sei. Denn man wird darauf hinweisen, dafl die Zeiten vorbei sind,
wo es eine kithne und prophetische Haltung war, wenn man in der
Kirche das Sehen des sozialen Problems forderte. Die Namen derer,
die vor fiinf und mehr Jahrzehnten zum Schauen dieser Dinge er-
wacht sind, leuchten — wenn nicht in der sichtbaren, so doch in der
unsichtbaren Kirche. Sie waren Erschiitterte mitten in einem noch un-
erschiitterten Geschlecht, Sehende unter Blinden. Aber was bedeutet
es heute schon, wenn wir diese Dinge ernst zu nehmen beginnen!

1 Gehalten an der Tagung des Schweizerischen reformierten Pfarrvereins am
25. September 1946 in Romanshorn.

255



	Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen (Teil III)

