Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 42 (1948)

Heft: 5

Buchbesprechung: Doktor Faustus : das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian
Leverkihn, erzahlt von einem Freunde

Autor: Stossinger, Felix

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

seiner Gerechtigkeit, die alles menschliche Vorstellungsvermégen im-
mer wieder sprengen.

~ Die Religion hilt an Gott wohl fest, aber sie tut das, indem sie
Gott festhilt, festbannt, sie hilt ihn gefangen in ihren Begriffen, For-
- meln, Zeremonien, sie sucht sich seiner zu bemichtigen und zu be-
dienen, ihn sich zu reservieren und iiber ihn zu verfiigen. Thr Gott hat
keine Freiheit, er kennt und wirkt keine Geschichte, er ist nicht im
Kommen, er steht fest und still. Gerade das, was fiir den Glauben
wesentlich ist, die Lebendigkeit Gottes, wird ausgeschaltet.

Die Religion hilt Gott fest, sie weif3 nicht oder will nicht wissen,
daf} ihr Bekenntnis zu ihm eine ungebiihrliche Zudringlichkeit ist, daf3
wir weder die Macht noch das Recht haben, Gott festzuhalten, daf}
Christus in dieser Welt sterben muf3 und wir nur auf seine Auf-

erstehung und Wiederkunft hoffen konnen. Otto Hiirlimann.
' (Schluf3 folgt.)

Doktor Faustus

Das Leben des deutschen Tonseters Adrian Leverkiibn, erziblt von
einem Freunde

Verlag Bermann-Fischer, Stockholm.

Als Thomas Mann voriges Jahr die Schweiz besuchte, tiberraschte
er seine Freunde und Bekannten, die ihn zehn Jahre nicht gesehen hat-
ten, durch das biologische Wunder seiner Erscheinung. Mit 72 Jahren
wirkte er wie ein 56-Jihriger, Seine frither etwas strenge, mifitrauische,
eher deskriptive als musische Physiognomie war gelost, heiter, lau-
schend, weltminnisch geworden. Auf die Briefe und Manuskripte
seiner deutschen Zeit fillt die Schrift wie ein Strichregen vom Himmel.
Jetst sind die Schriftformen fest und artikuliert, ausgewdlbt, die Frak-
tur wich der Antiqua — es ist als ob Thomas Mann auch graphisch den
deutschen Limes hinter sich gelassen hitte, Die meist freistehende
Majuskel beweist die Bereitschaft zum Neuen. Das, was Thomas Mann
~ in diesen 15 Jahren auf sich genommen hat, war ja auch etwas Neues,
eine thm bis dahin vielleicht widerstrebende Bereitschaft zum Leid.

Wir kennen aus den Ur-Ereignissen des Alten Testaments den Be-
rufenen, dem die Stimme Gottes seine Pline stort. Was Thomas Mann
1934 im Sinn hatte, wissen wir aus seinem Brief an das Innenministe-
rium des deutschen Mordreichs, der von Freund und Feind merkwiirdig
verkannt wird. Thomas Mann wollte schweigen, als er reden sollte;
er wollte sich von der «Volksgemeinschaft» — so schreibt er wirklich —
befristet beurlauben lassen, als er die Pflicht hatte, ihr unverziiglich
einen kompromifilosen Krieg in Wort und Schrift zu erkliren; er
wollte seinen Pafl wiederhaben, seine Autos, seine Bankkonti, sein

202



Vermogen. Minner mit Bankkonten sind schlechte Revolutionire, aber
die schlechtesten sind, wie Heine in seiner Denkschrift auf Borne
schrieb, Revolutionire, die Porzellan besisen: «Mit dem Besigtum, und
gar mit dem gebrechlichen Besistum, kommt die Furcht und die Knecht-
schaft.» Aber der Schépfer des «Zauberbergs» merkte nicht, zu welcher
Knechtschaft er sich da antrug: er wollte «in vollkommener Zurtick-
- gezogenheit seinen personlichen Aufgaben leben», um sich nicht «einer
Verfilschung seines natiirlichen Schicksals» schuldig zu machen,

Unser «natiirliches» Schicksal ist aber nicht das, was wir uns auf-
tragen, sondern das uns Unbequeme, wie ja auch, nach der tiefsinni-
gen Deutung Kierkegaards, unser Leid nicht das ist, mit dem wir uns
arrangieren wiirden, sondern nur jenes, das wir ganz und gar nicht
wollen. Das Schidksal, dem Mann entgehn wollte, folgte ihm aber auf
dem Fufl, bis der von ganz wo anders her Verfolgte und Gerufene
stehen blieb, horchte und gehorchte, Ein Schicksal und eine Person
waren da zusammengekommen, die scheinbar so gar nicht zueinander
pafiten, Aber Thomas Mann nahm den Aufstieg auf sich und verlief§
die guten Stuben Liibecks, die er sich gern im Exil rekonstruiert hitte.
Der Segen des erfiillten Schicksals blieb ihm nicht vorenthalten. Der
Doktor Faustus ist das Werk eines gréfieren Deutschen und eines
grofleren Schriftstellers, als Thomas Mann jemals gewesen ist, und
auflerdem eine aufregende Kraft.

Bis zum «Zauberberg» sprach aus Thomas Mann nur die Stimme des
schlechten biirgerlichen Gewissens, das die Midhte des Bosen und des
Gottlichen, der Kunst und des Umsturzes, als Stérung eines wohl-
anstindigen Lebens von sich fern zu halten suchte, Aber in seiner
Analyse der biirgerlichen Welt war der Kiinstler Thomas Mann sich
selbst als ihrem Kommentator iiberlegen. Seine Romangestalten gaben
sich schon selber auf, als Thomas Mann ihre Umwelt noch zu retten
suchte. Erst im Doktor Faustus tiberwindet Thomas Mann den Wider-
spruch zwischen einem biirgerlichen Humanismus ohne Erregung und
Weltteilnahme, und der deutsch-biirgerlichen Welt, die die ganze
Menschheit in ihren selbstverbrochenen Niedergang mithineingerissen
hat. Die Ddmonen des biirgerlichen Zeitalters sind nicht mehr externe
Krifte, die es angreifen, sondern interne, die es zerseten. Und da
Thomas Mann nicht mehr Dichtung und Erlebnis von Geschichte
trennen kann, ist er nun selbst die Kraft, die erhalten méchte, und der
Trieb, der dialektisch zum Untergang dringt. So ist das leste Buch von
Thomas Mann auch sein erstes, das eine grofle Lesergemeinde zu
Tranen erschiittert, und das eine michtige Erregung — und zwar die
unseres Schicksals — in uns hinterlaf}t. Die Romangestalten tranken aus
den Wunden des Dichters sein Blut, aber sie heilten ihn auch. Thomas
Mann selbst wurde durch den Faustus erst krank, dann neugeboren.
Und so wird es auch an Deutschland liegen, ob es sich zur Hingabe

203



und Wandlung fithren 1afit oder eine «Verfilschung seines natiirlichen
Schicksals» zuriickweisen wird.,

Die nichtdeutsche Welt kann aber Thomas Manns Problemstellung
weder unkritisch noch unbesorgt akzeptieren, Thomas Mann hat zu
Deutschland ein Verhiltnis bewahrt, das leidend, bediirftig und ent-
behrend ist. Er hilt sich auch im Faustus von einem Verhalten frei, das er
in mehreren Gestalten deutscher Selbst-Antipathie zu Worte kommen
1a63t. Fir ihn selbst kam sie nie in Frage. Daher muflte Thomas Mann
um den Preis seiner «in Ewigkeit getreuen Liebe» zu Deutschland von
vornherein auf ein ‘Werk verzichten, das die ganze, volle deutsche
Selbstiiberwindung zum Inhalt hat. Ein solches Werk bedarf einer
anderen Distanz. Es miifite kritischer sein, als ein erlittenes Werk
sein kann. Thomas Mann hatte die Aufgabe, als Erschiitterter zu er-
schiittern, Der durch das Faust-Motiv gegebenen Gefahr, Deutschland
einen neuen Mythos zu schreiben, ist Thomas Mann, Gottlob, ent-
gangen. :

In seiner Rede tiber Deutschland und den deutschen Geist hat
Thomas Mann dem Faust-Buch vorgeworfen, Faust nicht mit der
Musik in Verbindung gebracht zu haben: wenn Faust der Reprisen-
tant der deutschen Seele sein soll, miifite er musikalisch, das heif}t ab-
strakt und mystisch das Verhiltnis des Deutschen zur Welt zum Aus-
druck bringen. . _

Sonderbar sind hier Irrtiimer, die Mann «unterschwellig» nennen
wiirde, mit riskanten Absichten vermischt, die Thomas Manns Deutsch-
tumsbegriff in Gefahr brachten, einer zweifachen Legendenbildung
zu unterliegen. Das deutsche Volk ist weder faustischer noch musika-
lischer als andere Voélker. Dem deutschen Faust-Buch lag es fern, die
deutsche Seele iiberhaupt oder gar «faustisch» darzustellen. Faustisch
wurde der Faust durch Lessing, Goethe, Grabbe, Lenau, Mahler, und
wenn es gewif$ bedeutungsvoll ist, daf§ der Deutsche den Teufel holt,
um nach Belieben zu handeln, so ist doch der sogenannt faustische
Drang ein der ganzen Menschheit eigener Trieb, er ist ebenso asiatisch
wie europiisch.

Mit der Musik konnte aber das deutsche Faust-Buch seinen Helden
nicht verbinden, weil es zu seiner Zeit deutsche Musik von Bedeutung
nur im Gefolge der italienischen gab. Wo blieb eigentlich die Musikali-
tit des deutschen «Volkes» bis zum 16. Jahrhundert? Gerade sie ist
doch eine Kraft, die sich sofort bemerkbar macht und keiner realen
Erfahrungen bedarf. Mit wohltuender Bescheidenheit hat Hans Pfisner
im «Palestrina» die Deutschen nur nebenbei als Zeugen der iiberstaat-
lichen Republik der Musiker aufgezihlt, Man kann erst im 19. Jahr-
hundert von einer Weltgeltung deutscher Musik sprechen, die den
Deutschen spit, mithsam, zum Teil vergeblich und oft mit undeutscher
Hilfe nahegebracht worden ist, |

Aber noch etwas anderes wehrt sich gegen einen Faust-Musikus:

204



Sein Pakt mit dem Teufel. Der Teufelspakt entsteht im deutschen Den-
ken aus einer Voraussegung, die gliicklicherweise dem deutschen
Musiker fehlt. Das Verhiltnis der lutherdeutschen Bildungsklasse zu
Schuld, Gewissen, Verantwortung, ist verstockt; erscheint doch in der
Luther-Kirche Gott dem Siinder in Gestalt der Obrigkeit, die Gnade
und Strafe selber verteilt, Der deutschen Dichtung fehlen Schuldbe-
kenntnisse und Beichten, die dem franzésischen, amerikanischen und
russischen Roman, der italienischen und der tschechischen Oper Grofle
geben. Durch den Pakt mit Mephisto erhielt der Deutsche das Vorbild
einer Exterritorialisierung des Bosen aus der Brust des Stinders und
den Anreiz zur Schuldabwilzung. )

In ergreifender Ferne von der deutschen Bildungsklasse hat sich
dagegen die deutsche Musik in Demut und Bekenntnisfreude zu einer
universalen Liebesmacht entwidkelt. Von Heinrich Schiis bis Bruckner
und Reger ist die deutsche Musik frei von allem, was die deutsche Bil-
dung dubios, ja sogar verderbend macht. Erst mit Wagner ist die
deutsche Bildungsklasse auch in die deutsche Musik eingedrungen, ge-
wifd nicht zu deren Vorteil. Wenn nun Thomas Mann den Tonseter
Adrian Leverkithn zum Instrument einer satanischen Herausforderung
der Liebe und der Gnade durch die Macht der Téne gebraucht, so wirft
er die getrennten deutschen Welten der reinen Inspiration und eines
erlisteten Didmoniums zusammen, um der Musik durch eine furchtbare
Entweihung kaltglithende Orgien des Kosmos, in Musik gesetste Ein-
stein-Formeln des Universums abzuzwingen. |

Der Thomas Mannsche Faustus ist kein Nachfolger der selig schaf-
fenden Meister, sondern ein wahres Gegenbild zur Darstellung der
Inspiration in Pfigners «Palestrina», Leverkithn ist zugleich Nietssche
und Hugo Wolf, die in syphilitischen Orgien rapid produzierten, aber
auch Wagner, den Nietssche als Kobold, Zauberer, Komédiant der
Musik abgriindig durchschaute. Und wie Wagner ist auch Leverkithn
nicht gebiirtiger, sondern gewordener Musiker, der iiber Theologie
und Diamonologie zur Musik kommt, um durch sie die Schopfung zu
tiberlisten, sie in der Musik im Abbild synthetisch zu reproduzieren
und das Magische Quadrat, das hinter Diirers Melancholia hingt,
klangstimmig aufzulosen.

Zu seinem Werk gelangt Leverkithn durch einen Pakt mit dem
Teufel weil ohne Teufelei das grofle Kunstwerk einer glaubenslosen
Zeit nicht mehr moglich ist. Dieser Pakt ist aber nichts anderes, als
Leverkithns Verzicht auf die Liebe zum Menschen. Abstrakt-mystisch
gipfelt sein Werk in der unmenschlichsten Menschlichkeit, in der toll
verwegenen Zurticknahme des Allermenschlichsten: der IX. von Beet-
hoven und gewisser evangelischer Gleichnisse. Das geschieht in dem
Haupt- und Schlufiwerk Leverkithns «Dr. Fausti Weheklag», einem
gewaltigen Lied an die Trauer, dem Sterbechoral eines gut-bésen
Christen, der nach seinem Abfall zum Teufel den Gedanken einer

205



Rettung durch die Gnade zuriickweist, aus abgriindigem Haf} des fal-
schen Friedens einer gottesbiirgerlich temperierten Welt.

Diese Zuriickweisung der Erlosung macht aber den Doktor Faustus
zu einem erschreckenden Symbol der heutigen Welt, Er anerkennt
nicht, nach dem Teufelspakt, noch ein Anrecht zu haben auf die Gnade
des Menschen, der «immer strebend sich bemiiht»: er akzeptiert die
Verwirkung. Darin soll aber keine Negation'des gliubigen Menschen,
sondern nur der duflerste Trots und Stolz des Gefallenen zum Aus-
druck kommen. Leverkithns Musik erhilt ihr Genie vom Teufel, aber
ihre Substanz von Gott. Kommt ja Leverkithn von der Theologie zur
Musik, von der dialektischen Entwicklung des Bosen aus dem Heiligen;
zu einer Musik, die, durch blofle Umkehrung, aus korrespondierenden
Noten Teufels- und Engelschére schafft. Und schliefllich wird Lever-
kithns Leben von der Tragik des Teufelspakts, vom Verbot, ein
menschliches Wesen human zu lieben, erdriickt. Sind viele Seiten des
Romans, die diese Musik infernalisch lebendig machen, selbst fast
schon satanisch, so ist doch der Hohepunkt des Werks die unertriglich
tibermenschliche Verfluchung des Teufels durch Leverkiihn, eine Szene
von atemerstickender, genialer Kraft.

Die Gestalt eines Faust-Musikers ist also Thomas Mann nicht zur:
Gefahr einer Bertthmung des deutschen «Tiefsinns» geraten, sondern
zur Enthiillung unseres satanischen Zeitalters. Aber auch den Pakt mit
dem Teufel hat Mann nicht als Mittel deutscher Schuldabwilzung ge-
braucht, denn mit der Bekenntnisfreude des reinen Musikers legt
Leverkithn vor Ablauf seiner paktmifligen Lebensfrist das umfas-
sendste, alle Heimlichkeiten entbloflende Schuldbekenntnis vor seinen
zusammengerufenen Freunden und fernen Bekannten ab, das es in der
deutschen Literatur gibt. Hier sprengt Thomas Mann alle Bande, die
ihn noch mit der deutschen Bildungsklasse verbunden haben: es ist
sein eigenes, grofles und wahres Auferstebn, aus dem Puppenstand des
Reichs- und Luther-Deutschen in die Freiheit. Die tiberwiltigende
Grofle dieses Bekenntnisses erinnert an die Sterbeszene von Madame
Graslin in Balzacs Curé de Village, aber wihrend diese Beichte die
franzésische Gesellschaft erschiittert, ergreift, kennzeichnend genug, die
dazu geladene deutsche Gesellschaft vor den Greueln der Wahrheit die
Flucht, denn jedes Bekennerwort enthilt ihre eigene Verwerfung.

Durch die Verwendung eines Musikers begab sich Thomas Mann
der groflen politischen Moglichkeiten, die in jedem Pakt eines nicht
rein kiinstlerisch schaffenden Fausts mit dem Teufel enthalten sind.
Damit hat Thomas Mann die deutsch-biirgerliche Welt gerichtet.
Goethe fithrte Wilhelm Meister durch die Lehrjahre der Theater-
bohéme und der vagabundierenden Aristokratie, um ihn zu einem niig- -
lichen Mitglied der weltbiirgerlichen Gesellschaft — in einem freilich gar
zu bescheiden ausgefallenen Gleichnis — zu erziehen, Und dem zweiten

206



Faust gibt Goethe durch den Mephistopakt die napoléonische Moglich-
keit, auf freien Grund ein freies Volk zu stellen.

Die deutsche Welt Thomas Manns bot einem titigen Faust mit
goethisch-napoléonischen Ambitionen keine Méoglichkeiten der Ver-
wirklichung mehr. Dieses Biirgertum hatte seine zivilisatorische Mission
preisgegeben, Und wie das Genie dieses Zeitalters nur noch um des
Werkgelingens der Musik willen den Pakt mit dem Teufel schliefit, so
das Biirgertum nur noch um des industriellen Werkgelingens willen
den Pakt mit dem «verziickten Schurken».

So wird die Dekadenz der Buddenbrooks konsequent von der Ge-
schichte zu Ende gefithrt, und Thomas Mann, der mit dem Niedergang
des Vaterhauses sein Oeuvre erdffnete, fithrt es mit sicherer Hand zum
Niedergang des Vaterlandes fort. Im Familidren wie im Staatlichen
losen sich die tiberkommenen Ordnungen auf, die eindringende
Fremdkorper nicht mehr assimilieren, und die vor jedem Anspruch das
Bessere oder auch nur das Kommende zu sein, zuriickweichen. Frither
erschienen versucherische Gegenkrifte in Gestalt der Schonheit, der
zerredenden Vernunft, des Rauschs, exzentrischer Erlebnisse, des Di-
mons, des Satans; und etwas allzu deutsch gab Thomas Mann feind-
lichen Kriften fremdlindische Namen, die des Italieners Settembrini,
des getauften Ostjuden Naphta, der Russin Lisaweta, Oder es waren
Krankheiten, wie die indische Cholera in Venedig, die Tuberkeln auf
dem Zauberberg, von denen man nicht recht weifl, ob sie den Kranken
aufsuchten oder er sie, wohl aber, daf} sie umwilzend wirkten.

Erst im Faustus trifft Thomas Mann die Entscheidung. Die Ver-
suchung tritt nicht von auflen an den Menschen heran: er selbst ist ihr
Trager, auch wenn er sie auf den Teufel projiziert. Mit kaum ertrig-
licher Deutlichkeit weist der Teufel Adrian nach, daf3 sein sensibel reiz-
trunkenes Hirn liistern die kleinen Geifller suchte, daf3 er ihnen von
einem Leipziger Bordell in ein PrefSburger nachgefahren ist, um sich
von einem Maidchen, das ihn vor ihrer Krankheit warnte, diese Illu-
mination seiner Denkkraft, diesen Zauber einer verbrennenden Begat-
tung zu holen, bei Esmeralda, bei «Hetaera Esmeralda», wie schon der
Schmetterling in Vater Leverkithns Sammlung hief3, der den Knaben
entziickte, so dafl nun niemand mehr sagen kann, wann die Hollenfahrt
in die Paralyse — als kontrapunktische Begleitung zur Hollenfahrt
Deutschlands — begann, ob der Schmetterling ins Licht fiel oder das
Licht in den Schmetterling.

In die Musik geht aber der Notenname der Hetaera Esmeralda mit
der Klangchiffre h-e-a-e-es ein, einem wunderbaren Thema, das die
lustvolle Verzweiflung der todbringenden und kunstschaffenden Um-
armung verewigt, mit der sich Leverkithn den musikalischen Triumph
tiber das Weltmysterium erkaufte.

Thomas Mann hat die Konsequenzen seiner diisteren Verherr-
lichung des Ddmonischen gezogen, indem er diesmal die Rangordnung

207



seiner Helden verkehrt. Die humane Personlichkeit ist zur leicht ko-
mischen Nebenfigur geworden, zum Ansager, zum Biographen der
Hauptperson Faustus-Leverkithn. Und wenn auch Dr. Serenus Zeit-
blom, als Biograph seines Schulfreundes, der fingierte Autor dieses
Romanes ist und wir durch ihn alle Begebenheiten erfahren und alle
Menschen kennenlernen, so sind doch die Damonen die bewegende
Kraft des Werkes, in dem sich die biirgerliche Ordnung in den beiden
Weltkriegen und im Zwischenkrieg auflost.

Thomas Mann hat die Fiille persénlicher, geistiger, wissenschaft-
licher, kiinstlerischer, politischer und allgemeindeutscher Probleme in
diesem sozusagen auf zwei Orgelmanualen gespielten Roman zu einer
echten Form gebindigt, Er hat die Probleme des Romans gelost, indem
er sich nicht vom freien Fluf3 der Prosa treiben lief3, sondern auch den im
Grunde alle Ausschweifungen zulassenden Romanstoff der Zucht einer
Dichtung unterstellte. Allein die Exposition (bis Seite 55) tibertrifft an
Raffinement und Details die einst vielbewunderten ersten Akte eines
Ibsendramas, in denen immer schon alles angetént vorhanden ist, So
ist auch hier in der ehrfiirchtig zirtlichen Scheu dieses altdeutsch, vor-
lutherischen Elternpaares vor den Elementen, in der Musikalitit der
miitterlichen Stimme, im Hauptweh des Vaters, im gekitselten Gelachter
Adrians, im Hofgesinde, in der Naturanlage des Gehéfts Roman und

4

Schicksal Leverkiihns antizipiert.

Und schliefSlich 14£3t sich dieses 800-Seiten-Werk wie ein Leporello-
Album deutscher Ansichten entfalten, das mit der mittelalterlichen Welt
raumzeitlich beginnt und das vielschichtig deutsche Leben seiner Stidte,
Regionen, Schulen, Lehren, Traditionen und seine Aufldsung in bunten
Ziigen sichtbar macht. '

Und doch ist das Erstaunlichste die Polyphonie des Werkes. Unab-
lassig flieflen tibereinandergelegt zwei Zeitstrome vorbei: die Zeit, in
der Leverkithn schreibt (1943 bis 1945), und die Zeit (1883 bis 1945),
die er beschreibt. Und wie ist die eine in der andern enthalten! Aber
auch die personalen und geistigen Motive erscheinen symphonisch in
verschiedener Gestalt dieses vielsitsigen Musikwerkes. In vielen Per-
sonen ist der Teufel vorenthalten, und so wundern wir uns nicht, wenn
er in der suggestivsten Szene des Romans in Persona erscheint,

Ein inhaltlich so tiberreiches Wierk kann natiirlich nur durch man-
nigfaltige Menschengruppen zum Ausdruck gebracht werden. Auch hier
ist es wiederum bewundernswert, wie viele Menschen unverwechsel-
baren Gesichts Thomas Mann fiir diesen Zwedk zur Verfiigung stehen.
Er faflt sie zu Ensembles zusammen, wodurch die Ubertragung musi-
kalischer Formprinzipien auf den Roman weiter entwickelt wird. Die
Menschen erscheinen aber auch in verschiedener Dichte, sie kommen
aus einer mittelalterlichen Ferne her und begegnen sich, wie auf einer
Vorderbithne, mit bekannten Personen der schweizerischen Gesell-

208



schaft und mit Musikern, deren Name jeder kennt, und die mit Roman-
petsonen verkehren, als ob diese erfunden wiren. So wagt sich Thomas
Mann auch kiinstlerisch an Probleme der amerikanischen Romanform,
ohne doch auf seine klassisch strenge Form zu verzichten, Dem ent-
spricht aber auch der Gebrauch verschiedener Sprachen, die ineinander
tibergehen oder nacheinander gebraucht werden: von der Thomas-
Mann-Weis’ und einem kiinstlich-mittelalterlichen Altdeutsch reichen
die Bogen dieser Sprachschdpfung in unbekanntes Land, in dem dem
Meister viele schone neue Worte erblithen. Das Werk wird in jeder
Hinsicht seinem iiberreichen Erlebniswert gerecht. Es steht vor uns
als Zeugnis einer Schicksalsentscheidung, als Monument des deutschen
Untergangs und als eine Ermannung zur Grofle, Felix Stossinger.

Briefwechsel mit Prag
L

Prag, den 5. Mai 1948,

Sehr geehrter Herr Pfarrer!

Erlauben Sie bitte, dafd in dem heftigen Streit itber die Tschecho-
slowakei, der jegt in den «Neuen Wegen» tobt, auch ein tschechischer
religioser Sozialist, der mitten in den Ereignissen lebt, ganz kurz das
Wort ergreife. Ich beabsichtige nicht, als Kronzeuge in diesem Streit
aufzutreten und will nicht auf die ganze Sachlage eingehen. Die Er-
eignisse in unserem Lande sind von Dr. Kramer vom sozialistischen
Standpunkt aus im ganzen richtig gedeutet (nur seine Annahme, in
der Tschechoslowakei sei eine politische Diktatur aufgerichtet, ent-
spricht nicht der Wirklichkeit). Ich méchte nur einige kurze Bemer-
kungen machen iiber den Standpunkt, den Sie und Ihre Kollegen
Hiirlimann und Gerber zu den Ereignissen in unserem Lande einge-
nommen haben.

In der Mirznummer der «Neuen Wege» haben Sie die Bemer-
kung gemacht, dafl nun der geistige Kontakt auch mit den Tschechen
aufhoren werde. Wenn es wirklich geschehen sollte, so wiirde die
Schuld daran nicht an uns liegen. Der «Eiserne Vorhang», der die
Durchdringung der Wahrheit verhindert, wird nicht von uns fallen-
gelassen. Ich zum Beispiel habe der Redaktion des «Aufbaus» eine
zweite Antwort gesandt, aber sie wurde nicht mehr veréffentlicht. Es
sei mir gestattet, den Schlufisats davon zu zitieren: «Das, was jetst mit
den Ereignissen in der Tschechoslowakei im Westen getrieben wird,
ist ein groflartiger Betrug, der der Gobbels-Propaganda und der Rib-
bentrop-Diplomatie vollkommen gleicht und der nur als eine Folge
der Kriegshysterie erklart werden kann.»

209



	Doktor Faustus : das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkühn, erzählt von einem Freunde

