
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 5

Artikel: Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf
dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen (Teil II)

Autor: Hürlimann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auch Sacharia ist hier zu nennen:
«Juble laut, Tochter Zion! Jauchze, Tochter Jerusalem! Türwahr, dein König

wird bei dir einziehen: Qerecht ist er und siegreich, demütig reitet er auf einem
Esel, auf einem Tüllen, dem Jungen einer Eselin. Er rottet die Streitwagen aus
Ephraim aus und die Rosse aus Jerusalem. Auch die Kriegsbogen werden zerbrochen
werden und er wird den Nationen Trieden gebieten. Seine Herrschaft wird von
Meer zu Meer reichen und vom Euphratstrom bis zu den Enden der Erde.»
(Jesaja 9, 9—10.)

Hier tritt abermals der Friedens-Xöm'g an die Spiße der Friedens-
Ordnung. Man hat diese Stelle mit Recht auf Christus angewendet -
er hat es ja auch selbst getan, durch seinen Einzug in Jerusalem auf
dem Rücken einer Eselin.

Qottes Regiment

frage-. Welches ist die Bürgschaft für das Kommen dieses Zustandes?

Etwa unsere Vernunft? Oder die Sicherheit einer langsamen
Entwicklung der Welt in dieser Richtung? Oder die Güte der
Menschennatur?

Antwort-. Diese Bürgschaft ist einzig und allein der Glaube an
Gott, den Allmächtigen, den Schöpfer und Regierer von Himmel und
Erde, der seine durdi die Macht des Bösen, die aus der Freiheit des
Menschen quillt, verstörte Schöpfung nach seinem Rat und Plan der
Erlösung zuführt. Von ihm heißt es ja : «Das wird der Eifer des Herrn
der Heerscharen tun» (der Herr der Heerscharen ist der Herr aller
Mächte und Kräfte Gottes), und von ihm ein andermal:

«Denn also hat der Herr zu mir geredet: ,Ruhig will ich zuschauen an meinem
Ort wie flimmernde Qlut beim Sonnenlichte, wie Taugewölk in der Ernteglut.'»
(Jesaja 18, 4.)

Wie auch die Stürme der Weltgeschichte toben und die Wogen
des Völkerlebens brausen, Gott waltet darüber, unbewegt. Er ist der
Herr. Ihm müssen sie dienen. (Fortsetzung folgt)

Weltanschauung, Religion und Gottesglaube
(Vortrag, gehalten auf dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen)

In jeder Weltanschauung und Religion ist eine Wahrheit enthalten,
sie wirkt darin schöpferisch, belebend, segensreich. Es wäre schwer,
etwas überhaupt, an sich, absolut Falsches zu finden. Prüfen wir eine
so krasse, augenfällige, lästerliche Lüge wie die Rassenlehre. Ihr
zugrunde liegt eine Wahrheit, die Wahrheit von dem Reichtum und der
Mannigfaltigkeit der Schöpfung, von der Eigenart und dem spezifischen
Eigenwert der verschiedenen Schöpfungsteile, die «jedes nach seiner
Art» geschaffen sind, die einander ergänzen, beleuchten, im
Zusammenspiel steigern und vollenden. Diese Erkenntnis soll uns bewahren

196



vor Vereinheitlichung, Abflachung, Gleichschaltung und Verarmung
der Schöpfung. Aber in den Händen des Menschen, der aus dieser
einen, wichtigen, aber nicht alleinigen und nicht obersten Qlaübens-
wahrheit den alleinigen und beherrschenden Gesichtspunkt einer
Weltanschauung machte, wurde sie zum furchtbaren Instrument der
Verachtung, Verwüstung, Vernichtung der Schöpfung.

Nehmen wir eine Gestalt wie Nietzsche, dessen eilfertigen Kritikern

man oft genug wünschen würde, daß sie nur einen Funken seiner
Leidenschaft zur Wahrheit hätten, eine Leidenschaft, die sich bei ihm
manchmal zu direkt prophetischer Wucht erhebt. Aber diese Leidenschaft

zur Wahrheit ist auf eine unheimliche, beunruhigende Weise
konkurrenziert von einem ästhetischen Bedürfnis, so konkurrenziert,
daß sie schließlich davon überschattet wird und er anstatt eines
Propheten der Wahrheit der titanische Lästerer und große Zerstörer
geworden ist. Und wenn er noch überall der Titan wäre, aber er ist es

nur so weit, als die Wahrheit noch mit- und nachwirkt, und darüber
hinaus ist er nicht einmal der gesuchten, konstruierten Lästerung von
peinlicher Unvornehmheit entgangen.

Oder denken wir, um ein weiteres instruktives Beispiel zu nehmen,
an die Weltanschauung des Faschismus, nach welcher das Leben des
einzelnen Menschen an sich absolut sinn- und wertlos ist, seine Bestimmung

vielmehr erst im Zusammenhang der geschichtlichen Mission der
Volksgemeinschaft erreicht. Die Parallele zu einer der grundlegenden
Glaubenswahrheiten ist offensichtlich: daß nämlich der Mensch den
Sinn seines Daseins nicht in der Isolierung und in der trägen
Selbstgenügsamkeit findet, sondern erst im lebendigen Zusammenhang mit
dem Kommen des Reiches Gottes. Erst das schafft und verbürgt des
Menschen Würde und Wert. Im Faschismus ist aber diese Wahrheit
ihres Glaubenscharakters entkleidet und beraubt, sie wird zur ledig-
lichen, vom Menschen erschlossenen und auf den Thron erhobenen
Weltanschauung. Was der Faschismus nicht weiß oder nicht gelten
lassen will, das ist, daß das Reich, das werden soll, eben das Reich des
Menchen ist, der reinen, vollendeten, von nirgendsher verbogenen oder
reduzierten Menschlichkeit. Indem an die Stelle des Menschen etwas
anderes geseßt wird, sei es dann das Volk oder die Gesellschaft oder
was immer, landet man in leßter Perspektive immer beim Reich der
Unmenschlichkeit. Denn hier ist der Glaube erwürgt worden, wo das aber
geschieht, wird immer auch der Mensch erwürgt werden.

überall ist eine Wahrheit; aber sie ist am falschen Ort, in falscher
Stellung, sie ist falsch gewertet, falsch angewandt. Sie ist isoliert, nicht
eingeordnet in die richtige Rangordnung der Werte. Nicht als ob die
Sprache des Glaubens sich durch ihre gemäßigte und wohl abgewogene
Allseitigkeit auszeichnete, sie kann im Gegenteil nicht weniger zuge-
spißt und von vehementer Einseitigkeit sein. Aber seine «aktuelle
Tageswahrheit» ist immer durch Gott in dem Zusammenhang mit der

197



Gesamtwahrheit festgehalten, ist von dort her beherrscht und kontrolliert,

kann von dort her auch wieder zurückgeholt werden. Wenn sie
sich aber aus diesem Zusammenhang löst, dann kann sie nicht mehr
zurückgehalten werden. Dann wird eine Teilwahrheit verabsolutiert,
zur beherrschenden, alleinigen Wahrheit gemacht. Sie ist nicht beim
richtigen Namen genannt, so entartet und verwildert sie. Sie geht ihrer
schöpferischen Kraft verlustig; aber mit der dynamischen Wucht, die
sie von ihrem Ursprung her hat, zieht sie ihre Bahn weiter, rast in ihrer
Eigengeseßlichkeit blindwütig weiter, alles vor sich niederwerfend,
vergewaltigend, zerstörend. Sie verwandelt sich aus einem Element der
Schöpfung in ein auflösendes, chaotisches, aus dem Wehen des Geistes
in dessen Lästerung. Je näher sie noch ihrem Ursprung ist - es ist damit
nicht einfach zeitliche Nähe gemeint -, je gottnäher sie noch ist, desto
weniger wird sich das zunächst bemerkbar machen. Je mehr sie sich
aber verselbständigt, eigenmächtig und eigengeseßlich wird - und das
kann auch schon in der ersten Sekunde vollzogen sein -, je mehr der
ursprüngliche Glaubensimpuls sich in Religion und Weltanschauung
niederschlägt, um so deutlicher und nachhaltiger tritt der destruktive
Charakter hervor. Das Leben wird erwürgt in Erstarrung, Verhärtung,
eisernem Geseß, oder wird in einem wilden, geseßlosen Taumel in das
Chaos hineingerissen. Keine bloße Weltanschauung, wie sie auch
geartet oder genannt sein mag, keine bloße Religion, weder eine der Welt
zugewandte noch eine ihr abgewandte, kann diesem Schicksal
entgehen. Das Ende ist immer wieder die Auflösung, der Zerfall, der Tod,
der brutale, stumpfsinnige, verzweiflungsvolle, wenn auch vielleicht
heroisch oder sonstwie drapierte Tod. Denn Religion und
Weltanschauung sind in leßter Instanz und Tendenz Ausschaltung Gottes.

Das zutiefst unheilvolle, gottfeindliche Prinzip aller Weltanschauung
und Religion, aus dem sie grundsäßlich Gott immer ausschließen

und das früher oder später auch praktisch und offen tun werden, zeigt
sich darin, daß sie immer zur Hand sind, immer zur Verfügung stehen,
jede Frage beantworten, man braucht im Bedarfsfalle eigentlich nur
nachzuschlagen. Der Gottesglaube kennt Stunden und Zeiten der
Dunkelheit, des verzweifelten Ringens; Zeiten, da Antworten und Klarheit
nicht zu haben sind. Es gibt Stunden, da Gott noch keine Klarheit ge-
shaffen hat, wo er sein Wort noch nicht gesprochen hat; dann ist es
das Kennzeichen eines von Gott gelösten Denkens, munter und
unbekümmert darauflos zu deuten, zu erklären, zu behaupten. Im Gottes-
glauben fallen die Worte zuzeiten mühsam und spärlich, denn es kann
mit einem vorzeitigen Worte eine ungeheure Verwirrung geschaffen
werden. Es gibt Zeiten, da Gott schweigt; dann schweige der Mensch,
er macht sich mit jedem eigenmächtigen, unrechten Worte schuldig.

Weltanschauung und Religion aber können es sich nicht leisten, zu
schweigen, sie müssen reden, ohne auf Gott warten zu können. Sie
kennen keine lebendige Wahrheit, sondern nur eine gleichbleibende,

198



ruhende. Darum müssen sie sich unvermeidlicherweise von Gott
entfernen und etwas anderes an seine Stelle seßen.

Im Gottesglauben spielt eine entscheidende Rolle das Moment des
Schöpferischen, der Neuschöpfung, der Schöpfung aus dem Nichts, die
über das Chaos Meister wird und Ordnung schafft, neue Ordnung,
die eine völlig neue, überraschend neue Schau und Deutung der Dinge
bedingt, neue Wertung. Die Dinge gruppieren sich neu, die Rollen
werden neu verteilt, was bisher Gottes Werkzeug gewesen ist, hat sich
selbständig gemacht und ist heute verworfen, ist zur eigenwilligen
Macht geworden und damit zur Gegnerin Gottes. Die Front wird neu
gezogen, was bisher abseits stand, wird jeßt herbeigezogen.

Zum Gottesglauben gehört darum die Freiheit gegenüber aller bloßen

Tradition, diese hat weder unbedingt verpflichtenden noch
unbedingten Bürgschaftscharakter. Die Berufung auf sie ist immer gefährlich,
und es ist Anzeichen höchster Gefahr, wenn diese Berufung intensiv
wird, denn dann ist keine Unbefangenheit und Unvoreingenommenheit
mehr da gegenüber dem neuen Schaffen Gottes, Der Gottesglaube ist
immer offen für neue Erkenntnis, neue Tatsachen, neue Weisung. Im
Gegensaß dazu tendieren Weltanschauung und Religion wesensgemäß
auf möglichst strenge Geschlossenheit, nach Ausfüllung aller allenfalls
noch vorhandenen Lücken, bis ein streng geschlossenes, vielleicht
imponierendes Denkgebäude vor uns steht, das alles umfaßt und allem
seinen bestimmten, endgültigen Plaß zuweist. Einbrüche von außen
und Revolutionen, die das ganze Gebäude zu erschüttern und keinen
Stein auf dem andern zu lassen geeignet und geneigt sind, sind hier
nicht willkommen; ihnen muß vielmehr nach Möglichkeit vorgebeugt
werden, daher muß hier eines fest ins andere gefügt sein, daß keine
Riße mehr bleibt, durch welche ein neuer Wind, ein neuer Geist,
eindringen könnten.

Gott muß ausgeschlossen werden. Das braucht durchaus nicht von
Anfang an bewußt und gewollt zu sein, es kann unter Umständen sehr
lange dauern, bis diese Tendenz augenfällig wird, und inzwischen kann
eine Sache sehr wohl recht lebendig und fruchtbar gewesen sein. Sie
muß sich aber erschöpfen. Und darum gibt es im Grunde nur eine
Weltanschauung, die sich sehen lassen darf, die einigermaßen mit Ehren
bestehen kann, und das ist die streng und kompromißlos atheistische.
Ihr gegenüber sind alle anderen, vor allem alle noch «religiösen», Gott
noch irgendwie einschließenden Weltanschauungen Produkte eines
Menschengeistes, der nicht die Fähigkeit oder den Mut hat, die
Konsequenzen aus den eigenen Vorausseßungen zu ziehen.

Der Mensch, der aus irgend einem Grundsaß, aus irgend einem
Prinzip, die Welt verstehen und erklären will, der daraus ihre Gestaltung

und Entwicklung souverän beobachten, berechnen und, kraft
seiner Kenntnis ihrer Geseßmäßigkeiten, auch beherrschen will, und
der in dieses Bild hinein dann noch Gott zu praktizieren versucht, ihm

199



darin eine Rolle zuweisen will, und wenn auch die oberste,
beherrschende Rolle in diesem grandiosen Welttheater, der hält sich selber
auf eine tragische oder auch lächerliche Weise zum besten. Der Gott,
der Plaß und Genüge findet innerhalb eines Schemas, innerhalb einer
noch so großartigen Schau, innerhalb einer von Geseßmäßigkeiten
durchwalteten Welt, das ist kein Gott, das ist durchaus eine menschliche

Projektion, der man anständigerweise die Reverenz verweigern
muß.

Nur der Ahnungslose merkt nicht, daß ein Ausdruck wie etwa der
vom Walten «der ewigen Geseße Gottes» nur als ganz behelfsmäßige
und unbeholfene Andeutung gemeint ist dafür, daß Qott es ist, der
sich durchseßt, der persönliche Gott, der keine Geseßmäßigkeiten
kennt, sie vielmehr alle durchbricht und aufhebt in Schöpfung und
Auferstehung, der in voller Freiheit die Welt schafft und leitet. Nicht
in Willkür, seine Offenbarungen sind nicht die einander widersprechenden,

sich gegenseitig aufhebenden Ausbrüche völliger unberechenbarer

Willkür, sondern sind Offenbarungen seines sich unveränderlich
treu bleibenden Wesens, sie haben daher etwas an sich, was mit dem
menschlichen Begriff «Geseßmäßigkeit» angedeutet werden kann. Aber
daß Gott sich in irgend so ein Geseß, ein Schema, einfügte, das gibt es
nicht, es gibt kein Weltgeseß neben oder gar über Gott. Wer nach
etwas Derartigem greift, der greift ins Leere. Je mehr Gott hervortritt,
desto mehr tritt er als freie Person hervor, und alle bisher verwendeten,
sachlichen Hilfsbegriffe verblassen. Nur der Ahnungslose nimmt diese
menschlichen, andeutungsweise verwendeten Hilfsbegriffe für etwas an
sich, trägt getrost nach Hause, was er nun schwarz auf weiß besißt,
meint, nun die untrüglichen Normalmaße für alle allfälligen weiteren
Offenbarungen Gottes zu besißen, und fängt an, damit zu operieren,
sich darauf zu versteifen, alles fortan in dieses Prokrustesbett zu zwängen,

und ist in tiefster Seele verleßt und empört, wenn er eines Tages
die für seine Ohren lästerliche Rede hören muß: «Zu den Alten ist
gesagt ich aber sage euch .» Es ist aber in dem Glaubenssaß von
dem kommenden Gott enthalten, daß weitere Offenbarungen wohl die
bisherigen Erfahrungen bestätigen, sie aber zugleich weit übertreffen
werden. Das ist dann der Moment, wo deutlich wird, wo diese
Repräsentanten von Religion und Frömmigkeit angelangt sind: beim Haß
gegen Gott, der nichts mehr zu sagen und zu schaffen haben, der sich
nur noch für die Rolle eines Garanten eines selbstgemachten Bildes
hergeben soll.

Dem gegenüber ist der Atheismus ja eine hochanständige Sache.
Wenn schon Weltanschauung, dann ist er durchaus die seriöseste und
sauberste. Innerhalb eines Schemas hat Gott auf die Dauer keinen Plaß,
da ist es am anständigsten, das auch gleich zum vornherein zu sagen.

Der Atheismus enthält aber auch noch in einem tieferen Sinne eine
große und wichtige Wahrheit, eine Glaubenswahrheit: daß Gott ja tat-
200



sächlich nicht einfach «da ist», daß er für den bloßen Zuschauer und
Beobachter nicht da ist, daß es Menschen gibt, in denen er nicht da ist,
Zeiten, in denen er nicht da ist, Vorgänge, Bewegungen, Völker, Kulturen,

Religionen, in denen er nicht da ist, ja daß unsere ganze Welt eine
Welt ist, in der Gott nicht einfach da ist, weil der Sohn des Menschen
innerhalb dieser Welt nicht hat, wo er sein Haupt hinlegen könnte.
Darin hat der Atheismus sein leuchtendes Recht gegenüber so vieler
oberflächlichen und voreiligen Religiosität, die fröhlich Gott konstatiert,
aus der ganzen Welt kurzerhand eine Offenbarung der Herrlichkeit
Gottes macht und nicht weiß, daß Gott der radikalste Gegensaß, das
Gericht und die Überwindung dieser Welt ist.

Was der Atheismus nicht weiß und nicht gelten lassen will, das ist,
daß es Offenbarung gibt, Ereignisse, Zeiten, Menschen, in denen das
Kommen Gottes so gewaltig ist, daß die Steine schreien. Damit wird
er zugleich zur größten und verhängnisvollsten Lüge und auch zum
maximalen Mißverständnis der Welt.

Der Religion ist der Schritt zum bekenntnishaften Atheismus natürlich

verwehrt, da sie ja von der Behauptung Gottes lebt. Natürlich gibt
es das, daß die Bekenner einer Religion ihr den Rücken kehren und sich
etwas anderem zuwenden, nicht selten direkt dem Atheismus, aber die
Religion als solche besteht ja im Bekenntnis zu Gott und hält an
ihm fest.

Wie sie zu ihrer Feststellung Gottes kommt, darüber wollen wir
nicht weiter rechten. Auf die Gefährlichkeit und Zweideutigkeit ihrer
Behauptung Gottes haben wir ja immerhin hingewiesen. Sie hat aber
damit zunächst ein gutes und wirksames Argument. Sie ist gesichert
und gibt Sicherheit. Sie gibt mit ihrer zuverlässigen Kenntnis und
Interpretation Gottes und seines Willens unerschütterliche Sicherheit. Im
Gottesglauben gibt es diese absolute Sicherheit nicht, bei seinen
Entscheidungen ist immer ein Wagnis, ein Suchen und Tasten, ihre
Richtigkeit oder Unrichtigkeit stellt sich oft erst nachträglich heraus, bei
seinen Entscheidungen ist immer auch eine gewisse Beunruhigung über
das künftige Ergebnis, man kann sie nicht einfach aus einem fertigen
Reglement herauslesen, sondern muß sie wagen einem Gott entgegen,
dessen Verhalten und dessen Wege man nicht einfach voraussehen
kann, man muß seine Schritte wagen einem neuen Himmel und einer
neuen Erde entgegen, von deren Gerechtigkeit man nicht eine ins
Einzelne reichende konkrete Vorstellung hat.

Religion kann man besißen, Gott kann man nicht besißen. Ein
Zustand, in welchem man aller Ungewißheit und aller Kämpfe enthoben
ist, ist ein Ergebnis von Religion, nicht von Glauben. Es genügt, daran
zu erinnern, was für Anfechtungen, Ängste und Kämpfe Jesus zu
bestehen hatte und in welcher verzweiflungsvollen Finsternis sein Weg
sich verlor. Die Religion weiß nichts von dem Gott des Reiches und

201



seiner Gerechtigkeit, die alles menschliche Vorstellungsvermögen
immer wieder sprengen.

Die Religion hält an Gott wohl fest, aber sie tut das, indem sie
Gott festhält, festbannt, sie hält ihn gefangen in ihren Begriffen,
Formeln, Zeremonien, sie sucht sich seiner zu bemächtigen und zu
bedienen, ihn sich zu reservieren und über ihn zu verfügen. Ihr Gott hat
keine Freiheit, er kennt und wirkt keine Geschichte, er ist nicht im
Kommen, er steht fest und still. Gerade das, was für den Glauben
wesentlich ist, die Lebendigkeit Gottes, wird ausgeschaltet.

Die Religion hält Gott fest, sie weiß nicht oder will nicht wissen,
daß ihr Bekenntnis zu ihm eine ungebührliche Zudringlichkeit ist, daß

wir weder die Macht noch das Recht haben, Gott festzuhalten, daß
Christus in dieser Welt sterben muß und wir nur auf seine
Auferstehung und Wiederkunft hoffen können. Otto Hürlimann.

(Schluß folgt.)

Doktor Faustus

Das Leben des deutschen Jonsetzers Adrian Leverkübn, erzählt von
einem Jreunde

Verlag Bermann-Fischer, Stockholm.

Als Thomas Mann voriges Jahr die Schweiz besuchte, überraschte
er seine Freunde und Bekannten, die ihn zehn Jahre nicht gesehen hatten,

durch das biologische Wunder seiner Erscheinung. Mit 72 Jahren
wirkte er wie ein 56-Jähriger. Seine früher etwas strenge, mißtrauische,
eher deskriptive als musische Physiognomie war gelöst, heiter,
lauschend, weltmännisch geworden. Auf die Briefe und Manuskripte
seiner deutschen Zeit fällt die Schrift wie ein Strichregen vom Himmel.
Jeßt sind die Schriftformen fest und artikuliert, ausgewölbt, die Fraktur

wich der Antiqua - es ist als ob Thomas Mann auch graphisch den
deutschen Limes hinter sich gelassen hätte. Die meist freistehende
Majuskel beweist die Bereitschaft zum Neuen. Das, was Thomas Mann
in diesen 15 Jahren auf sich genommen hat, war ja auch etwas Neues,
eine ihm bis dahin vielleicht widerstrebende Bereitschaft zum Leid,

Wir kennen aus den Ur-Ereignissen des Alten Testaments den
Berufenen, dem die Stimme Gottes seine Pläne stört. Was Thomas Mann
1934 im Sinn hatte, wissen wir aus seinem Brief an das Innenministerium

des deutschen Mordreichs, der von Freund und Feind merkwürdig
verkannt wird, Thomas Mann wollte schweigen, als er reden sollte;
er wollte sich von der «Volksgemeinschaft» - so schreibt er wirklich -
befristet beurlauben lassen, als er die Pflicht hatte, ihr unverzüglich
einen kompromißlosen Krieg in Wort und Schrift zu erklären; er
wollte seinen Paß wiederhaben, seine Autos, seine Bankkonti, sein

202


	Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen (Teil II)

