Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 5

Artikel: Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf
dem religids-sozialen Ferienkurs in Furigen (Teil II)

Autor: Hurlimann, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139095

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auch Sacharia ist hier zu nennen:

«Juble laut, Tochter Zion! Jauchze, Tochter Jerusalem! Fiirwabr, dein Konig
wird bei dir einziehen: Geredht ist er und siegreich, demiitig reitet er auf einem
Esel, auf einem Fiillen, dem Jungen einer Eselin. Er rottet die Streitwagen aus Epb-
raim aus und die Rosse aus Jerusalem. Auch die Kriegsbogen werden zerbrochen
werden und er wird den Nationen Frieden gebieten. Seine Herrschaft wird von
Meer zu Meer reichen und vom Eupbratstrom bis zu den Enden der Erde.» (Je-
saja 9, 9—10.)

Hier tritt abermals der Friedens-Konig an die Spitse der Friedens-
Ordnung. Man hat diese Stelle mit Recht auf Christus angewendet —
er hat es ja auch selbst getan, durch seinen Einzug in Jerusalem auf
dem Riicken einer Eselin.

Gottes Regiment

Frage: Welches ist die Biirgschaft fiir das Kommen dieses Zustan-
des? Etwa unsere Vernunft? Oder die Sicherheit einer langsamen
Entwicklung der Welt in dieser Richtung? Oder die Giite der Men-
schennatur? :

Antwort: Diese Biirgschaft ist einzig und allein der Glaube an
Gott, den Allmichtigen, den Schépfer und Regierer von Himmel und
Erde, der seine durch die Macht des Bisen, die aus der Freiheit des
Menschen quillt, verstdrte Schopfung nach seinem Rat und Plan der
Erlosung zufithrt. Von ihm heifit es ja: «Das wird der Eifer des Herrn
der Heerscharen tun» (der Herr der Heerscharen ist der Herr aller
Maichte und Krifte Gottes), und von ihm ein andermal:

«Denn also bat der Herr zu mir geredet: Rubig will ich zuschauen an meinem
Ort wie flimmernde Glut beim Sonnenlichte, wie Taugewdlk in der Ernteglut.’»
(Jesaja 18, 4.)

Wie auch die Stiirme der Weltgeschichte toben und die Wogen
des Volkerlebens brausen, Gott waltet dariiber, unbewegt. &r ist der
Herr. Thm miissen sie dienen. (Fortsetzung folgt)

Weltanschauung, Religion und Gottesglaube

(Vortrag, gehalten auf dem religits-sozialen Ferienkurs in Firigen)

In jeder Weltanschauung und Religion ist eine ' Wahrheit enthalten,
sie wirkt darin schopferisch, belebend, segensreich. Es wire schwer,
etwas tiberhaupt, an sich, absolut Falsches zu finden. Priifen wir eine
so krasse, augenfillige, lasterliche Liige wie die Rassenlehre. Thr zu-
grunde liegt eine Wahrheit, die Wahrheit von dem Reichtum und der
Mannigfaltigkeit der Schéptung, von der Eigenart und dem spezifischen
Eigenwert der verschiedenen Schopfungsteile, die «jedes nach seiner
Art» geschaffen sind, die einander erginzen, beleuchten, im Zusam-
menspiel steigern und vollenden. Diese Erkenntnis soll uns bewahren

196



vor Vereinheitlichung, Abflachung, Gleichschaltung und Verarmung
der Schopfung. Aber in den Hinden des Menschen, der aus dieser
einen, wichtigen, aber nicht alleinigen und nicht obersten Glaubens-
wabrbeit den alleinigen und beherrschenden Gesichtspunkt einer ‘Welt-
anschauung machte, wurde sie zum furchtbaren Instrument der Ver-
achtung, Verwiistung, Vernichtung der Schopfung.

Nehmen wir eine Gestalt wie Nietzsche, dessen eilfertigen Kriti-
kern man oft genug wiinschen wiirde, daf sie nur einen Funken seiner
Leidenschaft zur Wahrheit hitten, eine Leidenschaft, die sich bei ihm
manchmal zu direkt prophetischer Wucht erhebt. Aber diese Leiden-
schaft zur Wahrheit ist auf eine unheimliche, beunruhigende Weise
konkurrenziert von einem asthetischen Bediirfnis, so konkurrenziert,
dafy sie schliefdlich davon tiberschattet wird und er anstatt eines Pro-
pheten der Wahrheit der titanische Listerer und grofle Zerstorer ge-
worden ist. Und wenn er noch iiberall der Titan wire, aber er ist es
nur so weit, als die Wahrheit noch mit- und nachwirkt, und dariiber
hinaus ist er nicht einmal der gesuchten, konstruierten Lasterung von
peinlicher Unvornehmheit entgangen.

Oder denken wir, um ein weiteres instruktives Beispiel zu nehmen,
an die Weltanschauung des Faschismus, nach welcher das Leben des
einzelnen Menschen an sich absolut sinn- und wertlos ist, seine Bestim-
mung vielmehr erst im Zusammenhang der geschichtlichen Mission der
Volksgemeinschaft erreicht, Die Parallele zu einer der grundlegenden
Glaubenswahrheiten ist offensichtlich: dafl nidmlich der Mensch den
Sinn seines Daseins nicht in der Isolierung und in der trigen Selbst-
geniigsamkeit findet, sondern erst im lebendigen Zusammenhang mit
dem Kommen des Reiches Gottes. Erst das schafft und verbiirgt des
Menschen Wiirde und Wert. Im Faschismus ist aber diese Wahrheit
ihres Glaubenscharakters entkleidet und beraubt, sie wird zur ledig-
lichen, vom Menschen erschlossenen und auf den Thron erhobenen
Weltanschauung. Was der Faschismus nicht weif3 oder nicht gelten
lassen will, das ist, daf} das Reich, das werden soll, eben das Reich des
Menchen ist, der reinen, vollendeten, von nirgendsher verbogenen oder
reduzierten Menschlichkeit. Indem an die Stelle des Menschen etwas
anderes gesest wird, sei es dann das Volk oder die Gesellschaft oder
was immer, landet man in lester Perspektive immer beim Reich der Un-
menschlichkeit. Denn hier ist der Glaube erwiirgt worden, wo das aber
geschieht, wird immer auch der Mensch erwiirgt werden.

Uberall ist eine Wahrheit; aber sie ist am falschen Ort, in falscher
- Stellung, sie ist falsch gewertet, falsch angewandt. Sie ist isoliert, nicht
eingeordnet in die richtige Rangordnung der Werte. Nicht als ob die
Sprache des Glaubens sich durch ihre gemifligte und wohl abgewogene
Allseitigkeit auszeichnete, sie kann im Gegenteil nicht weniger zuge-
spitt und von vehementer Einseitigkeit sein. Aber seine «aktuelle
Tageswahrheit» ist immer durch Gott in dem Zusammenhang mit der

197



Gesamtwahrheit festgehalten, ist von dort her beherrscht und kontrol-
liert, kann von dort her auch wieder zuriickgeholt werden. Wenn sie
sich aber aus diesem Zusammenhang l6st, dann kann sie nicht mehr
zuriickgehalten werden. Dann wird eine Teilwahrheit verabsolutiert,
zur beherrschenden, alleinigen Wahrheit gemacht. Sie ist nicht beim
richtigen Namen genannt, so entartet und verwildert sie. Sie geht ihrer
schopferischen Kraft verlustig; aber mit der dynamischen Wucht, die
sie von ithrem Ursprung her hat, zieht sie ihre Bahn weiter, rast in ihrer
Eigengesetslichkeit blindwiitig weiter, alles vor sich niederwerfend, ver-
gewaltigend, zerstorend, Sie verwandelt sich aus einem Element der
Schopfung in ein auflssendes, chaotisches, aus dem Wehen des Geistes
in dessen Listerung. Je niher sie noch ihrem Ursprung ist — es ist damit
nicht einfach zeitliche Nihe gemeint —, je gottniher sie noch ist, desto
weniger wird sich das zunichst bemerkbar machen, Je mehr sie sich
aber verselbstindigt, eigenmichtig und eigengesetslich wird — und das
kann auch schon in der ersten Sekunde vollzogen sein —, je mehr der
urspriingliche Glaubensimpuls sich in Religion und Weltanschauung
niederschlidgt, um so deutlicher und nachhaltiger tritt der destruktive
Charakter hervor. Das Leben wird erwiirgt in Erstarrung, Verhirtung,
eisernem Gesets, oder wird in einem wilden, gesetslosen Taumel in das
Chaos hineingerissen. Keine blofle Weltanschauung, wie sie auch ge-
artet oder genannt sein mag, keine blofle Religion, weder eine der Welt
zugewandte noch eine ihr abgewandte, kann diesem Schicksal ent-
gehen, Das Ende ist immer wieder die Auflosung, der Zerfall, der Tod,
der brutale, stumpfsinnige, verzweiflungsvolle, wenn auch vielleicht
heroisch oder sonstwie drapierte Tod. Denn Religion und Weltan-
schauung sind in legter Instanz und Tendenz Ausschaltung Gottes.
Das zutiefst unheilvolle, gottfeindliche Prinzip aller Weltanschau-
ung und Religion, aus dem sie grundsdsslich Gott immer ausschlieflen
und das frither oder spiter auch praktisch und offen tun werden, zeigt
sich darin, daf} sie immer zur Hand sind, immer zur Verfiigung stehen,
jede Frage beantworten, man braucht im Bedarfsfalle eigentlich nur
nachzuschlagen. Der Gottesglaube kennt Stunden und Zeiten der Dun-
kelheit, des verzweifelten Ringens; Zeiten, da Antworten und Klarheit
nicht zu haben sind. Es gibt Stunden, da Gott noch keine Klarheit ge-
schaffen hat, wo er sein Wort noch nicht gesprochen hat; dann ist es
das Kennzeichen eines von Gott gelosten Denkens, munter und unbe-
kimmert darauflos zu deuten, zu erkliren, zu behaupten. Im Gottes-
glauben fallen die Worte zuzeiten mithsam und spirlich, denn es kann
mit einem vorzeitigen Worte eine ungeheure Verwirrung geschaffen
werden. Es gibt Zeiten, da Gott schweigt; dann schweige der Mensch,
er macht sich mit jedem eigenmichtigen, unrechten Worte schuldig.
Weltanschauung und Religion aber kdnnen es sich nicht leisten, zu
schweigen, sie miissen reden, ohne auf Gott warten zu konnen. Sie
kennen keine lebendige Wahrheit, sondern nur eine gleichbleibende,

198



ruhende, Darum miissen sie sich unvermeidlicherweise von Gott ent-
fernen und etwas anderes an seine Stelle sezen.

Im Gottesglauben spielt eine entscheidende Rolle das Moment des.
Schopferischen, der Neuschépfung, der Schopfung aus dem Nichts, die
iiber das Chaos Meister wird und Ordnung schafft, neue Ordnung,
die eine vollig neue, itberraschend neue Schau und Deutung der Dinge
bedingt, neue Wertung. Die Dinge gruppieren sich neu, die Rollen
werden neu verteilt, was bisher Gottes Werkzeug gewesen ist, hat sich
selbstindig gemacht und ist heute verworfen, ist zur eigenwilligen
Macht geworden und damit zur Gegnerin Gottes. Die Front wird neu
gezogen, was bisher abseits stand, wird jett herbeigezogen,

- Zum Gottesglauben gehort darum die Freiheit gegeniiber aller blo-
flen Tradition, diese hat weder unbedingt verpflichtenden noch unbe-
dingten Biirgschaftscharakter, Die Berufung auf sie ist immer gefihrlich,
und es ist Anzeichen hochster Gefahr, wenn diese Berufung intensiv
wird, denn dann ist keine Unbefangenheit und Unvoreingenommenheit
mehr da gegeniiber dem neuen Schaffen Gottes. Der Gottesglaube ist
immer offen fiir neue Erkenntnis, neue Tatsachen, neue Weisung. Im
Gegensats dazu tendieren Weltanschauung und Religion wesensgemaf
auf moglichst strenge Geschlossenheit, nach Ausfiillung aller allenfalls
noch vorhandenen Liicken, bis ein streng geschlossenes, vielleicht impo-
nierendes Denkgebdude vor uns steht, das alles umfaft und allem
seinen bestimmten, endgiiltigen Plats zuweist. Einbriiche von auflen
und Revolutionen, die das ganze Gebiude zu erschiittern und keinen
Stein auf dem andern zu lassen geeignet und geneigt sind, sind hier
nicht willkommen; ihnen muf} vielmehr nach Moéglichkeit vorgebeugt
werden, daher muf3 hier eines fest ins andere gefiigt sein, daf} keine
Ritse mehr bleibt, durch welche ein neuer Wind, ein neuer Geist, ein-
dringen kénnten.

Gott muf$ ausgeschlossen werden. Das braucht durchaus nicht von
Anfang an bewuf3t und gewollt zu sein, es kann unter Umstinden sehr
lange dauern, bis diese Tendenz augenfillig wird, und inzwischen kann
eine Sache sehr wohl recht lebendig und fruchtbar gewesen sein. Sie
muf} sich aber erschopfen. Und darum gibt es im Grunde nur eine
Weltanschauung, die sich sehen lassen darf, die einigermafien mit Ehren
bestehen kann, und das ist die streng und kompromifilos atheistische.
Thr gegentiber sind alle anderen, vor allem alle noch «religitsen», Gott
noch irgendwie einschlieflenden Weltanschauungen Produkte eines
Menschengeistes, der nicht die Fahigkeit oder den Mut hat, die Kon-
sequenzen aus den eigenen Voraussetungen zu ziehen.

Der Mensch, der aus irgend einem Grundsats, aus irgend einem
Prinzip, die Welt verstehen und erkliren will, der daraus ihre Gestal-
tung und Entwicklung souverin beobachten, berechnen und, kraft
seiner Kenntnis ihrer Gesetmifligkeiten, auch beherrschen will, und
der in dieses Bild hinein dann noch Gott zu praktizieren versucht, ihm

199



darin eine Rolle zuweisen will, und wenn auch die oberste, beherr-
schende Rolle in diesem grandiosen Welttheater, der hilt sich selber
auf eine tragische oder auch licherliche Weise zum besten. Der Gott,
der Plag und Geniige findet innerhalb eines Schemas, innerhalb einer
noch so groflartigen Schau, innerhalb einer von Gesetmaifligkeiten
durchwalteten Welt, das ist kein Gott, das ist durchaus eine mensch-
IiChE Projektion, der man anstindigerweise die Reverenz verweigern
muf3.

Nur der Ahnungslose merkt nicht, daf} ein Ausdruck wie etwa der
vom Walten «der ewigen Gesetse Gottes» nur als ganz behelfsmiflige
und unbeholfene Andeutung gemeint ist dafiir, dafl Gott es ist, der
sich durchsetst, der persdnliche Gott, der keine Gesegmifligkeiten
kennt, sie vielmehr alle durchbricht und aufhebt in Schépfung und
Auferstehung, der in voller Freiheit die Welt schafft und leitet. Nicht
in Willkiir, seine Offenbarungen sind nicht die einander widerspre-
chenden, sich gegenseitig aufhebenden Ausbriiche volliger unberechen-
barer Willkiir, sondern sind Offenbarungen seines sich unverinderlich
treu bleibenden Wesens, sie haben daher etwas an sich, was mit dem
menschlichen Begriff «Gesetmifligkeit» angedeutet werden kann. Aber
daf} Gott sich in irgend so ein Gesets, ein Schema, einfiigte, das gibt es
nicht, es gibt kein Weltgesets neben oder gar tiber Gott. Wer nach
etwas Derartigem greift, der greift ins Leere, Je mehr Gott hervortritt,
desto mehr tritt er als freie Person hervor, und alle bisher verwendeten,
sachlichen Hilfsbegriffe verblassen. Nur der Ahnungslose nimmt diese
menschlichen, andeutungsweise verwendeten Hilfsbegriffe fiir etwas an
sich, trigt getrost nach Hause, was er nun schwarz auf weif} besitst,
meint, nun die untriiglichen Normalmafle fiir alle allfilligen weiteren
Offenbarungen Gottes zu besitsen, und fingt an, damit zu operieren,
sich darauf zu versteifen, alles fortan in dieses Prokrustesbett zu zwin-
gen, und ist in tiefster Seele verletst und empért, wenn er eines Tages
die fiir seine Ohren lasterliche Rede héren muf3: «Zu den Alten ist ge-
sagt ... ich aber sage euch .. .» Es ist aber in dem Glaubenssats von
dem kommenden Gott enthalten, dafl weitere Offenbarungen wohl die
bisherigen Erfahrungen bestitigen, sie aber zugleich weit iibertreffen
werden. Das ist dann der Moment, wo deutlich wird, wo diese Repri-
sentanten von Religion und Frommigkeit angelangt sind: beim Haf3
gegen Gott, der nichts mehr zu sagen und zu schaffen haben, der sich
nur noch fir die Rolle eines Garanten eines selbstgemachten Bildes
hergeben soll.

Dem gegeniiber ist der Atheismus ja eine hochanstindige Sache.
Wenn schon Weltanschauung, dann ist er durchaus die seriéseste und
sauberste. Innerhalb eines Schemas hat Gott auf die Dauer keinen Plats,
da ist es am anstindigsten, das auch gleich zum vornherein zu sagen.

Der Atheismus enthilt aber auch noch in einem tieferen Sinne eine
grofle und wichtige Wahrheit, eine Glaubenswahrheit: daf} Gott ja tat-

200



siachlich nicht einfach «da ist», daf$ er fiir den bloflen Zuschauer und
Beobachter nicht da ist, dafl es Menschen gibt, in denen er nicht da ist,
Zeiten, in denen er nicht da ist, Vorginge, Bewegungen, Vilker, Kultu-
ren, Religionen, in denen er nicht da ist, ja daf} unsere ganze Welt eine
Welt ist, in der Gott nicht einfach da ist, weil der Sohn des Menschen
innerhalb dieser Welt nicht hat, wo er sein Haupt hinlegen konnte.
Darin hat der Atheismus sein leuchtendes Recht gegeniiber so vieler
oberflichlichen und voreiligen Religiositit, die frohlich Gott konstatiert,
aus der ganzen Welt kurzerhand eine Offenbarung der Herrlichkeit
Gottes macht und nicht weif3, dafl Gott der radikalste Gegensat, das
Gericht und die Uberwindung dieser Welt ist.

Was der Atheismus nicht weify und nicht gelten lassen will, das ist,
daf} es Offenbarung gibt, Ereignisse, Zeiten, Menschen, in denen das
Kommen Gottes so gewaltig ist, daf} die Steine schreien. Damit wird
er zugleich zur grofiten und verhingnisvollsten Liige und auch zum
maximalen MifSverstindnis der Welt.

Der Religion ist der Schritt zum bekenntnishaften Atheismus natiir-
lich verwehrt, da sie ja von der Behauptung Gottes lebt. Natiirlich gibt
es das, daf3 die Bekenner einer Religion ihr den Riicken kehren und sich
etwas anderem zuwenden, nicht selten direkt dem Atheismus, aber die
Religion als solche besteht ja im Bekenntnis zu Gott und hilt an
ihm fest.

Wie sie zu ihrer Feststellung Gottes kommt, dariiber wollen wir
nicht weiter rechten. Auf die Gefihrlichkeit und Zweideutigkeit ihrer
Behauptung Gottes haben wir ja immerhin hingewiesen. Sie hat aber
damit zunichst ein gutes und wirksames Argument. Sie ist gesichert
und gibt Sicherheit. Sie gibt mit ihrer zuverlissigen Kenntnis und Inter-
pretation Gottes und seines Willens unerschiitterliche Sicherheit. Im
Gottesglauben gibt es diese absolute Sicherheit nicht, bei seinen Ent-
scheidungen ist immer ein Wagnis, ein Suchen und Tasten, ihre Rich-
tigkeit oder Unrichtigkeit stellt sich oft erst nachtriglich heraus, bei
seinen Entscheidungen ist immer auch eine gewisse Beunruhigung tiber
das kinftige Ergebnis, man kann sie nicht einfach aus einem fertigen
Reglement herauslesen, sondern muf} sie wagen einem Gott entgegen,
dessen Verhalten und dessen Wege man nicht einfach voraussehen
kann, man muf} seine Schritte wagen einem neuen Himmel und einer
neuen Erde entgegen, von deren Gerechtigkeit man nicht eine ins Ein-
zelne reichende konkrete Vorstellung hat.

Religion kann man besisen, Gott kann man nicht besitzen. Ein Zu-
stand, in welchem man aller Ungewiftheit und aller Kimpfe enthoben
ist, ist ein Ergebnis von Religion, nicht von Glauben, Es geniigt, daran
zu erinnern, was fir Anfechtungen, Angste und Kampfe Jesus zu be-
stehen hatte und in welcher verzweiflungsvollen Finsternis sein Weg
sich verlor. Die Religion weif} nichts von dem Gott des Reiches und

201



seiner Gerechtigkeit, die alles menschliche Vorstellungsvermégen im-
mer wieder sprengen.

~ Die Religion hilt an Gott wohl fest, aber sie tut das, indem sie
Gott festhilt, festbannt, sie hilt ihn gefangen in ihren Begriffen, For-
- meln, Zeremonien, sie sucht sich seiner zu bemichtigen und zu be-
dienen, ihn sich zu reservieren und iiber ihn zu verfiigen. Thr Gott hat
keine Freiheit, er kennt und wirkt keine Geschichte, er ist nicht im
Kommen, er steht fest und still. Gerade das, was fiir den Glauben
wesentlich ist, die Lebendigkeit Gottes, wird ausgeschaltet.

Die Religion hilt Gott fest, sie weif3 nicht oder will nicht wissen,
daf} ihr Bekenntnis zu ihm eine ungebiihrliche Zudringlichkeit ist, daf3
wir weder die Macht noch das Recht haben, Gott festzuhalten, daf}
Christus in dieser Welt sterben muf3 und wir nur auf seine Auf-

erstehung und Wiederkunft hoffen konnen. Otto Hiirlimann.
' (Schluf3 folgt.)

Doktor Faustus

Das Leben des deutschen Tonseters Adrian Leverkiibn, erziblt von
einem Freunde

Verlag Bermann-Fischer, Stockholm.

Als Thomas Mann voriges Jahr die Schweiz besuchte, tiberraschte
er seine Freunde und Bekannten, die ihn zehn Jahre nicht gesehen hat-
ten, durch das biologische Wunder seiner Erscheinung. Mit 72 Jahren
wirkte er wie ein 56-Jihriger, Seine frither etwas strenge, mifitrauische,
eher deskriptive als musische Physiognomie war gelost, heiter, lau-
schend, weltminnisch geworden. Auf die Briefe und Manuskripte
seiner deutschen Zeit fillt die Schrift wie ein Strichregen vom Himmel.
Jetst sind die Schriftformen fest und artikuliert, ausgewdlbt, die Frak-
tur wich der Antiqua — es ist als ob Thomas Mann auch graphisch den
deutschen Limes hinter sich gelassen hitte, Die meist freistehende
Majuskel beweist die Bereitschaft zum Neuen. Das, was Thomas Mann
~ in diesen 15 Jahren auf sich genommen hat, war ja auch etwas Neues,
eine thm bis dahin vielleicht widerstrebende Bereitschaft zum Leid.

Wir kennen aus den Ur-Ereignissen des Alten Testaments den Be-
rufenen, dem die Stimme Gottes seine Pline stort. Was Thomas Mann
1934 im Sinn hatte, wissen wir aus seinem Brief an das Innenministe-
rium des deutschen Mordreichs, der von Freund und Feind merkwiirdig
verkannt wird. Thomas Mann wollte schweigen, als er reden sollte;
er wollte sich von der «Volksgemeinschaft» — so schreibt er wirklich —
befristet beurlauben lassen, als er die Pflicht hatte, ihr unverziiglich
einen kompromifilosen Krieg in Wort und Schrift zu erkliren; er
wollte seinen Pafl wiederhaben, seine Autos, seine Bankkonti, sein

202



	Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen (Teil II)

