
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 4

Artikel: Moderne Kunstentwicklung und Geistesverfall

Autor: Züricher, U.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139089

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und umfassender Abrechnung, großer und radikalster, nicht bloß Um-,
sondern Abwertung. Heilmittel zweiter und dritter Güte sind heute
nicht mehr gestattet und nicht mehr entschuldbar. Halb- und
Viertelswahrheiten dienen uns nicht mehr. Unsere Welt rettet nur nodi eine
Neugeburt aus dem Glauben, aus Gott. Uns ist ein Wink gegeben, ein
Gesichtspunkt zur Sichtung und Bewertung: wo wir das Gift der
Auflösung finden und wo das Aufbauelement des Glaubens.

Das Gift der Auflösung finden wir schlechterdings in jeder
Weltanschauung und jeder Religion, vielleicht in unterschiedlicher Dosierung,

aber das spielt keine entscheidende Rolle, weil es sich um das
Element handelt, das sich auf jeden Fall auswirken wird, überall wurde
etwas, eine Wahrheit, ein Teil der lebendigen Wahrheit, unterminiert,
ausgehöhlt, aufgelöst zerstört, vielleicht nur durch eine falsche Akzent-
seßung, durch ein falsches Verteilen des Gewichtes. Denn die Wahrheit

ist eine sehr empfindliche Sache, sie kommt leicht aus dem
Gleichgewicht dadurch, daß etwas vernachlässigt oder vergessen wird, oder
dadurch, daß etwas in falscher Weise erhoben, groß und wichtig
genommen wird, auf eine Weise, die es nicht erträgt, die es überbeansprucht,

so daß es sich daran erschöpfen muß.
Man kann die Wahrheit auf zwei Arten zugrunderichten : Dadurch,

daß man sie nicht hat und nicht vertritt, und dadurch, daß man sie hat
und vertritt. In den Händen dieses unheimlichen und fatalen Wesens,
das den Namen «Mensch» trägt, entwickelt alles eine beängstigende
Neigung, kompromittiert, ad absurdum geführt und abgetötet zu werden.

Mehr Angst als vor den Feinden der Wahrheit muß man manchmal

nur noch vor ihren Freunden haben, sie schlagen sie oft genug
gründlicher tot. Glücklich die Wahrheit, die «kein Auge geschaut, kein
Ohr gehört, und die in keines Menschen Herz emporgestiegen ist».

(Fortsetzung folgt.) Otto Hürlimann

Moderne Kunstentwicklung und Geistesverfall
I.

Vorerst: Nicht nur der sogenannte «LIntergang des Abendlandes»,
sondern der Verfall der geistigen und materiellen Werte der Erde ist
teilweise schon eingetretenes Ereignis, teilweise in so bedrohliche Nähe
gerückt, daß es heute vom Geisteszustand einiger Physiker abzuhängen

scheint, ob dem Menschenvolk auf der Erde noch irgendwelche
Zukunft beschieden ist. Wenn mit einer allgemeinen Atomzertrüm-
merung auch die allgemeine Menschenzertrümmerung zusammenfällt,
werden freilich auch die hier erörterten Probleme hinfällig. Aber
vorderhand leben wir noch und sagen, was nötig erscheint, auch wenn es
nicht allen wohlgefällig klingt.

Einige Vorbemerkungen: Hitler hat von entarteter Kunst gespro-

156



chen. Man schließt nun etwa folgendermaßen: Hitler war selber ein
entartetes Scheusal. Glücklicherweise ist seine Macht gebrochen. Was
er verfolgt hat, kann wieder atmen. Was er verfolgt hat, war also
zweifellos das Mehrwertige. Das wäre ungefähr die Logik der
«terribles simplificateurs». Die Ereignisse ersparen uns aber die eigene
Überlegung nicht. Auch durch erregende Dialektik sollen unsere
Gedanken nicht getrübt werden. Nehmen wir zum Beispiel an, Hitler
hätte reife Pfirsiche faulen Äpfeln vorgezogen, so ist das kein Grund,
es deshalb umgekehrt zu halten.

Ich weiß wohl, was man etwa hört: Man kenne eben den Ekel
vor der ewigen Imitation der frühern Kunst, auch der Natur. «Man
kann nicht immer gleich malen.» Es sei jeßt eine andere Generation
da, und die gestalte den Ausdruck unserer Zeit. Die und jene bekannten

Künstler früherer Epochen seien zu Lebzeiten auch nicht
anerkannt worden und hätten sich doch durchgeseßt, und die heutige
Moderne werde sich eben auch behaupten; wobei auf leßteres immerhin
zu erwidern wäre, daß dieser Vergleich insofern hinkt, weil sich ja
die umstrittene Kunst bei den Kunstberedenden und Kunstbegönnernden

längst durchgeseßt hat, in allen Kunstzentren heute dominiert und
ihrerseits Tyrannis ausübt. Aber lassen wir das und suchen wir
entwicklungsgeschichtlich und analysierend dem Problem näherzukommen.

II.
Charakteristisch für die Entwicklungsgeschichte der neuern Kunst

ist wohl das auffallende Faktum, daß bei dem Wechsel der Richtungen
der Blick jeweilen mehr auf die unmittelbar vorangegangene gerichtet
war als auf die Gesamterscheinung des Lebens und seine ewigen
Bedürfnisse. Freilich wirkten auch die sozial und politisch herrschenden
Strömungen mächtig hinein,- aber im wesentlichen ging es nach den
bekannten Pendelausschlägen.

So folgte zum Beispiel der höfisch eleganten Kunst eine volkstümlich

derbe; einer Heroisches anstrebenden eine betont idyllische; dem
Pathetischen das Anspruchslose; der Phantasieversunkenheit ein
nüchternes Wirklichkeitsstreben und umgekehrt; dem streng Naturnahen
das leidenschaftlich Naturferne und wieder umgekehrt; den braunen,
dunklen Tönen im Atelier gemalter Bilder das Suchen nach Freiluftfarben;

dem Impressionismus als folgerichtige Steigerung die
Farbenzerlegung des Neoimpressionismus; den nun oft scheinbar formlosen
Naturausschnitten ein bewußtes Aufhören der farbigen Division und
ein Suchen nach harmonisch gestimmten Flächen; dem leidvoll als
überkultiviert Empfundenen das gesucht Primitive, das von andern
wieder als Snobismus hingestellt wurde; der anstrengenden Arbeit des
ernsten Studiums das lachend Spielerische; der Gleichgültigkeit dem
Lebensinhalt gegenüber, dem man angeekelt ausweichen wollte, der

157



leidenschaftliche «Schrei der Seele» des Expressionismus; den als
statische Klassizität empfundenen Berühmtheiten der Renaissance und
Barockzeit die wirbelnde Revolution des Futurismus, dem nichts
fataler war als die große Tradition. Man beschimpfte sie als «Passeismus»

und ihre Verehrer als «Trödler der Vergangenheit»; aus Haß
gegen die peinlichen Forderungen früherer Zeiten, gegen den Druck
überlieferter Größe malte man im Dadaismus bewußte Kindlichkeiten.
(Hand in Hand damit ging die pathetisch vorgetragene und so häufig
pädagogisch sich verhängnisvoll auswirkende überschäßung der
Kinderzeichnung.) Der Darstellung des Heitern, des Harmlosen, des
Gemütvollen folgte eine feindselige und grausame Malerei, weil das
Leben eben hart und lieblos empfunden wurde, und man bei dem
bleiben wollte, was man als Wahrheit meinte erkannt zu haben.
Wieder andern ging das Studium des Physiognomischen und die
Darstellung des Geistigen auf die Nerven, weil man das allgemeine
Geschehen als brutal und dumm empfand, und die Kunst sollte doch ein
Spiegel des Lebens sein. Also brauchte man die alten großen Motive
und erseßte die bisherige Durchgeistigung bewußt mit Idioten. Der
Haß gegen die «langweilige», «bekannte» Natur führte zur Willkür in
den Formen, zu bewußtem Deformismus, zum Surrealismus. Wo in
alter Kunst auch so etwas zu finden war, entdeckte man «Vorläufer».
Der Darstellung des Isolierten, des Einmaligen gegenüber wurde
durch Parallelismus das sich geseßmäßig Wiederholende unterstrichen.
Der Tiefenwirkung der Natur folgte die dekorative Flächenhaftigkeit,
und da diese wiederum nicht genügte, eine erneute, nun ostentativ
betonte Tiefendarstellung im Kubismus. Der Sensible empfand sich
im Gegensaß zum «Gesunden», zum «Spießer», zur bequemen
Behaglichkeit der gesicherten Existenz und formte, um den «Bourgeois»
herauszufordern, am laufenden Band Provozierendes. Es gab so
Erfinder im Grotesken, Spielerischen, Grausamen, Ironischen, Nihilistischen.

Dies wiederum wurde von den Herausgeforderten als Dekadenz

bewertet und als entartetes Leben. Der Überdruß an allem
Geschehen in Welt und Kunst führte zur betonten Abkehr von allem
inhaltlich noch irgendwie Erkennbaren. Man meinte mit der Musik
und ihren spezifischen Ausdrucksmitteln konkurrieren zu können.
Man malte abstrakt. Nur noch das Verhältnis und der Ausdruck von
Linien, Flächen, Farben sollte ganz dem Wesen der Kunst entsprechen.

Man fühlte: Warum nicht spielen und sich dabei freuen? Die
Realität ist ja doch absurd. Oder: Warum nicht Verrücktes malen
und selber verrückt werden? Die Realität und alles Wichtigtuerische
ist ja auch verrückt.

Kurz, eine Entwicklung folgte der andern, gewöhnlich so, daß der
scharfe Blick eine Schwäche in der vorangehenden Phase entdeckte
und dort einseßte. In dieser Darstellung erwähnte ich bis jeßt nur die
bis zu einem gewissen Grade ehrlichen Richtungen. Daß es daneben

158



viele Profiteure der Moden, grinsenden Bluff, sehr interessierte
Geschäftemacher im Kunsthandel und in der Kunstpropaganda gab und
gibt, ist ein anderes Kapitel, das hier nicht näher erörtert werden soll.
Auch weiß man ja zur Genüge, daß im offiziellen Kunstbetrieb die
sogenannte Jury oft genug nur funktioniert, um die Konkurrenz
auszuschalten und die Subventionen einzuschalten. Lassen wir das.

III.
Aber suchen wir nun den Begriff der «Moderne» näher zu analysieren

und zu sehen, ob es noch einen Weg in die Zukunft gibt. Im
Wort schon liegt eine gewisse Irreführung. Die «Moderne» ist kein
zeitlicher, sondern ein formaler Begriff. Zeitlich knüpft sie freilich an
einige Maler des ausklingenden 19. Jahrhunderts an, Maler mit
zwiespältigen, problematischen Physiognomien, von denen jeder einer
eigenen Erörterung bedürfte. Lassen wir auch das in diesem
Zusammenhang. Suchen wir nur festzustellen, wann heute ein Bild als
«modern» bezeichnet wird, gleichgültig, ob dahinter eine positive oder
negative Bewertung liegt. Daß es sich um keinen zeitlichen Begriff handelt,

ist evident. Manche heute Lebende und Arbeitende werden nicht
als modern empfunden. Auch wenn man sie nicht immer nur als
«überlebt», als «Vieux jeu», als «Sonderlinge», als simple «Berg-,
Wald- und Wiesenmaler» usw. bezeichnet, ist man doch darin einig,
daß man sie nicht als «modern» ansprechen kann.

Es scheinen mir im ganzen fünf verschiedene Eigenschaften den
Begriff des Modernen zu umreißen, die man vielleicht am zutreffendsten

mit den Worten Deformismus, Genialismus, Primitivismus,
willkürlicher Subjektivismus und Entseelung bezeichnen kann. Natürlich
gibt es allerwärts Übergänge, Mischformen, Verbeugungen nach beiden

Seiten, aber es handelt sich hier darum, das eigentlich Bezeichnende

herauszuheben.
1. Deformismus. Man will nicht mehr Naturform, Naturfarbe,

Naturatmosphäre. Man betont die Naturferne und damit auch die
Ablehnung der Historie, der frühern Malerei, der Raumformen, der
Technik. Wo einige dieser Negationen nicht zutreffen (zum Beispiel
bei französischen Impressionisten), ist noch nicht von reiner
«Moderne» die Rede. Die kommt erst mit dem betonten Deformismus mit
seinen willkürlichen Verlängerungen, Verrenkungen, seiner Verachtung

der Physiognomik, seinem karikaturalen Verspotten der
«dinglichen» Welt. Man pflegt das «Befreiung der künstlerischen
Ausdrucksmittel von ihren Bindungen an die optisch wahrnehmbaren
Erscheinungsformen der Natur» zu nennen und glaubt damit erst die
«wahre» Natur erreicht zu haben, oder «hinter die Dinge» zu sehen.

2. Qenialismus. Man betont den genialen Strich, den flüchtigen
Farbenauftrag. Man weiß um die beschwingten zeichnerischen und

159



malerischen Studien bekannter Größen. Nicht mehr die Bilder,
sondern die Studien werden vom heutigen Psychologismus bewundert.
Man fühlt auch in sich das Geniale und merkt, daß das gar nicht so
schwer ist. Man macht in «rassigen» Linienschwüngen, in «wahnsinnig»

starken «Spannungen» beliebiger Farbenpaare, in «fabelhaften»,
einfach «tollen» Konturen, die die Kraft metallener Fassungen besitzen

sollen, man malt Stilleben, die «schlußendlich» eine «visionäre»,
geradezu «ohnmächtige» Faszination in sich tragen. Mit dem allem
verbunden ist auch die Verachtung des Handwerks, des schlichten
Könnens.

3. Primitivismus. Man verwechselt einerseits das unbeholfen
sehnsüchtig Primitive des Noch-nicht-Könnens mit dem routiniert Primitiven

des überdrüssigen Zivilisationsmenschen; anderseits begeistert
man sich, aus Ekel über die Fragwürdigkeiten einer wegverlorenen
Kultur, an dem Wilden, sei er im Innern Afrikas oder in der Südsee.
Dort glaubt man einen neuen Ausgangspunkt zu entdecken, auch

wenn man sich vorderhand nur auf die «Grundlagen» besinnt. Die
sind dann freilich oft genug nur Fressen, Saufen, Huren, Quälen,
Morden. Man spürt die bestimmenden Einflüsse der Kräfte des
Urwalds.

4. Willkürlicher Subjektivismus, überall drängt sich subjektive
Willkür vor. Der Subjektivismus, der im Bann der eigenen, als originell

gewerteten Einfälle steht, setzt in bunter Reihe irgendwelche
Linien-, Formen- und Farbfragmente mit beziehungslosen Fetzen der
alten Gestaltenwelt zusammen. Max Picard weist in überzeugender
Klarheit in seinem Buch «Hitler in uns» auf diese Erscheinung und
ihre Bedeutung hin. Man glaubt nicht mehr an gültige Normen und
an den Sinn des Strebens zur inneren Einheit.

5. Entseelung. Es handelt sich da um bewußte Ablehnung von
Gemütswerten. Gemüt, Seele, Geist sind «spießerhaft», «überlebt», sind
19. und 18. Jahrhundert. Wir haben das nicht mehr nötig. Gemüt
und Seele werden als «Sentimentalität» hingestellt. Das Wort «Kitsch»
leistet gute Dienste. Zuerst galt ja freilich das Unwahre in Form,
Farbe, Atmosphäre, geistigem Gehalt als Kitsch. Dann gleich alles
Weiche, Zarte, Subtile, das man als «provinzlerische Sentimentalität»
bewertete, auch wenn es nur einer normalen, aber wohl für viele
notwendigen Entwicklungsstufe entsprach. Später aber wurde mit Kitsch
alles echt Gemütvolle bezeichnet, aller Pathos der Vereinsamung, der
Tiefe, der sozialen und religiösen Verbundenheit, alles, was mit
Berufenheit, Begabung, Fleiß und Können gearbeitet hatte.

IV.
Was ist nun zu dem allem zu sagen? Es ist im Vordergrund eine

humanistische, im Hintergrund eine religiöse Frage, welche vielleicht

160



Antworten ermöglichen. Mit diesen fünf Kategorien: Deformismus,
Genialismus, Primitivismus, willkürlicher Subjektivismus und Entseelung

darf wohl, ohne daß wir karikieren, das charakterisiert werden,
was als «moderne Kunst» heute das Feld beherrscht, was aus der
Feder der führenden Kunstdozenten und Kunstjournalisten dem
Publikum in gewandter Dialektik vorgelegt wird und was in Ausstellungen

und Museen wenigstens die Ehrenplätze, wenn nicht überhaupt
den verfügbaren Raum erhält. Wer gut orientiert sein möchte über
moderne Kunst und die dazu gehörende Propaganda, lese und schaue
aufmerksam etwa den 16. Band der großen, repräsentativen
Propyläenkunstgeschichte, in welcher der Verfasser leidenschaftlich und
ausschließlich für das eintritt, was er Kunst des 20. Jahrhunderts nennt.
Damit soll vorderhand noch gar kein Urteil gefällt sein. Um letzteres
anzustreben, sind zwei Überlegungen hineinzuziehen.

Erstens: Fühlen sich diejenigen, die in ihrer Lebensnot,
Lebensbedrängnis, Lebensöde nach den Segnungen der Kunst verlangen,
wirklich durch das Gebotene und Empfohlene erfreut, beglückt,
gestärkt, getröstet, menschenverbunden, gehoben? So fragt der
Humanismus, der mit innerer Skepsis dieser Entwiddung zuschaut.

Zweitens : Haben wir es hier wirklich mit Offenbarungen zu tun,
die dem Sinn des Lebens entsprechen? Kreisen in der Tiefe keine
andern Kräfte als solche, die sich auf diese Weise äußern? Ist das die
Kunde des Ewigen, ist das der göttliche Geist, ist das der Gottesfunke,
der unsern Blick über das Chaos des Vordergrundes zu den Sternen
und den ewigen Geseßen lenkt? So fragt der transzendental
Eingestellte, der Metaphysiker, der Religiöse.

Die Entscheidung geht von dieser leßteren Fragestellung aus. Urteil

und Kritik sind nur möglich, wenn uns der Glaube an einen über
die Erdenexistenz hinausgehenden Sinn des Lebens erfüllt. Dann ist
aber die Kritik nicht nur möglich, sondern wird von uns gefordert.
Der irgendwie Gott- und Sinnerfüllte wird nicht, wenn er malt und
forscht, Gott und Sinn vergessen und verleugnen, sondern wird und
muß bestrebt sein, sein aus dem religiösen Grund aufquellendes
Ethos nicht in Widerstreit zu lassen mit seiner künstlerischen
Formgestaltung. Nichts Törichteres, als aus dem Todeserlebnis und seiner
Zerstörung der Leibesform und dem dadurch geglaubten Freiwerden
der Seele den falschen Analogieschluß zu ziehen, die Zerstörung
jeglicher Form sei Seelenbefreiung. Man vergißt, daß der Tod wohl das
Ende des Erdenlebens ist, daß aber vor ihm unsere Lebensaufgabe liegt
und daß es zu dieser Aufgabe gehört, daß nach dem Maß unserer
Kräfte Chaos überwunden und Form erstrebt wird, innere Form als
Güte und äußere Form als Schönheit.

161



V.
Man vergißt ferner, daß das Wort «Natur» vieldeutig ist. Uns

berührt hier in erster Linie der Begriff der Natur als landschaftliche
Umgebung und Formenfülle der organischen und anorganischen
Umwelt. Die metaphysische Aufgabe der Kunst kann aber nur gelöst
werden, wenn wir dieser Umwelt mit dem staunenden, ehrfürchtigen,
demütigen, empfänglichen und prüfenden Auge des Unverbildeten
gegenübertreten. Als Menschen können wir uns nicht von Menschenzwecken

und vom Menschenwollen lösen, wohl aber können wir
anstreben, daß diese Zwecke und dieses Wollen den göttlichen Zwecken
und dem göttlichen Willen sich einfügen. Die kürzlich verstorbene
Dichterin Ricarda Huch sah in ihrem Alter als Aufgabe des Künstlers,
das Schöne, das «Göttliche» in der Natur, im «Sichtbaren» zu erkennen

und den Mitmenschen zu übermitteln, und wenn die Mitwelt so
zerfallen sei, daß diese Aufgabe nicht mehr erkannt werde, den
ursprünglichen Sinn wieder herzustellen. Diese Erkenntnis gilt wohl
auch, wenn man vereinsamt seiner Zeit entgegentreten muß, und dann
erst recht.

Der sich Versenkende sieht so viel Ermüdung, Traurigkeit,
Verlorenheit, Pessimismus, Täuschung und Selbsttäuschung, seelische

Erkrankung, Ausweglosigkeit in der modernen Kunst, daß ihm auch das

ein Ansporn sein muß, einen erlösenden Weg zu finden.
Die Natur, wie sie uns erscheint, ist ein Gemisch von Form und

Chaos. In dieser Gegebenheit die angedeutete Form, das «Schöne»,
das «Göttliche» zu erkennen und in klarer Gestaltung herauszuheben,
in Farben- und Linienharmonien und im Einklang mit den geheimnisvollen

Geseßen der Atmosphäre, der Perspektive, der Physiognomie,
der Anatomie: das zeigt sich als Aufgabe. Es ist nur der Haß der
Ahnungslosen und Kurzsichtigen, die hier von «Oberflächenabschrei-
berei» und «Schönfärberei» sprechen, gerade, als ob es nicht das
eigentlich Entscheidende wäre, aus dem Zufälligen des ungeformten
Naturangebots das ergreifend Schöne herauszufinden, zu gestalten
und Mitempfindenden weiterzugeben.

Die Geseße des Schönen stehen nicht mit den Geseßen des Logos
und des Ethos im Widerspruch, sondern streben chaosüberwindend
nach den nämlichen ersehnten und geglaubten Zielen. Dies verwirklicht

sich im Leben um so mehr, je mehr der Mensch die Einheitlichkeit

seines Wesens anstrebt, je mehr er aus den verwirrenden
Widersprüchen den Weg der Ganzheit sucht.

VI.
Weil die leßte Erkenntnis offenbar verschleiert bleibt, hat man

den Subjektivismus überbetont. («Schön ist, was mir gefällt.») Die
schlichte Wahrheit ist aber die, daß es zum mindesten viel wahr-

162



scheinlicher ist, daß über allem Subjektiven ewige Normen schweben,
denen wir wenigstens durch Ahnung und Glauben uns nähern können.

Immanuel Kant, der wohl am eindringlichsten unter allen
bekanntern Philosophen die Rolle des Subjektiven unterstreicht, war
weit entfernt, die Existenz von ewigen Normen zu verneinen.

Angesichts griechischer Tempel, gothischer Kathedralen,
mohammedanischer Moscheen, angesichts der Werke der «großen Linie»
(nennen wir nur Phidias, Leonardo, Michelangelo, Dürer, Rembrandt)
sind auch für die Kunst Lösungen gegeben, die man nicht einfach
umgehen kann, um bei einem affektierten Primitivismus wieder vorn
anzufangen. Es kann sich nicht um Repetition handeln, aber wenigstens

um das Streben, den Blick auf die Linie nicht zu verlieren.
Hochhalten der Tradition heißt nidit, daß die Lebenden tot sind, sondern
daß die Toten leben. Diese Formel fand ich neuerdings in einer
politischen Betrachtung von Robert Ingrim, und ich wiederhole sie gern,
weil sie auch für alles Kunstgestalten Erkenntnis bedeutet. Aber die
Toten leben nicht in allen. Leonardo lebt nicht mehr in den italienischen

Futuristen, die jubelnd, mit fliegenden Fahnen dem brutalsten
imperialistischen Militarismus zuströmten. Dürer lebt nicht mehr in
jenen deutschen Malern, die in ihrem primitiven Subjektivismus mit
allen Mitteln überheblicher Propaganda und diktatorischer Kunstpolitik

sich durchseßten. Wer der oben analysierten Moderne innerlich
verfallen ist, begeht eine, freilich oft genug dialektisch verschleierte
Unwahrheit, wenn er dergleichen tut, den großen schöpferischen
Geistern früherer Zeiten Achtung entgegenzubringen, etwa mit dem
billigen Saß, diese seien eben der Ausdruck ihrer Zeit gewesen und sie
nun der der unsrigen. So einfach ist das nicht. Die ewigen Fragen des
Lebens stehen vor jeder Generation mit der gleichen unabweisbaren
Wucht. Sowenig man Jesus und Hitler gleichmäßig verehren kann,
wie es einige Nazipastoren als Möglichkeit hinstellten, sowenig
überzeugend wirkt es, wenn man etwa Michelangelo und die Dadaisten
als Ebenbürtige hinzustellen beliebt. Schöpferische Taten im, eigentlichen

Sinn gibt es nur, wenn sich Sensibilität und der Wille zur Einheit

der innern Kräfte im gleichen Individuum vereinigen.
übrigens ist es auch mit dem oft hervorgehobenen Humor der

Moderne eine zweifelhafte Sache. Humor ist nach der trefflichen
Bemerkung eines schweizerischen Philosophen (Rudolf Willy) gutartiger

Übermut. Im sogenannten Humor der Moderne erkennen wir
aber bösartigen Übermut.

Der Mensch, der Gründe hat, an einen Sinn des Daseins zu glauben,

ist ebensowenig jenseits von Gesund und Krank, wie er jenseits
von Gut und Böse ist, und gerade wer an der Begrenzung der gesunden

und guten Seelenkräfte leidet, wird immer hellhöriger und
hellsichtiger für alles, was niederzieht ins Krankhafte und Böse. Es ist
seine tiefste und beste Kraft, die ihn da zum Widerstand auffordert.

163



Man sieht nicht «hinter» die Dinge, man erfaßt nicht «hellseherisch»

das Metaphysische, das Irrationale, wenn man das Sichtbare
ins Monströse und Fraßenhafte verzerrt, um der bloßen
«Oberflächenabschrift» zu entgehen. Man sieht hinter die Dinge, wenn man
überall in ihnen das geheimnisvolle, immanente Streben zur Form,
zur Harmonie erkennt, das «Schöne», und zugleich dieses Streben
im Kampf mit feindlichen Gewalten. So gewinnt das Sichtbare für uns
helfende Symbolkraft und weckt das Bedürfnis zur Mitteilung, zur
künstlerischen Gestaltung. Schönheit ist ein Gotteswunder, das uns
Verehrung, Verantwortung und Aufgabe zuwirft. So wenig es Ästheti-
zismus und Flucht vor den harten und häßlichen Realitäten des Lebens
ist, wenn wir uns dagegen wehren, Schönheit und Kunst gering-
schäßig behandelt zu sehen, sowenig kann eine bloße Repetition der
Lebenshäßlichkeiten durch die Kunst dem tiefern Sinn der Kunst
gerecht werden.

Es ist wohl der Unterschied zwischen Ästhetizismus und Kunst,
daß ersterer eine Verschleierung alles empörenden Elends anstrebt,
leßtere aber eine beglückende Kraft ausstrahlt, die alles Leben erhöht
und damit auch hilft, das Elend zu überwinden. Die Erde ist eben

zur Freude, zur Schönheit berufen. Es kann sich nicht darum handeln,
das Göttliche in Schönheit aufzulösen, sondern in der Schönheit eine
Offenbarung des geheimnisvoll Göttlichen zu sehen.

VII.
Ferner: Die «Dinge» sind nicht ein Hindernis der Darstellung

seelischen Geschehens, sondern sie sind die Offenbarung, durch welche
und für welche das seelische Geschehen sich vorerst manifestiert. Ich
möchte der abstrakten Kunst gegenüber nicht in Ungerechtigkeit
verfallen. Sie ist unlösbar mit allem Kunstgewerbe und teilweise mit der
Architektur verknüpft, aber auch nur, insofern sie nicht in entseelter
Willkür Orgien feiert. Obertragen als Zielforderung auf Malerei und
Skulptur bedeutet sie eine tödliche Verarmung ihrer Möglichkeiten,
weil sie glaubt, auf alle Beglückung, die dem empfänglichen Auge aus
der Formen- und der Beziehungswelt der Umgebung zufließen,
verzichten zu können

Herrscht im Vordergrund eine Kunst, die uns von den Tröstungen

und Kräftigungen inniger Naturverbundenheit nicht nur entfernt,
sondern sie durch Deformierung verächtlich macht, eine Kunst, welche
mit flüchtiger Schnellfertigkeit alles tiefe und nachhaltige Ringen der
Seele geringschäßig behandelt, eine Kunst, die es nicht mehr wagt,
sich mit den Zeugnissen großer Seelen der Vergangenheit auseinan-
derzuseßen, sondern dieses Ringen als «Passeismus» bezeichnet, eine
Kunst, die allen verehrten ewigen Geseßen eine subjektive Willkür
entgegenseßt, eine Kunst, die allen tragenden Gemütswerten, aller aus

164



transzendentaler Verantwortung stammenden Geisteshaltung ein
verächtliches Grinsen zeigt, herrscht eine solche Kunst und seßt sie sich

unter dem Einfluß innerer Verwandtschaft weiter Massen und
unaufhörlicher, ungenierter Propaganda durch, so wirkt sie eben auch und
wirkt entsprechend der ihr innewohnenden zerseßenden, dämonischen
Kräfte. Man darf sich nicht wundern, wenn das soziale und politische
Geschehen ihr entsprechende Taten zeitigt. Man geht nicht fehl, wenn
man solche Kunst als mitverantwortlich erklärt am allgemeinen
Niedergang, an der allgemeinen Entartung. Es ändert an dieser Erkenntnis

gar nichts, wenn der heraufbeschworene Sturm nach göttlicher
Logik auch die Beschwörer selbst darniederwirft.

VIII.
Es gibt im großen kosmischen Ringen zwischen Finsternis und

Licht, zwischen Harmonie und Chaos auch eine Avantgarde der
Mächte der Dämonie, der Zerseßung und des Niedergangs. In
diesem Kampf, der sich nicht nur zwischen Menschen verschiedener
Richtung, sondern auch in der Brust jedes einzelnen abspielt, steht
aber unsere innerste Berufung auf dem Spiel. Es dürfte wohl eine
schwere, aber dankbare Aufgabe einer tapferen Gruppe hellsichtiger,
hingebender jüngerer Erzieher sein, diese Einsicht allmählich wieder
einem kommenden Geschlecht deutlich zu machen.

Kunst ist eben nicht nur ein Spiegel der Zeit, sondern sie ist eine
wirkende Kraft in ihr. Als sich mit der Zeit auseinanderseßende Kraft
muß sie freilich auch Spiegel der Zeit sein, aber wenn nur das ihre
Aufgabe wäre, so würde der hohe Klang, der aus der Vergangenheit
her, allerdings heute in stark schwindendem Maße, um ihr Wesen
geistert, völlig verstummen. Man darf ihre Hauptaufgabe nicht
vergessen, und die bleibt durch alle Wirrnis der Zeit und gegen alle
falschen Propheten, daß sie Offenbarung des Göttlichen, Offenbarung
und Hinweis zu ewigen Harmonien sein sollte, Freude in der Trauer,
Stille im Lärm, Reinheit im Schmuß, Trost in der Not, Wahrzeichen
des Ewigen im Strudel des Zeitlichen. n. „., _...IA. W. Züricher.

Welt und Mensch
Noch einmal schauen alle Dinge auf
und grüßen mich vertraut als Altbekannten :

sie wissen wohl um meinen Lebenslauf
und fühlen mich als ihren Artverwandten,
der so wie sie auf ewig dunklem Grund
sein Dasein fristet und des Lichtes harrt,
das ihm in stiller, weltentrückter Stund
Unendlichkeit des Daseins offenbart.

165


	Moderne Kunstentwicklung und Geistesverfall

