
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 4

Artikel: Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf
dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen

Autor: Hürlimann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ich daselbst nicht, sondern Qott, der Allherrscher, ist der Jempel und
das Lamm Christus).» Aber es ist auch nicht ein stilles Heiligtum
der einzelnen Seele, sondern eben eine «Politia», ein Reich inmitten der
Welt, als Welt, aber als erlöste und verwandelte Welt. Das Reich ist
endlich nicht eine stabile Sache, sondern ein Neuwerden von allem
durch Gott. «Siehe, ich mache alles neu.» Es ist die Neuschöpfung aller
Dinge von Gott her, aller, worin alle erlöst werden, alles Seufzen der
Schöpfung gestillt, die bewußte und auch die unbewußte Sehnsucht
der Dinge erfüllt, aller Schmerz getröstet, alles Rätsel gelöst, alles
Stückwerk vollendet und aller Tod in Leben verschlungen sein wird,
aus dem Dunkel der Schöpfung die Freiheit und Herrlichkeit der Söhne
Gottes hervortritt und Gott alles ist und in allem.

Jrage: Kann diese Welt eine Wirklichkeit werden?
Antwort: Sie wird Wirklichkeit sein, wo Gott Wirklichkeit ist. Der

auf dem Throne sißt ist dafür Bürge. Wir aber sind damit vom Ende
wieder auf den Anfang zurückgeführt. Wir sind wieder beim Unser-
vater angelangt, sprechen die Bitte: «Dein Reich komme!»; ergänzen
sie durch die andere, womit die Offenbarung und die ganze Bibel
schließt: «Xomm, Herr Jesus!» und vernehmen das Amen der
Vollendung.

Weltanschauung, Religion und Gottesglaube
(Vortrag, gehalten auf dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen)

Es ließe sich wohl kaum eine Materie finden, die grenzenloser wäre
als die durch unser Thema umschriebene. Wir müßten da eigentlich
die ganze Geschichte der Menschheit durchgehen. Der Stoff ist
einfach unabsehbar; wir können nur versuchen, ihn einigermaßen
rechtschaffen durchzuarbeiten, ohne uns allzusehr zum «terrible simplificateur»

zu machen, ohne von der lebendigen Wirklichkeit allzusehr zu
vereinfachten Abstraktionen abzuirren. Man kann sich von diesem
Stoff nicht wieder trennen, ohne tiefe Ergriffenheit vor dem Ernst, dem
Wahrheitssuchen und der Leidensbereitschaft, welche die Menschheit
gerade im Ringen mit diesen Fragen immer wieder aufzuweisen hat.
Und man kann es wieder nicht tun ohne ein gewisses Grausen
angesichts der Tatsache, daß eine so ungeheuerliche Leistung notwendig
gewesen ist, um «weiter von dem Ziel» zu kommen, eine Leistung,
deren Ergebnis weithin den Aufwand nicht rechtfertigt, die weithin
nicht nur vergeblich, sondern direkt verderblich gewesen ist. Es waltet
über diesem Mühen der Menschheit nicht nur Segen, sondern sichtbar
genug auch Fluch.

Es wird also niemand von uns etwas wie eine erschöpfende
geschichtliche Darstellung erwarten, eine auch nur annähernd vollständige

Aufzählung und Beurteilung sämtlicher religiösen, weltanschau-

150



liehen oder glaubensmäßigen Äußerungen, die jemals in der Geschichte
aufgetaucht sind und eine Rolle gespielt haben. Wir werden uns damit
begnügen müssen, das Wesen der drei Phänomene und ihre spezifische
Rolle fest- und gegeneinander zu halten, mit gelegentlichen ausdrücklichen

Hinweisen auf das geschichtliche Beispiel. Aber eben da stoßen

wir auf eine zweite, noch größere Schwierigkeit. Denn es ist ja nicht
so, daß die drei geschichtlich so bedeutsamen Erscheinungen fein
säuberlich nebeneinander existierten, sozusagen in Reinkultur, und sich

eindeutig auseinanderhalten ließen. In Wirklichkeit stehen sie in allen

nur denkbaren und in den kompliziertesten Verhältnissen zueinander.
Sie ergänzen, überschneiden, beeinflussen, konkurrenzieren einander,
ahmen einander nach und schließen sich gegenseitig aus, sie machen
einander Konzessionen, verbünden und vermischen sich, gehen ineinander

über, sind ineinander und entstehen auseinander. Dabei ist es

beispielsweise wieder so, daß ein mit höchster Vehemenz geführter,
scheinbar unversöhnlicher Kampf in Wirklichkeit eine verborgene
gegenseitige Beeinflussung und Annäherung ist, was eines Tages ans
Licht kommen wird. Auch das Umgekehrte kommt vor, daß eine
Annäherung, die bis zum Zusammenschluß führen und als völlige Identifikation

empfunden werden kann, über eine unversöhnliche Gegensäß-
lichkeit eine Zeitlang hinwegtäuscht, wobei aber der Zwiespalt eines
Tages in voller Schärfe wieder aufbrechen wird: Man denke an das
Verhältnis von Christentum und bürgerlicher Weltanschauung, die für
das durchschnittliche Bewußtsein lange Zeit schlechthin identisch waren
(und zum Teil noch sind), sidi aber in ihrer schroffen Gegensäßlichkeit
immer deutlicher offenbaren.

Es gibt Erscheinungen, bei denen es schwer zu sagen ist, wo wir
sie einreihen sollen, weil sie schillern, eine manchmal geschickte, manchmal

groteske Kombination von verschiedenartigen Elementen darstellen;

solche, die sich maskieren, die Rolle der andern beanspruchen und
übernehmen; solche, die sich über ihr eigenes Wesen täuschen und sich
für etwas anderes halten, als sie sind. Es gibt Weltanschauungen, sogar
betont unreligiöse, die mit allen Kennzeichen und Symptomen religiöser
Inbrunst und Ausschließlichkeit auftreten, mit einem unduldsamen
Fanatismus manchmal, der nach den eigenen weltanschaulichen Grundlagen

und Bekenntnissen unerklärlich und völlig unhaltbar ist. Es gibt
Religionen, die nichts anderes sind als eingekleidete und verkleidete
Weltanschauungen. Wo soll man zum Beispiel eine Erscheinung wie
den Buddhismus einreihen, der rein funktionell, in der Rolle, die er für
seine Bekenner spielt, unzweifelhaft eine Religion ist, die eine
Erlösungshoffnung und ein Erlösungserlebnis verschafft, und der damit
auch zu einer der großen Menschheitsreligionen geworden ist? Wenn
man ihn näher ansieht, so bemerkt man doch, daß in ihm mit einer
seltenen Folgerichtigkeit die Götter überflüssig und außer Kurs geseßt
sind, daß er eine Anleitung ist zur konsequenten Emanzipation von

151



jeder außermenschlichen Macht. Parallele Vorgänge ließen sich übrigens

auch anderswo, zum Beispiel auch bei gewissen christlichen
Abzweigungen, aufweisen, wo das Christentum aufgefaßt wird als eine
Methode zur Herbeiführung bestimmter seelischer Vorgänge und
Zustände.

Es gibt die marxistische Weltanschauung, die Religion und
Gottesglauben als überflüssig, falsch, ja schädlich und verwerflich ablehnt,
die aber ihre Grundkonzeptionen eindeutig aus der Bibel bezogen hat,
ohne das selber zu merken, die bis in Einzelheiten hinein eine auf einen
geschichtsphilosophischen Hintergrund geworfene Projektion des
biblischen Geschichtsbildes ist; die gerade in dem, was ihren bleibenden
Wert und ihre größte Kraft ausmacht, ein Stück echten, lebendigen
Gottesglaubens ist - gegen den eigenen, heftigen Protest. Eine Sache
kann verblassen und Verschiedenes neben- oder nacheinander sein:
Aus dem lebendigen biblischen Gottesglauben wird eine sterile «christliche

Religion» oder eine dürftige «christliche Weltanschauung», wobei
es sich wieder nicht nur um Verwässerungen handelt, sondern auch um
direkte Gegensäßlichkeiten. Hier sei auch hingewiesen auf die
bemerkenswerte und tröstliche Tatsache, daß die Menschen, die da ihre
Religionen und Weltanschauungen machen und sie oft mit viel
Künstelei und Lüge sich zurechtmachen, dabei doch nicht wirklich und
endgültig Macht über die Wahrheit an sich besißen, daß eine Wahrheit

nie das wirklich und endgültig werden und bleiben muß, was aus
ihr in der geschichtlichen Wirklichkeit vielleicht ganzer Zeitalter
gemacht wird, daß sie mitten aus Entartung und Erstarrung und
Mißbrauch heraus urplößlich in ursprünglicher Kraft und Reinheit wieder
aufbrechen kann. Man wird dann auch sehr vorsichtig in seinem Urteil,
der Schein trügt wirklich oft ungeheuer, und man erlebt immer wieder,
daß man, durch allerhand Meinungen und Standpunkte und auch
Einbildungen voreingenommen, einfach nicht richtig gesehen hat. Was
gibt es zum Beispiel Starreres und Geseßlicheres als das orthodoxe
Judentum? Wie oft ist es, gerade von christlicher Seite, als völlig
unzugänglich und hoffnungslos beurteilt worden. Und gerade in diesem
Judentum hat sich in unseren Tagen ein Geist der Rachelosigkeit
geoffenbart, der bei uns anderen nur Ergriffenheit und Scham hervorrufen

kann.
Es besteht oft eine erstaunliche Diskrepanz zwischen dem

Selbstverständnis einer geistigen Größe oder Bewegung, ihren Intentionen,
Forderungen und Ansprüchen und ihrer tatsächlichen historischen
Rolle und Funktion. Ein anschauliches Beispiel ist die junge
Christengemeinde, bei der es energischer Nachhilfe und kräftiger Anstöße
bedurfte, bis sie die ihr zugedachte weltgeschichtliche Mission zu erfassen
begann, und bei der erhebliche innere Widerstände zu überwinden
waren, bis sie sich zu ihrer Mission bekannte. Es kommt vor, daß in
einer Bewegung ihre zentrale Überzeugung und Botschaft, um derent-

152



willen sie leben und wichtig genommen sein wollte, völlig versandet,
in Vergessenheit gerät, und daß irgendein sekundärer, zufälliger oder
zu ihr eigentlich unpassender Zug der weiteren Entwicklung immer
mehr das Gepräge gibt, irgendein Zug, vielleicht aus Flüchtigkeit,
Verlegenheit oder Mißverständnis seinerzeit aufgenommen, der sich nun
auf einmal an eine hervorragende oder gar die erste Stelle vordrängt.
Um noch einmal auf den Marxismus zurückzukommen: Seine
nachhaltigste Wirkung hat nicht bei allen seiner Anhänger in der Schaffung
einer echten und beständigen sozialistischen Überzeugung und Haltung
bestanden, er hat einer solchen durch verschiedene Teile seiner Lehre
eher Abbruch getan. Zäher haftet vielfach in den Gemütern seine
Ablehnung des Gottesglaubens, obschon diese doch nicht ein lebensnotwendiger

Bestandteil einer sozialistischen Weltanschauung, sondern
aus einem, geschichtlich zwar begreiflichen, aber immerhin sachlichen
Mißverständnis dazu gemacht worden ist. Nicht zuleßt infolge davon
hat der Sozialismus viel von seiner Lebendigkeit und Kraft eingebüßt,
so daß es für ihn direkt zu einer Lebensfrage geworden ist, ob er sich

von diesen spezifischen marxistischen Dogmen freizumachen verstehe,
um wieder die Kraft eines Glaubens zu gewinnen.

Es kommt vor, daß die geschichtsträchtige Wahrheit einer Bewegung

von dieser selbst im weiteren Verlauf völlig preisgegeben wird
und an andere Bewegungen übergeht, von denen weiter und zum Siege
geführt wird, häufig genug im Gegensaß und Kampf gegen die immer
noch den alten Namen tragende und die alten Ideale im Schilde
führende Bewegung. Es ist da an das moderne Bürgertum zu denken, das
seine Entstehung einem gewaltigen Freiheitselan verdankt, das sich in
einem erfolgreich verlaufenen Kampfe um seine Rechte und Freiheiten
konstituiert hat, und das dann später, als ein neuer Ruf nach Freiheit
und Gerechtigkeit erscholl, sich nicht mehr erinnerte, «wie es ihm
zumute gewesen war», sondern sich ablehnend verhielt, gerade unter
Berufung auf sein geistiges Erbe satt und zur reaktionären Macht geworden

ist, zum Hemmschuh und Feind neuer und größerer Gerechtigkeit.
Es kann geschehen, daß irgendeine Sache einmal gegründet und in

Gang gebracht wird, niemand weiß noch genau, was es ist und was
dabei herauskommen soll, am allerwenigsten die Gründer selber, aber
es steckt irgendeine Idee darin, die lebenskräftig ist, wenn sie auch
lange Zeit verborgen bleibt und erst nach langem, unsicherem Tasten
und Suchen hervortritt. Eine so scharf profilierte und weltgeschichtlich
bedeutsame Erscheinung wie der Jesuitismus wäre in ihren ersten Jahren

beinahe in Rat- und Hilflosigkeit wieder eingeschlafen, weil seine
Gründer nach einigen mißglückten Betätigungsversuchen schlechterdings

nicht wußten, was sie jeßt noch unternehmen könnten und
vergeblich den Papst anflehten, ihnen irgendeine Aufgabe zu zeigen.

Die Erscheinungen auf dem Gebiete der Weltanschauungen und
Religionen sind nicht eindeutig, sie zeigen eine proteushafte Wandel-

153



barkeit. Aus ein und derselben weltanschaulichen oder glaubensmäßigen

Vorausseßung sind auf der einen Seite mit unerbittlicher Konsequenz

und auf der andern Seite mit völliger Unbekümmertheit die
entgegengeseßtesten praktischen Folgerungen gezogen worden - man
denke nur an das Christentum, bei dem es schwierig wäre zu sagen,
welche praktische Konsequenz aus ihm nicht gezogen worden wäre -,
so daß man zum Schlüsse kommen muß : Hier ist alles möglich, und vor
keiner Überraschung ist man sicher. Dieses erstaunliche, mit Denk-
und Glaubensfähigkeit ausgestattete Wesen «Mensch» entwickelt eine
Mannigfaltigkeit, die entweder aus Gott stammen muß, denn so
unerschöpflich ist nur Gott - oder dann aus dem Chaos, denn so unersättlich

ist nur das Chaos.
Es ist nicht ohne weiteres möglich, in dieser lebendigen und

verwirrenden Mannigfaltigkeit der einzelnen Dinge habhaft zu werden,
sie zu prüfen und zu bewerten. Woher soll man sie bewerten? Es ist
verhältnismäßig einfach, kurzerhand einen bestimmten persönlichen
Standpunkt sich auszusuchen und von da aus seine Urteile nach allen
Seiten zu fällen. Aber es widerstrebt einem, das zu tun, weil man sich
damit leicht in schlechte Gesellschaft begibt, in die Gesellschaft der
hohlen Eiferer und Fanatiker, die über alles herfallen, was nicht in ihr
Schema paßt, das sie zudem meist nicht einmal selber erarbeitet,
sondern nur irgendwo abgeschaut haben. Angängig wird es nur sein, die
Dinge «nach ihren Früchten» zu beurteilen, wobei es allerdings dem
durch Erfahrung geschärften Wahrheitsempfinden mit der Zeit möglich
und sogar geboten sein wird, die Früchte vorauszusehen.

Man müßte einen Standpunkt haben, von dem aus man das Ganze
übersehen könnte, vom Anfang bis zum Ende. Man müßte am Ende
der Zeiten stehen, um den Abschluß sehen und beurteilen zu können.
Zwischendrin ist es schwierig, zu urteilen, eine Sache abzuschäßen, ihre
Wirkung auf den Geschichtsverlauf zu übersehen, in positive und negative

Faktoren aufzuteilen. Was für eine Wirkung ist von der Antike
ausgegangen, was für eine von der Aufklärung, was für eine von der
Naturwissenschaft, was für eine Rolle spielen für das Schicksal der
Welt der Pessimismus oder der Optimismus? Solche und ähnliche Fragen

sind immer beantwortet worden, haben auch wir immer beantwortet;
aber es haftete diesen Antworten immer etwas Vorläufiges,

Bedingtes an, sie konnten nicht unbedingt, definitiv sein, eine allfällige
Revision auf Grund weiterer und neuer Beobachtungen mußte immer
vorbehalten bleiben. Ein endgültiges Urteil wäre nur möglich gewesen
unter der Vorausseßung einer ruhenden Welt oder höchstens einer
solchen, die sich immer im gleichen Kreise bewegt, in der es nichts
Neues gibt. Diese Anschauung aber können wir nicht teilen. Von unserem

Gottesglauben aus glauben wir an das Reich Gottes, das heißt an
ein Kommendes, an ein Weitergehen und an ein Ziel der Schöpfung.
Denn, um da nicht ein Scheingefecht aufzuführen : Wenn wir uns hier

154



auch bemühen, um der Gerechtigkeit willen die Dinge möglichst objektiv

und unvoreingenommen zu betrachten, uns eine Zeitlang sogar in
sie hineinzuverseßen und mit ihnen mitzugehen, so liefern wir uns
ihnen nicht aus, sondern wir tun alles von unserem Glauben an das
Reich Gottes aus, und wir sind dabei der Überzeugung, daß wir die
Wahrheit nicht entdecken würden, sondern allsogleich der Dämonie
der Dinge verfallen müßten, wenn wir diesen Glauben einen Augenblick

nur losließen. Wir glauben an ein Ziel der Geschichte. Solange
aber dieses nicht erreicht ist, muß in Rechnung gestellt werden, daß alle
diese Elemente noch weiterwirken, sich weiter ineinander verweben,
weiterlaufen, miteinander, auseinander, gegeneinander.

Vielleicht auch nur scheinbar gegeneinander. Es ist denkbar, daß
eines Tages eine neue Schau aller dieser Dinge sich ergäbe, vielleicht
eine sehr überraschende, auf Grund derer dieser Wirrwarr sich ordnete
zu einem Einheitlichen, wo es sich zeigen würde, daß da ein sehr
verschlungenes, aber auch sehr verschlagenes Spiel gespielt wurde, daß da
alles sehr planmäßig auf ein gemeinsames Ziel hinarbeitete. Es könnte
sich herausstellen, daß auch das scheinbar einander Widersprechende
und Widerstrebende das getan hätte, gerade in seinem Gegensaß, der
auch nur eine große Täusdiung und Irreführung gewesen sein könnte,
daß Revolution und Reaktion in nicht durchschauter, aber sehr
wirksamer Rollenverteilung das eine Ziel erstrebt und auch erreicht haben,
über die Ahnungslosigkeit der Menschen hinweg, die sich innerhalb
dieser Entwicklung für das eine oder andere entschieden, ereifert und
geschlagen haben. Es könnte sein, daß im geschichtlichen Ablauf die
Dinge sich auf eine viel eindeutigere und radikalere Weise vereinheitlichten

und vereinfachten, als jede begriffliche Systematik das jemals
vermocht hätte.

Heute tut sich diese Perspektive vor uns auf, daß das alles, alle
diese Weltanschauungen und Religionen, Elemente eines großen
Auflösungsprozesses gewesen seien, der auf manchmal verschlungenen
Pfaden, aber mit unbeirrbarer Folgerichtigkeit zu der einen, großen,
endgültigen Auflösung geführt hat, zum Chaos, zum Nihil, zum Nichts,
daß das alles Komponenten des Chaos, des Nichts gewesen seien -
wenn man diese paradoxe Ausdrucksweise wagen darf.

Daß wir damit die ganze heutige Wirklichkeit durchschaut und
gezeichnet haben, werden wir nicht glauben, es gibt zweifellos auch
Glaubenselemente, die etwas Dauerndes, Unzerstörbares darstellen.
Möglicherweise gibt es sie nicht in allzu großer Quantität und auch
noch nicht in überragender Qualität, und wenn es sie gibt, so werden
wir auf jeden Fall sagen müssen, daß es sie überraschenderweise noch
gibt. Wir sind aber immerhin gewarnt. Drohung ist über uns, und nicht
mehr bloß Drohung. Es gibt nicht bloß das Ende der Zeiten, sondern
auch das Ende von Zeiten, wobei freilich jedes derartige Ende ein
Ausdruck und ein Bestandteil des Endes ist. Wir leben in einer Zeit großer

155



und umfassender Abrechnung, großer und radikalster, nicht bloß Um-,
sondern Abwertung. Heilmittel zweiter und dritter Güte sind heute
nicht mehr gestattet und nicht mehr entschuldbar. Halb- und
Viertelswahrheiten dienen uns nicht mehr. Unsere Welt rettet nur nodi eine
Neugeburt aus dem Glauben, aus Gott. Uns ist ein Wink gegeben, ein
Gesichtspunkt zur Sichtung und Bewertung: wo wir das Gift der
Auflösung finden und wo das Aufbauelement des Glaubens.

Das Gift der Auflösung finden wir schlechterdings in jeder
Weltanschauung und jeder Religion, vielleicht in unterschiedlicher Dosierung,

aber das spielt keine entscheidende Rolle, weil es sich um das
Element handelt, das sich auf jeden Fall auswirken wird, überall wurde
etwas, eine Wahrheit, ein Teil der lebendigen Wahrheit, unterminiert,
ausgehöhlt, aufgelöst zerstört, vielleicht nur durch eine falsche Akzent-
seßung, durch ein falsches Verteilen des Gewichtes. Denn die Wahrheit

ist eine sehr empfindliche Sache, sie kommt leicht aus dem
Gleichgewicht dadurch, daß etwas vernachlässigt oder vergessen wird, oder
dadurch, daß etwas in falscher Weise erhoben, groß und wichtig
genommen wird, auf eine Weise, die es nicht erträgt, die es überbeansprucht,

so daß es sich daran erschöpfen muß.
Man kann die Wahrheit auf zwei Arten zugrunderichten : Dadurch,

daß man sie nicht hat und nicht vertritt, und dadurch, daß man sie hat
und vertritt. In den Händen dieses unheimlichen und fatalen Wesens,
das den Namen «Mensch» trägt, entwickelt alles eine beängstigende
Neigung, kompromittiert, ad absurdum geführt und abgetötet zu werden.

Mehr Angst als vor den Feinden der Wahrheit muß man manchmal

nur noch vor ihren Freunden haben, sie schlagen sie oft genug
gründlicher tot. Glücklich die Wahrheit, die «kein Auge geschaut, kein
Ohr gehört, und die in keines Menschen Herz emporgestiegen ist».

(Fortsetzung folgt.) Otto Hürlimann

Moderne Kunstentwicklung und Geistesverfall
I.

Vorerst: Nicht nur der sogenannte «LIntergang des Abendlandes»,
sondern der Verfall der geistigen und materiellen Werte der Erde ist
teilweise schon eingetretenes Ereignis, teilweise in so bedrohliche Nähe
gerückt, daß es heute vom Geisteszustand einiger Physiker abzuhängen

scheint, ob dem Menschenvolk auf der Erde noch irgendwelche
Zukunft beschieden ist. Wenn mit einer allgemeinen Atomzertrüm-
merung auch die allgemeine Menschenzertrümmerung zusammenfällt,
werden freilich auch die hier erörterten Probleme hinfällig. Aber
vorderhand leben wir noch und sagen, was nötig erscheint, auch wenn es
nicht allen wohlgefällig klingt.

Einige Vorbemerkungen: Hitler hat von entarteter Kunst gespro-

156


	Weltanschauung, Religion und Gottesglaube : Vortrag, gehalten auf dem religiös-sozialen Ferienkurs in Fürigen

