Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 3

Artikel: Versdhnung, der christliche Beitrag zur Lésung des Weltproblems
Autor: Beyer, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139080

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

das zentrale Erdbeben der Geschichte, der ewige Erdbebenherd, aus
dem immer neue Frdbeben kommen, bald peripherischere, teilweise
verirrte, wie Franzésische und Russische Revolution, Demokratie, So-
zialismus, Kommunismus, bald zentrale, wie Franziskus, Wicleff, Hus,
Luther, Zwingli, Calvin, Miinzer, Fox, Wesley, Kierkegaard, Blum-
hardt — bis die Erde Gott gehért. Ist nicht vielleicht, was jetst geschieht,
ein solches Erdbeben, und zwar ein besonders gewaltiges, umfassendes,
von der Peripherie zum Zentrum dringendes, eine Auferstehung
Christi, ein Stiirzen der Gotsen vor ihm, ein Kommen Gottes mit ihm?
Auf alle Fille: wir diirfen an das Wunder glauben, das allein uns retten
kann. Warum denn nicht? Wirkt nicht Gott alles Gute durch ein Wun-
der? Wo hat er je gerettet ohne das Wunder? Ist das nicht die Art, wie
er immer schafft? Darf es uns darum mutlos machen, wenn heute alles
verloren scheint? Muf$ nicht immer wieder alles verloren sein, damit
alles gewonnen werde? Aber wenn wir in die heutige Welt hinein-
schauen, hineinlauschen: kénnen wir nicht durch Sturm und Dunkel,
durch das Donnern der Lawinen und Brechen des Eises auch ein Friih-
lingsrauschen vernehmen, im Sterben einer alten Welt Auferstehungs-
odem spiiren? Ich meine, wir kénnen es,

Ja, wir diirfen Ostern feiern, gerade jetst, wenn wir es recht ver-
stehen. Wir sollen es, gerade jetst. Gerade jetst ist Osterglaube am
Plage. Gerade jetst hat er gewaltige VerheifSung. Ostern ist nicht fiir
leichte, sondern fiir schwere Zeiten, nicht fiir Zeiten der Erfiillung,
sondern fir Zeiten des Kampfes, Ostern ist gerade fiir verzweifelte
Stunden. Ostern tritt gerade da auf, wo alles aus ist. So im Leben des
Einzelnen, wie in der Geschichte des Reiches Gottes. Das Osterwunder
ist das Unglaublichste und gerade darum — ja gerade darum! — das
Allergewisseste. Es ist die majestitische Bestitigung des Wortes, dafs
gerade da, wo die Not am grofiten ist, Gott am nichsten ist. Darum
glaubt es — fiir die Welt, aber auch fiir euer eigenes Leben: Gott lebt,
Christus siegt! Trauet ihm doch etwas zu! Trauet ihm alles zu! Fiir
euch und fir die Welt! Es gilt fir beide: Unverloren, unverloren —
alles verloren, alles gewonnen! Leonhard Ragaz.

Versdhnung, der christliche Beitrag zur Lésung
des Weltproblems™

Wir stellen zunichst zwei Grundfragen:

1. Ist der Titel so gemeint, daf} fiir Versohnung, Versohnlichkeit ein-
zustehen, der christliche Beitrag zur Losung des Weltproblems
ware? _

* Schriftliches Votum zu einer Tagung des Internationalen Versshnungsbundes.

98



2. Ist es selbstverstindlich, ist es harmlos, daf} heute, nach fast zwei-
tausend Jahren Christentums, nach einem christlichen Beitrag zur
Losung des Weltproblems erst noch gefragt werden muf3? War
und ist denn nicht das Christentum die Losung des Weltproblems?
Wie konnte trot zweitausendjihriger Verkundigung das Welt-
problem zu solch erdriickender Gréfe anschwellen?

Es geht angesichts der Furchtbarkeit des Geschehenen und des noch
weiterhin drohenden Unheils nicht an, sich mit der tblichen Antwort
zufrieden zu geben: «Man hat eben auf unsere Verkiindigung nicht ge-
hort; der Ungehorsam der Menschen ist schuld an der Katastrophe.»
Denn es heif’t auch: «An ihren Friichten sollt ihr sie erkennen.» Diese
Fruchtlosigkeit einer zweitausendjihrigen Verkiindigung fordert un-
weigerlich auf, sie selbst zu uberpriifen. Mit Berdjajews Worten:
Gerade wenn wir grof$ von der Kirche denken, diirfen wir sie der Ver-
antwortung fiir das Weltgeschehen nicht entbinden. — Die Institution,
die von sich sagt, daf} sie das Wort Gottes, das Wort der Wahrheit
verkiinde, hat sich zu tiefster und vollster Verantwortung, dem Wort
wie der Welt gegeniiber, verpflichtet.

Die Uberpriifung der Verkiindigung ergibt: Es wurde bisher nur
ein Torso der christlichen Wahrheit verkiindet: daher die Unfihigkeit
der Christenheit, mit dem Weltproblem fertig zu werden — daher sein
- Anschwellen zum heutigen apokalyptischen Ausmafl. Das sei zuerst
kurz in «christlicher» Sprache angedeutet:

«Christus ist der Erloser.» Die frobe Botschaft lautet: «Die Gnade
Gottes in Jesus Christus iiber den Stinder, der Bufle tut.» Das ist das
von Gott Angebotene. Das vom Menschen Geforderte ist: «Der Glaube
an Christi Sithnetat, dazu die Gottes- und Nichstenliebe.»

Schon diese Hinwendung zum Erléser, diese christozentrische Ver-
kiindigung ist Verkiirzung der ganzen Wahrheit des Evangeliums.
Denn sie trigt dem, was das Evangelium den Heiligen Geist nennt, njcht
Rechnung. Die Funktion des Heiligen Geistes aber ist noch eine andere
als die des Erlosers. Sie folgt seinem Werke auf dem Fufl. Erlésung
16st den Menschen von der Welt: «Habt nicht lieb die Welt noch was
in der Welt ist»; «wir, die wir nicht sehen auf das Sichtbare, sondern
auf das Unsichtbare . . .». Erst der Heilige Geist sendet den Menschen
zum Wirken in die Welt. Siehe Pfingsten! Die Kirche betont die Siinde
um der Bekehrung, Vergebung und Erlésung willen; sie betont nicht
tiberwiegend die Sendung des Menschen zur Arbeit fiir das Heil aller
im Reich, Die Welt ist erfiillt von einem ungeheuren Arbeitsethos, wie
es dem Kinde Gottes, des Weltgestalters, durchaus zukommt. So lautet
auch das erste Gebot — das wahrhaft erste Gebot an den noch un-
gefallenen Menschen, auf das die Kirche so gut wie nie zu sprechen
kommt: «Bebauet den Garten Eden — macht euch die Erde untertan.»

99



Technisch-maschinell, wirtschaftlich, machtpolitisch suchte der Mensch
dieses Gebot zu erfiillen, weil die Kirche ihn die gottliche Weise seiner
Erfiillung nicht gelehrt — ja weil sie das Gebot tiberhaupt so gut wie
unterschlagen und vergessen hat. Das Arbeitsethos der Welt, das dem
Heiligen Geiste entspricht, wird durch die Kirche der Erlésung nicht
ergriffen und gelenkt, |

Dieses erste Gebot — das von Gott nie widerrufen wurde, also auch
heute unvermindert besteht, trots seiner Nichterwihnung durch die
Kirche als Gebot tiber allen Geboten, ist das heilvollste, das alles Heil
des Menschen gewihrleistende Gebot: denn da die Welt, die Schopfung
Gottes, letstlich nur dem gottlichen Geiste sich hingibt und gehorcht,
hat der Mensch im stindigen Versuch der Weltbewiltigung, ja eben
im Fehlschlagen all seiner Versuche, die Gelegenheit, endlich zu lernen,
sie auf gotiliche Weise zu beherrschen — bei seinem Meister Christus
die Meisterschaft in der Bewiltigung der Welt zu erringen; denn nur
an einem Werke vollendet sich Meisterschaft. Wird ihm dieses Gebot
vorenthalten, diese Gelegenheit entzogen, so ist ihm auch die Moglich-
keit seiner Vollendung genommen, die nicht mit «Perfektionierungs-
wahn» oder «Fortschrittsoptimismus» zu brandmarken ist, sondern
dem Gebot entspricht: «Ihr sollt vollkommen sein...» und «einen
jeden unter euch darzustellen in der vollen Statur der Reife, des
Mannesalters Christi».

Nur die Erfiilllung dieses Gebots gottgemifler Weltbeherrschung
fordert vom Menschen auch die religidse Einbeziehung aller Welt-
erkenntnis: «In Thm die Fiille der Weisheit und der Erkenntnis» — und
befihigt ihn damit zur Lésung und Bewiltigung des Weltproblems,
wihrend die Kirche nur von Offenbarung und Wort Gottes ausgeht,
deren Verkiindigung sie als ihre Aufgabe bezeichnet.

Die Einsicht, zu der wir uns — im Sinne unseres Themas — durchzu-
ringen haben, lautet also: Das Christentum der Erlosung (als Ziel des
Christen), der Aeon des Sohnes hat keinen Beitrag zur Losung des
Weltproblems heute. Nie werden wir durch ein blofles Mebr an kirch-
lichen und dchristlichen Bemithungen im gewohnten, tiberlieferten Sinne,
der Losung dieses Problems auch nur um einen Schritt niherkommen,
nie werden wir es in seinem Tempo einholen, sondern es wird uns iiber-
rennen.

Hier beantwortet sich auch die erste Frage: Ist Versohnung allein,
Versohnlichkeit, Briiderlichkeit der Beitrag, den das Christentum zum
Weltproblem zu leisten hat, wie das Tagesthema es zu besagen scheint?
Diese Meinung gibe sehr deutlich dem Mangel des bisher Verkiindeten
Ausdruck: Versdhnung deutet nur auf die personliche Seite des Ver-
haltens; die sachliche Seite, die Weltseite, also gerade die, die heute
dem Menschen bis in die Weltpolitik die eigentlichen Schwierigkeiten
bereitet und Probleme stellt, bleibt unerwihnt.

100



Das Bild dieser Christlichkeit, die das Personliche im Verhiltnis zu
Gott und zum Nichsten allein betont, wire im Gleichnis: Eine Werk-
stitte; aber die Aufschriftstafel besagt nicht etwa, was hier gearbeitet
und fertiggestellt wird, sondern es heiflt: hier vergibt der Meister den
Lehrlingen den Unfug, den sie tagsiiber in seiner Abwesenheit getrie-
ben, denn der Sohn hat sich ins Mittel gelegt, Und: hier lieben die
Gesellen den Meister iiber alles, und jeder seinen Mitgesellen wie sich
selbst. Was aber gearbeitet werden sollte, ist nicht zu erfahren — und
es geschieht auch nicht, — Das ist das Bild der bisherigen Kirche — nach
ihrer eigenen Verkiindigung. («Du sollst Gott und deinen Nichsten
lieben», sagt mir nicht, wozu ich da bin, was ich zu tun habe in dieser
Welt. Eine Menschheit, der nicht gesagt wird, wozu sie da ist, kann
nur ins Unheil taumeln.)

Streit geht hervor aus Ungerechtigkeit in einer sachlichen Angele-
genheit («der Gerechtigkeit Frucht wird Friede sein») . Die Unverséhn-
lichkeit dauert so lange wie die Ungerechtigkeit, Wir kdnnen also, auch
als Verséhnungsbund, nicht direkt auf Versohnung hinarbeiten, denn
ihre Voraussetung ist die gerechte Ordnung der Sachwelt. (Verséhn-
lichkeit ist Vorausseung des Gerechtwerdens; Gerechtigkeit die Vor-
ausseung der Versohnung.) Eine christliche Ordnung der Sachwelt
aber ist der bisherigen kirchlichen Einstellung zur Erlésung unbekannt.
(Siehe das Buch des Okumenischen Rates «Der Dienst der Kirche an
der Welt» — das hier dringlichst empfohlen sei!) Alle bisherige Christ-
lichkeit drehte sich um die Jesus-Person,; unbeachtet und unbekannt
- blieb die Christus-Funktion, durch deren Erfiillung Jesus der Christus
ist; (das Amt des Christus, das Petrus bekannt war, ehe er Jesus sah:
«Du bist der Christus»).

Gemaifl dem Worte, daf durch ihn und zu ihm alles geschaffen sei,
ist diese Christus-Funktion in allen Ebenen des Lebens zu finden: Geo-
metrie, Astronomie, Physik, Chemie, Biologie, Soziologie, Weltpolitik,
Religion lassen sie alle erkennen. Sie bedeutet vor allem das Walten
des Ganzen im «Teil», des Unendlichen im Endlichen, also auch Gottes
im Menschen, Thr entgegen steht die omindse «Eigengesegslichkeit» die-
ser Ebenen; die Eigengeseglichkeit des Natiirlichen, der Wirtschaft, des
Staates, der Politik, die heute alle Menschlichkeit zu vernichten droht.
Die Christus-Funktion zeigt das. Wie der Uberwindung und Einord-
nung der Eigengesetslichkeit, auch fiir die Sachwelt. — Hier ist Neuland
fiir christliche Bemithungen um die Losung des Weltproblems. Der -
allenthalben erwachende gute Wille auch zur politischen, zur sozialen,
wie {iberhaupt zur Weltverantwortlichkeit des Christen, zur Ordnung
auch der Sachwelt, sei voll anerkannt, Aber er hat keine Durchschlags-
kraft, weil keinen religiésen Riickhalt, hier versagt die nur das Persoén-
liche behandelnde Lehre. Die unzulingliche diberlieferte Dogmatik
sabotiert den guten Willen zum beute notwendenden Wirken. Nur

101



eine religiose Grundiiberzeugung zur Behandlung und Wandlung auch
der Sachwelt kann den sachlichen Bemithungen das nétige Licht und
die tiberwindende Kraft verleihen.

Damit ist die volle Wende auch in der kirchlichen Verkiindigung
gefordert und begriindet. Sie fordert ein entschiedenes, aufrichtiges und
offentliches Nein zum Bisherigen und Ja zum Kommenden. In der
Sprache des Dogmas: Die Wende (Metanoia!) vom Aeon des Sohnes
zum Aeon des Heiligen Geistes, der den Aeon des Sohnes vollendend
in sich schliefit, (Wende, da der erstere sich vom Heiligen Geiste ab-
gewendet hatte.) Hier gilt — wie von der Wissenschaft, so von der Re-
ligion — das Wort des Gelehrten Plandk: «Das alte Weltbild bleibt er-
halten, aber es erscheint als Ausschnitt eines gréfieren, sinnvolleren
Ganzen.» So die bisherige Verkiindigung des Christentums als Erlé-
sungsreligion: sie erscheint als Ausschnitt der wiedergefundenen Ganz-
heit des wahrhaft christlich-biblischen Gottesauftrags an den Menschen.

Aus dem Gesagten, das erst nur einen geringen Bruchteil dessen
darstellt, was ins Feld zu fithren wire, sollte fiir jede ernste und ver-
antwortliche Besinnung unzweifelhaft hervorgehen, dafd wir, gestiist
nur auf das tiberlieferte, vor allem das reformatorische Christentum, be-
sonders lutheranischer Firbung, einen zureichenden Beitrag zur Lésung
des Weltproblems nicht zu leisten vermogen, Die Verkiindigung dieser
Phase des Christentums steht nicht nur im Lichte, sondern auch im
Banne des Neuen Testaments, der Wortverkiindigung, der Schrift. Das
Neue Testament aber weist selbst {iber sich hinaus: «der Heilige Geist
wird euch in alle Wahrheit leiten.» Was im Heiligen Geiste zu tun ist,
steht nicht geschrieben, ist nicht einem Buche zu entnehmen, sondern
muf? jeweils in der Gegenwart und aus der Gegenwart Gottes und seines
Geistes und der Gegenwart der Weltnot empfangen werden. Die Ab-
hingigkeit von der Schrift aber, und sei sie noch so fromm gemeint,
verschlief3t diese Pforte des Heiligen, des lebendigen Geistes. Ihn emp-
fangt nur, wer in vollem Bewufltsein seiner Verantwortlichkeit als
Mensdh, als dhristlicher Mensch fiir das Heil der Welt — ihre gegen-
wirtige Not vor Gott trigt. Er ist der Blis, der da zuckt vom Aufgang
bis zum Niedergang, vom ewigen Heil bis zum irdischen Unheil, der
solchem Fragen antwortet, Auch hier die Wende also vom Wort zur
Verantwortung, die aber nur getragen werden kann im Bewuf3tsein
der Gegenwart des durch die Erlosung wiedererweckten unverlesten
Urbildes in uns, des Ebenbildes im Menschen, von dem die Predigten
ebenfalls soviel wie nichts verlauten lassen. Doch hier hingt eben der
ganze Rattenkonig der Verkiimmerungen christlicher Lehre, den die
Reformation eher noch vermehrt hat — bei allem Unverginglichen,
das sie geleistet. Dariiber kann hier nicht weiter geredet werden, es
wird an anderer Stelle geschehen. :

102



Es seien fiir diese Tagung nur noch einige Hauptmomente ange-
fihrt, iber die Besinnung not tut zum Zweck eines wirklich hilfreichen
Beitrages zur Losung des Weltproblems der Gegenwart seitens des Ver-
sohnungsbundes. :

Die Kirche hitte ein klares Wort zu sprechen:

1. Zur Souverdnitdt der Staaten, Die Christus-Funktion zeigt, dafl
jeder Teil eines Ganzen, jedes Organ eines Leibes, seine wahre Voll-
endung nur aus dem Geiste des Ganzen, also durch Dienst und Hin-
gabe erfihrt. Dann wird es souverin sein in der Einzigartigkeit seiner
Dienstleistung, Selbstbehauptung ist ein Zerrbild dieser Souverinitit
und fithrt durch Verwirrung der Ordnung ins Verderben. Souverine
Aufgabe jedes Volkes ist darum sein Dienst an der Menschheit. Diesen
Dienst, den nur es leisten kann, werden ihm die andern Vélker danken
und zu entsprechendem Dienen angespornt werden.

2. Zum Militarismus. Es gibt gewif3 eine Berufsehre des Militirs.
Aber die Notwendigkeit des Militdrs ist eine Menschheitsschande. Es
ist der Gewissenstiefe des einzelnen zu iiberlassen, ob er stolz erho-
benen Kopfes der Berufsehre, oder gesenkten Hauptes der Mensch-
heitsschande iiberwiegend Ausdruck geben will.

3. Die durch Verkehr und Nachrichtentechnik Wirklichkeit gewor-
dene Welteinheit wird auch die Grofireligionen einander nahebringen
und eine Una sancta zwischen ihnen fordern. Alle Religionen, die sich
bisher behaupteten, sehen noch zurii auf ihre Stifter (so auch das
Christentum) und nicht voraus auf ihr gemeinsames Ziel (wer die Hand
anden Pfluglegt . . .). Stifter und Gétter aber sind und bleiben verschie-
den und werden immer Anlaf} zu Streit und Feindschaft sein. Das Ziel
aller Religionen aber ist der Mensch und seine Menschlichkeit, Dem
haben alle Religionen — auch das Christentum — jhre Eigengesetslichkeit
aufzuopfern. Das erst wire die vorbildlich christliche Haltung des
Christentums — seine Kreuzigung, die es predigt, aber an sich noch nicht
vollzogen hat.

4. Aus dem tiber die Wende vom Sohn zum Heiligen Geiste, von der
Erlosung zur Weltgestaltung durch den Erlosten Gesagten geht hervor,
daf} die Kirche dem Menschen seinen eigentlichen Lebensinhalt, seinen
Auftrag, seine Lebensarbeit, das Gotteswerk, an dem er Mitarbeiter
ist, nicht gezeigt hat. Es ist ihm nicht gesagt, wozu er die reichen und
starken ihm anvertrauten Pfunde und Krifte zu verwenden hat. Die
Folge dieses Nichtwissens ist unfehlbar der Unfug dieser unbeschiftig-
ten Krifte, sind die Ersashandlungen fiir das nicht im géttlichen Sinne
getane, spannungsreichste Werk, ist der Krieg, der die im Gottessinn
ersehnte Hochstspannung der Krifte wenigstens im teuflischen Sinne
gewihrt. Solange die Kirche diesen héchsten Inhalt titigen Lebens nicht
weist, hat sie fiir allen Krieg in erster Linie sich verantwortlich zu halten.

103



Hierzu als lestes noch die Andeutung:

Als das Heilige und Allerheiligste des Menschen gelten Religion,
Kirche, Altar und Sakrament. -

Das Allerheiligste Gottes ist das Alltagsleben des Menschen, die
Fiille des Lebens.

Das Achten auf das gottliche Gewebe der Lebensbeziehungen und
ihre meisterhafte Verwertung im Sinne eines Reiches wahrer Mensch-
lichkeit wird der menschenwiirdige, allversshnende Lebensinhalt des
kommenden Menschen sein.

Nur durch das Positive gelangen wir zur Uberwindung des Nega-
tiven, Lassen wir es uns angelegen sein, dafl niemand mehr Anlaf} finde,
von «negativem Christentum» zu sprechen und ihm sein «positives»
entgegenzuseten (P. 25 NSDAP), Bemiihen wir uns um die Erfassung
des Christentums, die auf alle Fragen und Probleme der Welt die hei-
lende Antwort hat in der gottgewollten Menschlichkeit, der zu dienen
auch das Christentum berufen ist.

Amden, den 18. Juli 1947.
Manfred Beyer.

Aufruf der tschechoslowakischen christlichen
Kirchen fiir inneren und dufleren Frieden

In Prag, dem historischen Brennpunkt der schwersten Religions-
kiampfe vergangener Jahrhunderte, fand am 2. Februar 19481 eine
offentliche Kundgebung statt, die als hochbedeutsames Ereignis be-
zeichnet werden muf3. Alle christlichen Kirchen und Glaubensgemein-
schaften der Tschechoslowakei hatten sich zu einer héchst eindrucks-
vollen Manifestation fiir inneren und dufleren Frieden vereinigt. Welche
Teilnahme diese Aktion in der Bevolkerung hervorrief, zeigte der schon
lange vor Beginn tiberfiillte grofle Saal auf der «Slawischen Insel». Mas-
sen von Horern dringten sich drauflen auf den gerdumigen Treppen
und Zugingen und weitere vor dem Gebiude und harrten dort zu
Hunderten geduldig stundenlang im Regen aus, wihrend die Mega-
phone ihnen die Ansprachen vermittelten.

In der Mitte des Podiums safl der rémisch-katholische Erzbischof
Dr. Beran, der bekanntlich gemeinsam mit mehreren der neben ihm an-
wesenden Vertreter protestantischer Kirchen viele Monate in nazisti-
schen Konzentrationslagern verbracht hat. Neben thm saflen der Exarch
des Moskauer Patriarchats fiir die Tschechoslowakei, Jelevferej, die
Bischofe der Altkatholischen und Nationalen Tschechoslowakischen

1 Also in dem noch freien Prag (Red.).
104



	Versöhnung, der christliche Beitrag zur Lösung des Weltproblems

