
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 3

Artikel: Versöhnung, der christliche Beitrag zur Lösung des Weltproblems

Autor: Beyer, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


das zentrale Erdbeben der Geschichte, der ewige Erdbebenherd, aus
dem immer neue Erdbeben kommen, bald peripherischere, teilweise
verirrte, wie Französische und Russische Revolution, Demokratie,
Sozialismus, Kommunismus, bald zentrale, wie Franziskus, Wicleff, Hus,
Luther, Zwingli, Calvin, Münzer, Fox, Wesley, Kierkegaard, Blumhardt

- bis die Erde Gott gehört. Ist nicht vielleicht, was jeßt geschieht,
ein solches Erdbeben, und zwar ein besonders gewaltiges, umfassendes,
von der Peripherie zum Zentrum drängendes, eine Auferstehung
Christi, ein Stürzen der Gößen vor ihm, ein Kommen Gottes mit ihm?
Auf alle Fälle: wir dürfen an das Wunder glauben, das allein uns retten
kann. Warum denn nicht? Wirkt nicht Gott alles Gute durch ein Wunder?

Wo hat er je gerettet ohne das Wunder? Ist das nicht die Art, wie
er immer schafft? Darf es uns darum mutlos machen, wenn heute alles
verloren scheint? Muß nicht immer wieder alles verloren sein, damit
alles gewonnen werde? Aber wenn wir in die heutige Welt
hineinschauen, hineinlauschen: können wir nicht durch Sturm und Dunkel,
durch das Donnern der Lawinen und Brechen des Eises auch ein
Frühlingsrauschen vernehmen, im Sterben einer alten Welt Auferstehungsodem

spüren? Ich meine, wir können es.
Ja, wir dürfen Ostern feiern, gerade jeßt, wenn wir es recht

verstehen. Wir sollen es, gerade jeßt. Gerade jeßt ist Osterglaube am
Plaße. Gerade jeßt hat er gewaltige Verheißung. Ostern ist nicht für
leichte, sondern für schwere Zeiten, nicht für Zeiten der Erfüllung,
sondern für Zeiten des Kampfes. Ostern ist gerade für verzweifelte
Stunden. Ostern tritt gerade da auf, wo alles aus ist. So im Leben des

Einzelnen, wie in der Geschichte des Reiches Gottes. Das Osterwunder
ist das Unglaublichste und gerade darum - ja gerade darum! - das
Allergewisseste. Es ist die majestätische Bestätigung des Wortes, daß
gerade da, wo die Not am größten ist, Gott am nächsten ist. Darum
glaubt es - für die Welt, aber auch für euer eigenes Leben : Gott lebt,
Christus siegt Trauet ihm doch etwas zu Trauet ihm alles zu Für
euch und für die Welt! Es gilt für beide: Unverloren, unverloren -
alles verloren, alles gewonnen Leonhard Ragaz.

Versöhnung, der christliche Beitrag zur Lösung
des Weltproblems*

Wir stellen zunächst zwei Grundfragen :

1. Ist der Titel so gemeint, daß für Versöhnung, Versöhnlichkeit ein¬
zustehen, der christliche Beitrag zur Lösung des Weltproblems
wäre?

* Schriftliches Votum zu einer Tagung des Internationalen Versöhnungsbundes.

98



1. Ist es selbstverständlich, ist es harmlos, daß heute, nach fast
zweitausend Jahren Christentums, nach einem christlichen Beitrag zur
Lösung des Weltproblems erst noch gefragt werden muß? War
und ist denn nicht das Christentum die Lösung des Weltproblems?
Wie konnte troß zweitausendjähriger Verkündigung das
Weltproblem zu solch erdrückender Größe anschwellen?

Es geht angesichts der Furchtbarkeit des Geschehenen und des noch
weiterhin drohenden Unheils nicht an, sich mit der üblichen Antwort
zufrieden zu geben: «Man hat eben auf unsere Verkündigung nicht
gehört; der Ungehorsam der Menschen ist schuld an der Katastrophe.»
Denn es heißt auch : «An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen.» Diese
Fruchtlosigkeit einer zweitausendjährigen Verkündigung fordert
unweigerlich auf, sie selbst zu überprüfen. Mit Berdjajews Worten.-
Gerade wenn wir groß von der Kirche denken, dürfen wir sie der
Verantwortung für das Weltgeschehen nicht entbinden. - Die Institution,
die von sich sagt, daß sie das Wort Gottes, das Wort der Wahrheit
verkünde, hat sich zu tiefster und vollster Verantwortung, dem Wort
wie der Welt gegenüber, verpflichtet.

Die Überprüfung der Verkündigung ergibt: Es wurde bisher nur
ein Torso der christlichen Wahrheit verkündet: daher die Unfähigkeit
der Christenheit, mit dem Weltproblem fertig zu werden - daher sein
Anschwellen zum heutigen apokalyptischen Ausmaß. Das sei zuerst
kurz in «christlicher» Sprache angedeutet:

«Christus ist der Erlöser.» Die frohe Botschaft lautet: «Die Gnade
Gottes in Jesus Christus über den Sünder, der Buße tut.» Das ist das

von Gott Angebotene. Das vom Menschen Geforderte ist: «Der Glaube
an Christi Sühnetat, dazu die Gottes- und Nächstenliebe.»

Schon diese Hinwendung zum Erlöser, diese christozentrische
Verkündigung ist Verkürzung der ganzen Wahrheit des Evangeliums.
Denn sie trägt dem, was das Evangelium den Heiligen Geist nennt, nicht
Rechnung. Die Funktion des Heiligen Geistes aber ist noch eine andere
als die des Erlösers. Sie folgt seinem Werke auf dem Fuß. Erlösung
löst den Menschen von der Welt: «Habt nicht lieb die Welt noch was
in der Welt ist»; «wir, die wir nicht sehen auf das Sichtbare, sondern
auf das Unsichtbare .». Erst der Heilige Geist sendet den Menschen
zum Wirken in die Welt. Siehe Pfingsten! Die Kirche betont die Sünde
um der Bekehrung, Vergebung und Erlösung willen; sie betont nicht
überwiegend die Sendung des Menschen zur Arbeit für das Heil aller
im Reich. Die Welt ist erfüllt von einem ungeheuren Arbeitsethos, wie
es dem Kinde Gottes, des Weltgestalters, durchaus zukommt. So lautet
auch das erste Gebot - das wahrhaft erste Gebot an den noch
ungefallenen Menschen, auf das die Kirche so gut wie nie zu sprechen
kommt: «Bebauet den Garten Eden - macht euch die Erde Untertan.»

99



Technisch-maschinell, wirtschaftlich, machtpolitisch suchte der Mensch
dieses Gebot zu erfüllen, weil die Kirche ihn die göttliche Weise seiner
Erfüllung nicht gelehrt - ja weil sie das Gebot überhaupt so gut wie
unterschlagen und vergessen hat. Das Arbeitsethos der Welt, das dem
Heiligen Geiste entspricht, wird durch die Kirche der Erlösung nicht
ergriffen und gelenkt.

Dieses erste Gebot - das von Gott nie widerrufen wurde, also auch
heute unvermindert besteht, troß seiner Nichterwähnung durch die
Kirche als Gebot über allen Geboten, ist das heilvollste, das alles Heil
des Menschen gewährleistende Gebot: denn da die Welt, die Schöpfung
Gottes, leßtlich nur dem göttlichen Geiste sich hingibt und gehorcht,
hat der Mensch im ständigen Versuch der Weltbewältigung, ja eben
im Fehlschlagen all seiner Versuche, die Gelegenheit, endlich zu lernen,
sie auf göttlihe Weise zu beherrschen - bei seinem Meister Christus
die Meisterschaft in der Bewältigung der Welt zu erringen; denn nur
an einem Werke vollendet sich Meisterschaft. Wird ihm dieses Gebot
vorenthalten, diese Gelegenheit entzogen, so ist ihm auch die Möglichkeit

seiner Vollendung genommen, die nicht mit «Perfektionierungs-
wahn» oder «Fortschrittsoptimismus» zu brandmarken ist, sondern
dem Gebot entspricht: «Ihr sollt vollkommen sein .» und «einen
jeden unter euch darzustellen in der vollen Statur der Reife, des
Mannesalters Christi».

Nur die Erfüllung dieses Gebots gottgemäßer Weltbeherrschung
fordert vom Menschen auch die religiöse Einbeziehung aller
Welterkenntnis : «In Ihm die Fülle der Weisheit und der Erkenntnis» - und
befähigt ihn damit zur Lösung und Bewältigung des Weltproblems,
während die Kirche nur von Offenbarung und Wort Gottes ausgeht,
deren Verkündigung sie als ihre Aufgabe bezeichnet.

Die Einsicht, zu der wir uns - im Sinne unseres Themas - durchzuringen

haben, lautet also: Das Christentum der Erlösung (als Ziel des

Christen), der Aeon des Sohnes hat keinen Beitrag zur Lösung des

'We/tproblems heute. Nie werden wir durch ein bloßes Mehr an
kirchlichen und christlichen Bemühungen im gewohnten, überlieferten Sinne,
der Lösung dieses Problems auch nur um einen Schritt näherkommen,
nie werden wir es in seinem Tempo einholen, sondern es wird uns
überrennen.

Hier beantwortet sich auch die erste Frage: Ist Versöhnung allein,
Versöhnlichkeit, Brüderlichkeit der Beitrag, den das Christentum zum
Weltproblem zu leisten hat, wie das Tagesthema es zu besagen scheint?
Diese Meinung gäbe sehr deutlich dem Mangel des bisher Verkündeten
Ausdruck: Versöhnung deutet nur auf die persönliche Seite des
Verhaltens; die sachliche Seite, die Weltseite, also gerade die, die heute
dem Menschen bis in die Weltpolitik die eigentlichen Schwierigkeiten
bereitet und Probleme stellt, bleibt unerwähnt.

100



Das Bild dieser Christlichkeit, die das Persönliche im Verhältnis zu
Gott und zum Nächsten allein betont, wäre im Gleichnis : Eine Werkstätte;

aber die Aufschriftstafel besagt nicht etwa, was hier gearbeitet
und fertiggestellt wird, sondern es heißt: hier vergibt der Meister den
Lehrlingen den Unfug, den sie tagsüber in seiner Abwesenheit getrieben,

denn der Sohn hat sich ins Mittel gelegt. Und: hier lieben die
Gesellen den Meister über alles, und jeder seinen Mitgesellen wie sich
selbst. Was aber gearbeitet werden sollte, ist nicht zu erfahren - und
es geschieht auch nicht. - Das ist das Bild der. bisherigen Kirche - nach
ihrer eigenen Verkündigung. («Du sollst Gott und deinen Nächsten
lieben», sagt mir nicht, wozu ich da bin, was ich zu tun habe in dieser
Welt. Eine Menschheit, der nicht gesagt wird, wozu sie da ist, kann
nur ins Unheil taumeln.)

Streit geht hervor aus Ungerechtigkeit in einer sachlichen Angelegenheit

(«der Gerechtigkeit Frucht wird Friede sein»). Die Unversöhn-
lichkeit dauert so lange wie die Ungerechtigkeit. Wir können also, auch
als Versöhnungsbund, nicht direkt auf Versöhnung hinarbeiten, denn
ihre Vorausseßung ist die gerechte Ordnung der Sachwelt. (Versöhnlichkeit

ist Vorausseßung des Gerechtwerdens; Gerechtigkeit die
Vorausseßung der Versöhnung.) Eine christliche Ordnung der Sachwelt
aber ist der bisherigen kirchlichen Einstellung zur Erlösung unbekannt.
(Siehe das Buch des ökumenischen Rates «Der Dienst der Kirche an
der Welt» - das hier dringlichst empfohlen sei Alle bisherige
Christlichkeit drehte sich um die Jesus-Person,- unbeachtet und unbekannt
blieb die Christus-Funktion, durch deren Erfüllung Jesus der Christus
ist; (das Amt des Christus, das Petrus bekannt war, ehe er Jesus sah:
«Du bist der Christus»).

Gemäß dem Worte, daß durch ihn und zu ihm alles geschaffen sei,
ist diese Christus-Funktion in allen Ebenen des Lebens zu finden :

Geometrie, Astronomie, Physik, Chemie, Biologie, Soziologie, Weltpolitik,
Religion lassen sie alle erkennen. Sie bedeutet vor allem das Walten
des Ganzen im «Teil», des Unendlichen im Endlichen, also auch Gottes
im Menschen. Ihr entgegen steht die ominöse «Eigengeseßlichkeit» dieser

Ebenen; die Eigengeseßlichkeit des Natürlichen, der Wirtschaft, des
Staates, der Politik, die heute alle Menschlichkeit zu vernichten droht.
Die Christus-Funktion zeigt das Wie der Überwindung und Einordnung

der Eigengeseßlichkeit, auch für die Sachwelt. - Hier ist Neuland
für christliche Bemühungen um die Lösung des Weltproblems. Der
allenthalben erwachende gute Wille auch zur politischen, zur sozialen,
wie überhaupt zur Weltverantwortlichkeit des Christen, zur Ordnung
auch der Sachwelt, sei voll anerkannt. Aber er hat keine Durchschlagskraft,

weil keinen religiösen Rückhalt, hier versagt die nur das Persönliche

behandelnde Lehre. Die unzulängliche überlieferte Dogmatik
sabotiert den guten Willen zum heute notwendenden Wirken. Nur

101



eine religiöse Grundüberzeugung zur Behandlung und Wandlung auch
der Sachwelt kann den sachlichen Bemühungen das nötige Licht und
die überwindende Kraft verleihen.

Damit ist die volle Wende auch in der kirchlichen Verkündigung
gefordert und begründet. Sie fordert ein entschiedenes, aufrichtiges und
öffentliches Nein zum Bisherigen und Ja zum Kommenden. In der
Sprache des Dogmas: Die Wende (Metanoia!) vom Aeon des Sohnes
zum Aeon des Heiligen Geistes, der den Aeon des Sohnes vollendend
in sich schließt, (Wende, da der erstere sich vom Heiligen Geiste
abgewendet hatte.) Hier gilt - wie von der Wissenschaft, so von der
Religion - das Wort des Gelehrten Planck: «Das alte Weltbild bleibt
erhalten, aber es erscheint als Ausschnitt eines größeren, sinnvolleren
Ganzen.» So die bisherige Verkündigung des Christentums als
Erlösungsreligion : sie erscheint als Ausschnitt der wiedergefundenen Ganzheit

des wahrhaft christlich-biblischen Gottesauftrags an den Menschen.

Aus dem Gesagten, das erst nur einen geringen Bruchteil dessen

darstellt, was ins Feld zu führen wäre, sollte für jede ernste und
verantwortliche Besinnung unzweifelhaft hervorgehen, daß wir, gestüßt
nur auf das überlieferte, vor allem das reformatorische Christentum,
besonders lutheranischer Färbung, einen zureichenden Beitrag zur Lösung
des Weltproblems nicht zu leisten vermögen. Die Verkündigung dieser
Phase des Christentums steht nicht nur im Lichte, sondern auch im
Banne des Neuen Testaments, der Wortverkündigung, der Schrift. Das
Neue Testament aber weist selbst über sich hinaus : «der Heilige Geist
wird euch in alle Wahrheit leiten.» Was im Heiligen Geiste zu tun ist,
steht nicht geschrieben, ist nicht einem Buche zu entnehmen, sondern
muß jeweils in der Gegenwart und aus der Gegenwart Gottes und seines
Geistes und der Gegenwart der Weltnot empfangen werden. Die
Abhängigkeit von der Schrift aber, und sei sie noch so fromm gemeint,
verschließt diese Pforte des Heiligen, des lebendigen Geistes. Ihn
empfängt nur, wer in vollem Bewußtsein seiner Verantwortlichkeit als

Mensch, als christlicher Mensch für das Heil der Welt - ihre
gegenwärtige Not vor Gott trägt. Er ist der Bliß, der da zuckt vom Aufgang
bis zum Niedergang, vom ewigen Heil bis zum irdischen Unheil, der
solchem Fragen antwortet. Auch hier die Wende also vom Wort zur
Verantwortung, die aber nur getragen werden kann im Bewußtsein
der Gegenwart des durch die Erlösung wiedererweckten unverleßten
Urbildes in uns, des Ebenbildes im Menschen, von dem die Predigten
ebenfalls soviel wie nichts verlauten lassen. Doch hier hängt eben der
ganze Rattenkönig der Verkümmerungen christlicher Lehre, den die
Reformation eher noch vermehrt hat - bei allem Unvergänglichen,
das sie geleistet. Darüber kann hier nicht weiter geredet werden, es

wird an anderer Stelle geschehen.

102



Es seien für diese Tagung nur noch einige Hauptmomente
angeführt, über die Besinnung not tut zum Zweck eines wirklich hilfreichen
Beitrages zur Lösung des Weltproblems der Gegenwart seitens des
Versöhnungsbundes.

Die Kirche hätte ein klares Wort zu sprechen :

1. Zur Souveränität der Staaten. Die Christus-Funktion zeigt, daß
jeder Teil eines Ganzen, jedes Organ eines Leibes, seine wahre
Vollendung nur aus dem Geiste des Ganzen, also durch Dienst und
Hingabe erfährt. Dann wird es souverän sein in der Einzigartigkeit seiner
Dienstleistung. Selbstbehauptung ist ein Zerrbild dieser Souveränität
und führt durch Verwirrung der Ordnung ins Verderben. Souveräne
Aufgabe jedes Volkes ist darum sein Dienst an der Menschheit. Diesen
Dienst, den nur es leisten kann, werden ihm die andern Völker danken
und zu entsprechendem Dienen angespornt werden.

1. Zum Militarismus. Es gibt gewiß eine Berufsehre des Militärs.
Aber die Notwendigkeit des Militärs ist eine Menschheitsschande. Es
ist der Gewissenstiefe des einzelnen zu überlassen, ob er stolz
erhobenen Kopfes der Berufsehre, oder gesenkten Hauptes der
Menschheitsschande überwiegend Ausdruck geben will.

3. Die durch Verkehr und Nachrichtentechnik Wirklidikeit gewordene

Welteinheit wird auch die Großreligionen einander nahebringen
und eine Una sancta zwischen ihnen fordern. Alle Religionen, die sich
bisher behaupteten, sehen noch zurück auf ihre Stifter (so auch das
Christentum) und nicht voraus auf ihr gemeinsames Ziel (wer die Hand
an den Pflug legt. Stifter und Götter aber sind und bleiben verschieden

und werden immer Anlaß zu Streit und Feindschaft sein. Das Ziel
aller Religionen aber ist der Mensch und seine Menschlichkeit. Dem
haben alle Religionen — auch das Christentum — ihre Eigengeseßlichkeit
aufzuopfern. Das erst wäre die vorbildlich christliche Haltung des
Christentums - seine Kreuzigung, die es predigt, aber an sich noch nicht
vollzogen hat.

4. Aus dem über die Wende vom Sohn zum Heiligen Geiste, von der
Erlösung zur Weltgestaltung durch den Erlösten Gesagten geht hervor,
daß die Kirche dem Menschen seinen eigentlichen Lebensinhalt, seinen
Auftrag, seine Lebensarbeit, das Gotteswerk, an dem er Mitarbeiter
ist, nicht gezeigt hat. Es ist ihm nicht gesagt, wozu er die reichen und
starken ihm anvertrauten Pfunde und Kräfte zu verwenden hat. Die
Folge dieses Nichtwissens ist unfehlbar der "Unfug dieser unbeschäftigten

Kräfte, sind die Ersaßhandlungen für das nicht im göttlichen Sinne
getane, spannungsreichste Werk, ist der Krieg, der die im Gottessinn
ersehnte Höchstspannung der Kräfte wenigstens im teuflischen Sinne
gewährt. Solange die Kirche diesen höchsten Inhalt tätigen Lebens nicht
weist, hat sie für allen Krieg in erster Linie sih verantwortlich zu halten.

103



Hierzu als leßtes noch die Andeutung:
Als das Heilige und Allerheiligste des Menschen gelten Religion,

Kirche, Altar und Sakrament.
Das Allerheiligste Gottes ist das Alltagsleben des Menschen, die

Fülle des Lebens.
Das Achten auf das göttliche Gewebe der Lebensbeziehungen und

ihre meisterhafte Verwertung im Sinne eines Reiches wahrer Menschlichkeit

wird der menschenwürdige, allversöhnende Lebensinhalt des
kommenden Menschen sein.

Nur durch das Positive gelangen wir zur Überwindung des Negativen.

Lassen wir es uns angelegen sein, daß niemand mehr Anlaß finde,
von «negativem Christentum» zu sprechen und ihm sein «positives»
entgegenzuseßen (P. 15 NSDAP). Bemühen wir uns um die Erfassung
des Christentums, die auf alle Fragen und Probleme der Welt die
heilende Antwort hat in der gottgewollten Menschlichkeit, der zu dienen
auch das Christentum berufen ist.

Amden, den 18. Juli 1947.
Manfred Beyer.

Aufruf der tschechoslowakischen christlichen
Kirchen für inneren und äußeren Frieden

In Prag, dem historischen Brennpunkt der schwersten Religionskämpfe

vergangener Jahrhunderte, fand am 2. februar Ì9481 eine
öffentliche Kundgebung statt, die als hochbedeutsames Ereignis
bezeichnet werden muß. Alle christlichen Kirchen und Glaubensgemeinschaften

der Tschechoslowakei hatten sich zu einer höchst eindrucksvollen

Manifestation für inneren und äußeren Frieden vereinigt. Welche
Teilnahme diese Aktion in der Bevölkerung hervorrief, zeigte der schon
lange vor Beginn überfüllte große Saal auf der «Slawischen Insel». Massen

von Hörern drängten sich draußen auf den geräumigen Treppen
und Zugängen und weitere vor dem Gebäude und harrten dort zu
Hunderten geduldig stundenlang im Regen aus, während die
Megaphone ihnen die Ansprachen vermittelten.

In der Mitte des Podiums saß der römisch-katholische Erzbischof
Dr. Beran, der bekanntlich gemeinsam mit mehreren der neben ihm
anwesenden Vertreter protestantischer Kirchen viele Monate in nazistischen

Konzentrationslagern verbracht hat. Neben ihm saßen der Exarch
des Moskauer Patriarchats für die Tschechoslowakei, Jelevferej, die
Bischöfe der Altkatholischen und Nationalen Tschechoslowakischen

1 Also in dem noch freien Prag (Red.).

104


	Versöhnung, der christliche Beitrag zur Lösung des Weltproblems

