Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 2

Artikel: Martin Bubers Weg zwischen Gedanke und Tat : zu seinem 70.
Geburtstag am 8. Februar 1948. 1., Chassidismus und Zionismus ; 1.,
Judentum und Christentum ; Ill., Ich und Du ; IV., Politik aus dem
Glauben

Autor: Simon, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139072

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘Martin Bubers Weg zwischen Gedanke und Tat
o ~ (zu seinem 70. Geburtstag am 8. Februar 1948) '
Von Ernst Simon ‘ |

L.
- Chassidismus und Zionismus

Bubers frither Ruhm, der seine Gestalt seit fast einem halben Jahr-
hundert begleitet und teilweise verhiillt, stammt aus der Entdeckung
und Darstellung des chassidischen Gedankengutes fiir die westeuropi-
~ ische, dhristliche und jiidische Welt. Von freier novellistischer Erzihlung
der «Geschichten vom Baal Schem» zu immer strengerer Quellentreue
fortschreitend, vollbrachte Buber eine Art erginzender Emanzipations-
tat: er machte das stliche Judentum, oder doch eine seiner charakteri-
stischen Bewegungen, gleichsam kulturfihig und erwies seine Gleich-
berechtigung vor dem verwdhnten Geschmack eines deutsch-literarischen
Publikums, Als um die Jahrhundertwende seine Biicher in nichtjiidi-
schen Verlagshiusern zu erscheinen begannen, schien die Gleichberech-
tigung der westlichen Juden beinahe vollendet zu sein.

So wenigstens sah es von auflen aus, und der schnelle Erfolg mag
mit diesem teils kulturpolitischen, teils snobistischen Aspekt zusammen-
gehangen haben. Aber nicht dies war es, was der junge Autor im Sinne
hatte. Sein «Weg zum Chassidismus», um den Titel einer kleinen auto-
biographischen Schrift zu zitieren, hatte thn aus der galizisch-wiene-
rischen Assimilation seines Elternhauses tiber die aufklirerisch-gelehrte,
aber noch wesenhaft jiidische Atmosphire des Grofvaters und Erzie-
hers, Salomon Buber, zu einer religiosen Wirklichkeit gefithrt, die er in
Leben und Schrifttum der Chassidim fand. Thre Wendung zu einer drei-
fach erneuerten Unmittelbarkeit der Beziehung — zu Gott, der Natur
und den Mitmenschen — entsprach dem innersten Drange des jungen
Mannes nach einem méglichst unvermittelten Leben mit dem Schopfer,
der Schopfung und den Geschopfen. Alles, was sich zwischen diese
schlechthin gegebenen Urtatsachen stellen wollte, und sei es selbst die
Heilige Schrift, ihre miindliche Lehre und ihr gelebtes Gesets, erschien
als Hindernis auf dem Wege eines Eroberungszuges, der zwar nicht
Bilder, aber Schriften stiirmte. o '

Das Pathos, das hinter dieser erfolgreichen literarischen Bemithung
stand, war also nicht jene emanzipatorische Befriedigung eines Teils der
Leser, der es wider Willen diente. Buber war damals bereits politisch in
einem anderen Lager: nicht in dem der Emanzipation, sondern in dem
 der Autoemanzipation, des Zionismus. Seine Wiederentdedkung des
Chassidismus und sein Zionismus hingen in der Wurzel zusammen;
beide dienten einer neuen Unmittelbarkeit, die der jiidische Mensch
zu den Grundtatsachen des Lebens wiederzufinden hatte, aber auch

57




wiederzufinden hoffen durfte, well er sie ja immer wieder, und so zu-

letst noch im Chassidismus, besessen hatte_ Die historische Renaissance
diente der werdenden; die Vergangenheit wurde zum Midrasch der
Zukunft.

Dies gilt insbesondere fiir einen weiteren zentralen Beznehungs- ,
punkt. In Bubers Auffassung sind sowohl Chassidismus wie Zionismus
sozial-religiose Phinomene, bemehungswexse Postulate: im «Stiibel»
und in der Kwuza findet Gott den Ort seiner irdischen Verwirklichung:
die gerechte Menschengemeinschaft. Der sozialistische, das heifit der als
Sozialist lebende, jiidische Arbeiter in Palistina erfiillt die Verheiflung
des chassidischen Lebens selbst dann, wenn er sich in seiner bewufiten
Ideologie diesem Zusammenhang entziehen will.

Judentum ist Gememschaftsleben im Dienste Gottes. Was aber ist
Christentum?

II.

Tudentum und Christentum

Buber war fiir Jahrzehnte der Hauptvertreter des Judentums vor
der christlichen Welt, der Botschafter Israels an die Vélker, aber ein
Botschafter, den das eigene Volk nicht immer akkreditierte. Man glaubte
seiner Darstellung des Judentums oft mehr auflen als innen. Schon diese
schwierige und zuweilen tragische Zwischenstellung mufite ihn immer
wieder auf das Problem «Judentum und Christentums» hinlenken, Wie
kam es, dafd-der christliche Theologe ihn oft besser verstand als der
]udlsche Politiker oder Rabbiner? War seine Deutung des Judentums
~ vielleicht allzusehr bestimmt von seiner Herkunft aus westeuropiischer
dhristlicher Kultur?

Aber audh hier, ebenso wie beim Chassidismusproblem, miissen wir
zwischen einer dufleren und inneren Schicht der Motivierung sorgfiltig
unterscheiden. So wichtige Denkanstéf3e fiir den Soziologen Buber auch
von den Phinomenen des Verstandenwerdens oder Mifiverstandenwer-
dens ausgehen mégen, der Theologe wird doch immer die grofle «Frage
an den Einzelnen» stellen: was ist Wahrheit?

Anders als Bubers grofiter Freund, Franz Rosenzweig, 14{it er nicht
Judentum und Christentum als g1e1d1berecht1gte relativ menschliche
Teile an der einen und absoluten, doch verborgenen gottlichen Wahr-
heit des «Sterns der Erlosung» gelten das Judentum als «das ewige
Lebens und das Christentum als «den ewigen Weg». Buber, dem das
Christentum niemals als die religiose Wahrheit schlechthin nahegetreten
war, kann ihm nicht den Plats neben dem Judentum anweisen, sondern

muf} das alte Glaubensgesprach fortfithren, wenn auch mit volllg neuen
Denkmltteln Gerade in diesem Punkt ist er hiufig mifiverstanden wor-
den, weil er, besonders in seiner Frithzeit, das Urchristentum als eine
Iegltlme ]udlsche Bewegung in Anspruch nahm und stets der Person Jesu

58

Y



die grofite Verehrung gezollt hat. Aber doch immer nur der Person,
soweit sie von ihrem Anspruch auf Messianitit ablosbar ist. In seiner
Rede zum Gedenken des groflen christlichen Sozialisten und Zions-
freundes Leonhard Ragaz, die er in der Jerusalemer Synagoge «Emeth
we-Emuna» gehalten hat, formuliert Buber seine Stellung nach beiden
Seiten hin in klassischer Eindeutigkeit:

«Ich glaube fest daran, daf3 die jidische Gemeinschaft im Zug ihrer Wiedergeburt
Jesus rezipieren wird, und zwar nicht blof3 als eine grofle Figur ihrer Religionsge-
schichte, sondern auch im lebendigen Zusammenhange eines sich tber die Jahrtausende
_erstreckenden messianischen Geschehens, das in der Erlosung Israels und der Welt
miinden wird. Aber ich glaube ebenso fest daran, daf} wir Jesus nie als gekommenen
Messias anerkennen werden, weil dies dem innersten Sinn unserer messianischen
Leidenschaft, also eben dem, was Ragaz an uns so wichtig fiir das Kommen des Reiches
Gottes erscheint, widersprechen wiirde. In das michtige Seil unseres Messiasglaubens,
dds, an einem Fels am Sinai gekniipft, sich bis zu einem noch unsichtbaren, aber in
den Grund der Welt gerammten Pflocke spannt, ist kein Knoten geschlagen. Fiir un-
sern Blick geschieht Erlésung allezeit, fiir ihn ist keine geschehen. Am Schandpfahl der
‘Menschheit stehend, gegeiflelt und gefoltert, demonstrieren wir mit unserem blutigen
Volksleib die Unerléstheit der Welt. Fiir uns gibt es keine Sache Jesu, nur eine Sache
Gottes gibt es fiir uns.» -

Gott hat sich in keines Menschen Leib verkérpert; die Erlosung ist
_in keinem Geschichtsmoment vorweggenommen worden, sondern liegt
in ihrer ganzen Fiille vor uns; das Volk Israel selbst ist als der leidende
Gottesknecht der jesaianischen VerheifSung ihr lebendiger Biirge: dies
etwa sind die wichtigsten, wenn auch durchaus nicht die einzigen Unter-
scheidungspunkte, die fiir Buber Judentum und Christentum trennen.
Doch wie ein Weg von der Theorie des Chassidismus zur Tat des
Zionismus fithrte, so muf$ auch hier eine Beziehung zwischen gedank-
lichem und gelebtem Judentum gestiftet werden. Sie erwichst aus der
kritischen Frage, inwieweit die jiidische Wirklichkeit der Aufgabe Is
raels gerecht wird. '

Ein Grofiteil von Bubers gedanklicher Bemithung kreist um dieses
Problem. Er verschlief3t sich keiner Mangelhaftigkeit im jiidischen Leben
Palistinas und der Diaspora. Er sieht jeden Abfall, sowohl den von der
Religion wie vor allem den in der Religion selbst, den ihre scheinbaren
Triger und offiziellen Vertreter iiben. Aber er verzweifelt nicht an
Israels standhaftem Kern, am «Reste, der zuriidkkehren wird». Dessen
Spuren entdeckt seine Philosophie der jiidischen Geschichte in der hal-
ben Verborgenheit ihrer Zeitalter: als Prophetie, Urchristentum, Haga-
dah, Mystik, Chassidismus, Chaluziuth, Die geheimnisvolle Kontinui-
tit dieser unterirdischen Strome, die immer nur zeitweise und meist
nachtriglich die Anerkennung des offiziellen, geltenden Judentums er-
langt haben, bildet das eigentlich legitime Volk Israel. Sein Weg geht
durch die Niederlagen einer heimlichen Geschichte, die als Glieder einer
paradoxen Kette zum endzeitlichen Siege der Erlésung leiten. Im vollen
Bewuf3tsein des zeitlichen Versagens muf3 sich der Jude, der dies erkannt

59



hat, in den titigen Dienst am werdenden Reiche Gottes stellen. Diesér
«Dienst an Israel» ist zugleich sein Dienst an der Welt, Die Kraft zu
ihm schépfen seine Triger aus jener tiefsten Quelle, die den Menschen
dann durchstrémt, wenn er gelernt hat, mit seiner ganzen Person «Du»
ZU sagen, ' -

L

Ich und Du

- Bubers wichtigster Beitrag zur modernen Philosophie besteht in
seinem kleinen Buche «Ich und Du», dem Kernstiick einer Metaphysik;
deren andere Teile wir hoffentlich in den nichsten Jahren von der
 immer noch steigenden Fruchtbarkeit des Siebzigjihrigen, der uns in
seinem leten, palistinensischen Dezennium fast jihrlich ein Buch ge-
schenkt hat, erwarten, diirfen'. Der Kerngedanke ist die Begriindung
einer theologischen Erkenntnistheorie. Des Menschen Welt, Haltung
und Erkenntnis ist zwiespiltig, je nachdem in welchem Wortpaar seiner
Grundworte er steht: dem Paar Ich-Du oder dem Paar Ich-Es. Das
zweite stiftete alle bisherige Wissenschaft; jeder «Gegenstand der Er-
kenntnis» ist ein «Es», ein versachlichtes Gegeniiber, das nur jeweils
eine ‘seiner Facetten dem Beobachter, Einordner, Zergliederer, Ge-
braucher zukehrt, So etwa ist die Pflanze dem Botaniker ein Es, Gegen-
stand oder Glied einer bestimmten Klasseneinteilung; dem Agronomen
etwa Unkraut oder Nutspflanze, und noch dem Liebenden, der sie der
Geliebten bringt, ein Ausdruckssymbol. Doch wer sich an ihr freuen
kann, ohne sie zu begehren, dem erschlieflt sie ihre Ganzheit, ihr
eigenes Sein; sie verwandelt sich aus der Teilhaftigkeit des Gegen-
standes zur Fiille einer Gegenwart. Zu ihr, und nur zu ihr, kann der
Mensch Du sagen, und dieses Du wird nun von einem andern Ich ge-
sagt als dem der wissenschaftlichen Teilerkenntnisse: der Ganzheit der
Gegenwart des Du entspricht die Ganzheit des Einzelmenschen; beide,
Ich und Du, bedingen einander und verwirklichen einander:

Worin unterscheiden sich aber diese Erkenntnisse etwa von denen
der Kant-Schopenhauerschen Asthetik, deren Verhaltungsweise be-
kanntlich von ihren Meistern als die eines «Wohlgefallens ohne-Inter-
esse» definiert wurde? Auch dort ist die Blume nicht Gegenstand des
Begehrens, sondern holde Gegenwart seliger Schau. Der Unterschied
liegt in dem, was wir oben theologische — und nicht #sthetische ~
Erkenntniskritik genannt haben. Die Ich-Du-Beziehung ist keine der
‘Anschauungen, bei der der Betrachtende aktiv und das Betrachtete
— eben doch wieder ein Es — passiv wire; wie beim Naturgenuf3,

"1 Jetst wieder abgedrudkt in dem Bande «Dialogisches Leben», Gesammelte philo-
sophische und pidagogische Schriften, Gregor-Miiller-Verlag, Ziirich 1947, sowie in
der englischen Auswahl aus Bubers nichtjiidischen Schriften «Between Man and Man»,
Verlag Routledge, London. - : ' ' :

60



'sondern eine Begegnung, jene Grundkategorie in Bubers «Dialogischem
Leben». Daher stiftet sie die Gemeinschaft des Menschen mit allem;
zu dem er jeweils Du sagen kann: mit der Welt als Schopfung, mit dem
Mitmenschen als Geschopf und mit Gott als Schopfer, Offenbarer und
Erloser, Die Sehnsiichte des frithen Buber, der den Chassidismus
wiederentdedkte, haben sich dem reifen Mann nun als formulierbare
Erkenntnisse erfiillt, in denen Franz Rosenzweig nicht umsonst eine
der wenigen Parallelen und Vorliufer seiner eigenen religitsen Exi-
stentialphilosophie sah.

* Besteht hier eine echte Beziehung, so gibt es eine recht problematische,
wenn auch der Untersuchung bediirftige und wiirdige zu einer andern
antiidealistischen philosophischen Bewegung, zum Pragmatismus.
William James schreibt in seinem Aufsas «The Will to Believe»: «The
universe is no longer a mere It to us, but a Thou, if we are religious;
and any relation that may be possible from person to person might be
possible here.» Die Ubereinstimmung scheint zunichst geradezu schla-
gend, Bei niherer Analyse der Beziehungen zwischen Existentialphilo-
sophie und Pragmatismus, fiir die hier nicht der Ort ist?, wird sich er-
geben, daf} die positiven Beziehungen zwischen beiden sich im wesent-
lichen auf den pars destruens, die Kritik des philosophischen Idealis-
mus, beschrinken, aber gerade nicht fiir den pars construens, die Be-
griindung einer neuen Lebensanschauung, gelten. Diese steht, selbst
bei James, und um wieviel mehr bei seinen Nachfolgern, unter dem
Zeichen des «Als ob»; wo James vom «Willen zu glauben» spricht,
reden Buber und Rosenzweig von religiéser Wirklichkeit und religitser
Erfahrung, deren heiliger Zwang an die Stelle wohlmeinender Emp-
fehlungen tritt. , - .

Heiliger Zwang? Wir haben das Wort hier einem Gedichte Jehuda
Halevis entlehnt, das Rosenzweig iibersetst und gedeutet hat: Als der
Dichter schon alle Vorbereitungen zur Ubersiedlung nach Palistina
getroffen hatte, machten ihn die Warnungen der Freunde vor dem
gefahrlichen Wege fiir einen Augenblick schwankend, und er hitte
vielleicht das grofie Unternehmen aufgegeben, wenn die Angelegenheit
nicht eben schon zu weit gediechen wire: ein Stiickchen «heiliger
Zwang» machte seinen Willen erst ganz zur Tat. Solche Betrachtungs-
weise und Terminologie erschrecken den modernen Leser, und zwar
um so mehr, je «progressiver» er ist. Wir alle haben gelernt, die Magie
der groflen unbeweisbaren Worte zu fiirchten: «Schicksal», «Blut»,
«Boden», selbst «Volk» und «Gott» — sie erscheinen uns Séhnen des
20. Jahrhunderts meist nur in einer roten Wolke von Blut und Unheil.
Wieviel haben sie dazu beigetragen, das Chaos unserer Zeit zu mehren,

2 Vergleiche meinen hebriischen Vortrag «Die Stellung Franz Rosenzweigs in
der modernen Philosophie», gehalten in der American Academy for Jewish Research
aqfdderen Jahresversammlung Dezember 1947, der demnichst im Druck erscheinen
wird. : S -

61



die Leiden der Guten und Geduldigen zu hiufen, den Mund der weni-
gen klargebliebenen Warheitssucher zu stopfen! Wir verlangen nach
strenger rationaler Gedankenarbeit, nach Beschrinkung auf das Sicht-
und Greif- oder doch Nachweisbare, verabscheuen den Nebel und
suchen das Licht. Die dunklen Urworte und orphischen Andeutungen
scheinen einer neuen Jugend in unvermeidlichem Bunde mit den
Kriften und Michten der Finsternis zu stehen, deren Mythos Gewalt
heifdt und die im Zeichen des Todes eine unselige Welt regieren.

~ Buber spricht zwar nicht in jhrer Sprache — wie kénnte er, und wie
konnten sie —, aber er bedient sich zum Teil desselben Vokabulars,
und ein Alfred Rosenberg wagte ihn in Niirnberg zu zitieren.

Die Kirchen- und Kegergeschichte war oft eine Geschichte von
Priestern und Heiligen. Die Priester verwalteten das — wirklich oder
scheinbar — beweisbare Dogma; die Ketser lebten aus der Gewiftheit
unbeweisbarer Wirklichkeit des Glaubens und Lebens. Die intellek-
tualistische Verengerung des 19. Jahrhunderts hat den unbeweisbaren
Teil der Wirklichkeit aus dem Bezirk der Vernunft ausgestoflen und
ihn zur leichten Beute fiir die Michte der Finsternis werden lassen. So
wurden die modernen Keger zu den Bannertrigern des Fortschritts und
Vorkidmpfern der Freiheit; das urspriingliche Verhaltnis hat sich voll-
kommen umgekehrt. Aber damit ist weder der rationalen Wahrheit
noch der lebendigen Wirklichkeit auf lange Sicht gedient. Die Pro-
vinzen unbeweisbarer Wirklichkeit stehen jedem dimonischen Zugriff
und jeder satanischen Annexion so lange offen, wie sie nicht ein-
geordnet sind in eine Gesamtauffassung, die den ganzen Menschen,
ohne kiinstliche Abstriche, in seiner vollen Lebendigkeit fafit und ihn
so, wie er ist, nicht nur in seiner isolierten Begriffssphire, sondern mit
seinem Unten und seinem Oben, mit seinen Trieben und Glaubens-
hoffnungen, auf den Weg zum Reiche Gottes fithrt, Der gliubige Ketzer
von heute muf} deshalb Politiker sein. |

IV.

~ Politik aus dem Glauben

Fiir Buber — wie fiir Magnes — ist Politik Glaubenspflicht, Mizwah.

Buber ist als Politiker kein moralischer Absolutist. Er weif3, daf
Politik «die Kunst des Méglichen» ist; er erkennt die Schwiche rein
idealer Antriebe, die Macht der Interessen und Leidenschaften. Was
er sucht, ist die «Demarkationslinie» zwischen der unbedingten Forde-
rung und der jeweils nur bedingten Verwirklichung. Der eine kleine
Schritt tiber das Notwendige hinaus, das notwendige Maf} an Gewalt,
an List, an Liige, an Unrecht, die alle mit der Politik wesensnotwendig
verkniipft sind — dieser eine kleine Schritt iber das Notwendige hinaus
" ist Stinde. Buber kimpft um das Maf3 im politischen Geschehen, um
- die Haltung des Mafles, um die Gesinnung des Ausgleichs, um die

62



tiglich neue Entscheidung fiir das, was relativ am wenigsten unrecht,
am meisten recht ist. Wie all seine Entscheidungen, wie die religios-
moralischen, so lassen sich auch diese — die religits-moralisch-poli-
tischen aus keinem Katechismus oder Schulchan Aruch ablesen. In
jeder Stunde neu, rufen sie den lebendigen Menschen in die Gegen-
wart ihres furchtbaren Du, in die Begegnung mit ihren Masken, hinter
denen sich das maskenlose Antliz des Herrn der Geschichte verbirgt.
Nur einer so tief verwirrten Zeit wie der heutigen, nur einem so
tief verwirrten Volke wie unserem jiidischen Volke heute, konnte diese
Haltung Bubers als weltfremd verstiegener Idealismus erscheinen. Sie
ist lebensnihes als fast alles andere, was an politischen Theorien und
Analysen sonst geduflert wird: Nicht zufillig hat er fast als erster den
Ernst und die Wichtigkeit der arabischen Nationalbewegung voraus-
gesehen und schon auf dem Karlsbader Kongref von 1923, als
Schwirmer verlacht, vor ihren Gefahren gewarnt und auf ihre Entwick-
lungsméglichkeiten hingewiesen, Wer auf dem schmalen Grat zwischen
Gedanke und Tat seinen Weg sucht, siecht mehr als die andern, denn
sein Blick geht frei nach beiden Seiten. Er sucht ihren Ausgleich; ja,
sagen wir es mit dem verichtlichen Fremdwort: ihren Kompromif3.
In totaler Zeit, die jeden Kompromif} scheinbar verwirft, wird es zum
Anliegen des echten Radikalen, des Politikers aus dem Glauben.

Eine Kontroverse

- Zum Urteil tiber Friedrich Siegmund-Schultze
. (Ein Vorschlag zur Wiedererwagung)

Unter der Uberschrift «Quarantine fiir die deutsche Intelligenz»
«Neue Wege», 41. Jahrgang, Seite 418 ff.) wurde, zwar ohne Nennung
seines Namens, Friedrich Siegmund-Schule als Verfasser des fiir uns
alle bedeutsamen Buches « Die Uberwindung des Hasses» (Europa-Ver-
lag, Ziirich—Neuyork 1946) zusammen mit dem 6sterreichischen Mit-
arbeiter des «Demokrat», Ude, als Vertreter der deutschen Intelligenz,
die aus Mangel an Zivilcourage den Krieg mitverschuldet hat, in einen
Topf geworfen und ihm das Recht abgesprochen, jett schon in der
Schweiz ein belehrendes Buch tiber den Frieden zu verdffentlichen. Der
Einsender H. hebt mit Recht Karl Jaspers’ (im Artemis-Verlag, Ziirich,
erschienene) Untersuchung {iber die Schuldfrage rithmend hervor und
zitiert ein paar bedeutsame Site daraus. Er billigt also der von ihm
geforderten Quarantine fiir die deutsche Intelligenz diese Ausnahme
zu. Ist nun die Sprache Siegmund-Schulges in seinen tiefgriindigen
wissenschaftlichen Abhandlungen (Gastvorlesungen an der Universitit

Uppsala im Mirz 1946 im Auftrag der schwedischen Behorden) auch

63



	Martin Bubers Weg zwischen Gedanke und Tat : zu seinem 70. Geburtstag am 8. Februar 1948. I., Chassidismus und Zionismus ; II., Judentum und Christentum ; III., Ich und Du ; IV., Politik aus dem Glauben

