
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 2

Artikel: Martin Bubers Weg zwischen Gedanke und Tat : zu seinem 70.
Geburtstag am 8. Februar 1948. I., Chassidismus und Zionismus ; II.,
Judentum und Christentum ; III., Ich und Du ; IV., Politik aus dem
Glauben

Autor: Simon, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Bubers Weg zwischen Gedanke und Tat
(zu seinem 70. Geburtstag am 8. Februar 1948)

Von Ernst Simon

I.

Chassidismus und Zionismus
Bubers früher Ruhm, der seine Gestalt seit fast einem halben

Jahrhundert begleitet und teilweise verhüllt, stammt aus der Entdeckung
und Darstellung des diassidischen Gedankengutes für die westeuropäische,

christliche und jüdische Welt. Von freier novellistischer Erzählung
der «Geschichten vom Baal Sehern» zu immer strengerer Quellentreue
fortschreitend, vollbrachte Buber eine Art ergänzender Emanzipationstat:

er machte das östliche Judentum, oder doch eine seiner charakteristischen

Bewegungen, gleichsam kulturfähig und erwies seine
Gleichberechtigung vor dem verwöhnten Geschmack eines deutsch-literarischen
Publikums. Als um die Jahrhundertwende seine Bücher in nichtjüdischen

Verlagshäusern zu erscheinen begannen, schien die Gleichberechtigung

der westlichen Juden beinahe vollendet zu sein.
So wenigstens sah es von außen aus, und der schnelle Erfolg mag

mit diesem teils kulturpolitischen, teils snobistischen Aspekt zusammengehangen

haben. Aber nicht dies war es, was der junge Autor im Sinne
hatte. Sein «Weg zum Chassidismus», um den Titel einer kleinen
autobiographischen Schrift zu zitieren, hatte ihn aus der galizisch-wiene-
rischen Assimilation seines Elternhauses über die aufklärerisch-gelehrte,
aber noch wesenhaft jüdische Atmosphäre des Großvaters und Erziehers,

Salomon Buber, zu einer religiösen Wirklichkeit geführt, die er in
Leben und Schrifttum der Chassidim fand. Ihre Wendung zu einer dreifach

erneuerten Unmittelbarkeit der Beziehung - zu Gott, der Natur
und den Mitmenschen - entsprach dem innersten Drange des jungen
Mannes nach einem möglichst unvermittelten Leben mit dem Schöpfer,
der Schöpfung und den Geschöpfen. Alles, was sich zwischen diese
schlechthin gegebenen Urtatsachen stellen wollte, und sei es selbst die
Heilige Schrift, ihre mündliche Lehre und ihr gelebtes Gesetj, erschien
als Hindernis auf dem Wege eines Eroberungszuges, der zwar nicht
Bilder, aber Schriften stürmte.

Das Pathos, das hinter dieser erfolgreichen literarischen Bemühung
stand, war also nicht jene emanzipatorische Befriedigung eines Teils der
Leser, der es wider Willen diente. Buber war damals bereits politisch in
einem anderen Lager: nicht in dem der Emanzipation, sondern in dem
der Autoemanzipation, des Zionismus. Seine Wiederentdeckung des
Chassidismus und sein Zionismus hingen in der Wurzel zusammen;
beide dienten einer neuen Unmittelbarkeit, die der jüdische Mensch
zu den Grundtatsachen des Lebens wiederzufinden hatte, aber auch

57



wiederzufinden hoffen durfte, weil er sie ja immer wieder, und so
zulegt noch im Chassidismus, besessen hatte. Die historische Renaissance
diente der werdenden; die Vergangenheit wurde zum Midrasch der
Zukunft.

Dies gilt insbesondere für einen weiteren zentralen Beziehungspunkt.

In Bubers Auffassung sind sowohl Chassidismus wie Zionismus
sozial-religiöse Phänomene, beziehungsweise Postulate: im «Stübel»
und in der Kwuza findet Gott den Ort seiner irdischen Verwirklichung:
die gerechte Menschengemeinschaft. Der sozialistische, das heißt der als
Sozialist lebende, jüdische Arbeiter in Palästina erfüllt die Verheißung
des chassidischen Lebens, selbst dann, wenn er sich in seiner bewußten
Ideologie diesem Zusammenhang entziehen will.

Judentum ist Gemeinschaftsleben im Dienste Gottes. Was aber ist
Christentum?

II.

Judentum und Christentum
Buber war für Jahrzehnte der Hauptvertreter des Judentums vor

der christlichen Welt, der Botschafter Israels an die Völker, aber ein
Botschafter, den das eigene Volk nicht immer akkreditierte. Man glaubte
seiner Darstellung des Judentums oft mehr außen als innen. Schon diese
schwierige und zuweilen tragische Zwischenstellung mußte ihn immer
wieder auf das Problem «Judentum und Christentum» hinlenken. Wie
kam es, daß der christliche Theologe ihn oft besser verstand als der
jüdische Politiker oder Rabbiner? War seine Deutung des Judentums
vielleicht allzusehr bestimmt von seiner Herkunft aus westeuropäischer
christlicher Kultur?

Aber auch hier, ebenso wie beim Chassidismusproblem, müssen wir
zwischen einer äußeren und inneren Schicht der Motivierung sorgfältig
unterscheiden. So wichtige Denkanstöße für den Soziologen Buber auch

von den Phänomenen des Verstandenwerdens oder Mißverstandenwerdens

ausgehen mögen, der Theologe wird doch immer die große «Frage
an den Einzelnen» stellen : was ist Wahrheit?

Anders als Bubers größter Freund, Franz Rosenzweig, läßt er nicht
Judentum und Christentum als gleichberechtigte relativ menschliche
Teile an der einen und absoluten, doch verborgenen göttlichen Wahrheit

des «Sterns der Erlösung» gelten: das Judentum als «das ewige
Leben» und das Christentum als «den ewigen Weg». Buber, dem das
Christentum niemals als die religiöse Wahrheit schlechthin nahegetreten
war, kann ihm nicht den Pla£ neben dem Judentum anweisen, sondern
muß das alte Glaubensgespräch fortführen, wenn auch mit völlig neuen
Denkmitteln. Gerade in diesem Punkt ist er häufig mißverstanden worden,

weil er, besonders in seiner Frühzeit, das Urchristentum als eine
legitime jüdische Bewegung in Anspruch nahm und stets der Person Jesu

58



die größte Verehrung gezollt hat. Aber doch immer nur der Person,
soweit sie von ihrem Anspruch auf Messianität ablösbar ist. In seiner
Rede zum Gedenken des großen christlichen Sozialisten und Zions-
freundes Leonhard Ragaz, die er in der Jerusalemer Synagoge «Emeth
we-Emuna» gehalten hat, formuliert Buber seine Stellung nach beiden
Seiten hin in klassischer Eindeutigkeit:

«Ich glaube fest daran, daß die jüdische Gemeinschaft im Zug ihrer Wiedergeburt
Jesus rezipieren wird, und zwar nicht bloß als eine große Figur ihrer Religionsgeschichte,

sondern auch im lebendigen Zusammenhange eines sich über die Jahrtausende
erstreckenden messianischen Geschehens, das in der Erlösung Israels und der Welt
münden wird. Aber ich glaube ebenso fest daran, daß wir Jesus nie als gekommenen
Messias anerkennen werden, weil dies dem innersten Sinn unserer messianischen
Leidenschaft, also eben dem, was Ragaz an uns so wichtig für das Kommen des Reiches
Gottes erscheint, widersprechen würde. In das mächtige Seil unseres Messiasglaubens,
das, an einem Fels am Sinai geknüpft, sich bis zu einem noch unsichtbaren, aber in
den Grund der Welt gerammten Pflocke spannt, ist kein Knoten geschlagen. Für
unsern Blick geschieht Erlösung allezeit, für ihn ist keine geschehen. Am Schandpfahl der
Menschheit stehend, gegeißelt und gefoltert, demonstrieren wir mit unserem blutigen
Volksleib die Unerlöstheit der Welt. Für uns gibt es keine Sache Jesu, nur eine Sache
Gottes gibt es für uns.»

Gott hat sich in keines Menschen Leib verkörpert; die Erlösung ist
in keinem Geschichtsmoment vorweggenommen worden, sondern liegt
in ihrer ganzen Fülle vor uns; das Volk Israel selbst ist als der leidende
Gottesknecht der jesaianischen Verheißung ihr lebendiger Bürge: dies
etwa sind die wichtigsten, wenn auch durchaus nicht die einzigen
Unterscheidungspunkte, die für Buber Judentum und Christentum trennen.
Doch wie ein Weg von der Theorie des Chassidismus zur Tat des
Zionismus führte, so muß auch hier eine Beziehung zwischen gedanklichem

und gelebtem Judentum gestiftet werden. Sie erwächst aus der
kritischen Frage, inwieweit die jüdische Wirklichkeit der Aufgabe
Israels gerecht wird.

Ein Großteil von Bubers gedanklicher Bemühung kreist um dieses
Problem. Er verschließt sich keiner Mangelhaftigkeit im jüdischen Leben
Palästinas und der Diaspora. Er sieht jeden Abfall, sowohl den von der
Religion wie vor allem den in der Religion selbst, den ihre scheinbaren
Träger und offiziellen Vertreter üben. Aber er verzweifelt nicht an
Israels standhaftem Kern, am «Reste, der zurückkehren wird». Dessen
Spuren entdeckt seine Philosophie der jüdischen Geschichte in der halben

Verborgenheit ihrer Zeitalter: als Prophétie, Urchristentum, Haga-
dah, Mystik, Chassidismus, Chaluziuth. Die geheimnisvolle Kontinuität

dieser unterirdischen Ströme, die immer nur zeitweise und meist
nachträglich die Anerkennung des offiziellen, geltenden Judentums
erlangt haben, bildet das eigentlich legitime Volk Israel. Sein Weg geht
durch die Niederlagen einer heimlichen Geschichte, die als Glieder einer
paradoxen Kette zum endzeitlichen Siege der Erlösung leiten. Im vollen
Bewußtsein des zeitlichen Versagens muß sich der Jude, der dies erkannt

59



hat, in den tätigen Dienst am werdenden Reiche Gottes stellen. Dieser
«Dienst an Israel» ist zugleich sein Dienst an der Welt. Die Kraft zu
ihm schöpfen seine Träger aus jener tiefsten Quelle, die den Menschen
dann durchströmt, wenn er gelernt hat, mit seiner ganzen Person «Du»
zu sagen.

III.

ich und Du
Bubers wichtigster Beitrag zur modernen Philosophie besteht in

seinem kleinen Buche «Ich und Du», dem Kernstück einer Metaphysik,
deren andere Teile wir hoffentlich in den nächsten Jahren von der
immer noch steigenden Fruchtbarkeit des Siebzigjährigen, der uns in
seinem legten, palästinensischen Dezennium fast jährlich ein Buch
geschenkt hat, erwarten, dürfen1. Der Kerngedanke ist die Begründung
einer theologischen Erkenntnistheorie. Des Menschen Welt, Haltung
und Erkenntnis ist zwiespältig, je nachdem in welchem Wortpaar seiner
Grundworte er steht: dem Paar Ich-Du oder dem Paar Ich-Es. Das
zweite stiftete alle bisherige Wissenschaft; jeder «Gegenstand der
Erkenntnis» ist ein «Es», ein versachlichtes Gegenüber, das nur jeweils
eine seiner Facetten dem Beobachter, Einordner, Zergliederer,
Gebraucher zukehrt. So etwa ist die Pflanze dem Botaniker ein Es, Gegenstand

oder Glied einer bestimmten Klasseneinteilung; dem Agronomen
etwa Unkraut oder NuÇpflanze, und noch dem Liebenden, der sie der
Geliebten bringt, ein Ausdruckssymbol. Doch wer sich an ihr freuen
kann, ohne sie zu begehren, dem erschließt sie ihre Ganzheit, ihr
eigenes Sein; sie verwandelt sich aus der Teilhaftigkeit des
Gegenstandes zur Fülle einer Gegenwart. Zu ihr, und nur zu ihr, kann der
Mensch Du sagen, und dieses Du wird nun von einem andern Ich
gesagt als dem der wissenschaftlichen Teilerkenntnisse : der Ganzheit der
Gegenwart des Du entspricht die Ganzheit des Einzelmenschen; beide,
Ich und Du, bedingen einander und verwirklichen einander.

Worin unterscheiden sich aber diese Erkenntnisse etwa von denen
der Kant-Schopenhauerschen Ästhetik, deren Verhaltungsweise
bekanntlich von ihren Meistern als die eines «Wohlgefallens ohne Interesse»

definiert wurde? Auch dort ist die Blume nicht Gegenstand des

Begehrens, sondern holde Gegenwart seliger Schau. Der Unterschied
liegt in dem, was wir oben theologische - und nicht ästhetische .-
Erkenntniskritik genannt haben. Die Ich-Du-Beziehung ist keine der
Anschauungen, bei der der Betrachtende aktiv und das Betrachtete

- eben doch wieder ein Es - passiv wäre, wie beim Naturgenuß,

1 Jefet wieder abgedruckt in dem Bande «Dialogisches Leben», Gesammelte
philosophische und pädagogische Schriften, Gregor-Müller-Verlag, Zürich 1947, sowie in
der englischen Auswahl aus Bubers nichtjüdischen Schriften «Between Man and Man»,
Verlag Routledge, London.

60



sondern eine Begegnung, jene Grundkategorie in Bubers «Dialogischem'
Leben». Daher stiftet sie die Gemeinschaft des Menschen mit allem,
zu dem er jeweils Du sagen kann : mit der Welt als Schöpfung, mit dem
Mitmenschen als Geschöpf und mit Gott als Schöpfer, Offenbarer und
Erlöser. Die Sehnsüchte des frühen Buber, der den Chassidismus
wiederentdeckte, haben sich dem reifen Mann nun als formulierbare
Erkenntnisse erfüllt, in denen Franz Rosenzweig nicht umsonst eine
der wenigen Parallelen und Vorläufer seiner eigenen religiösen
Existentialphilosophie sah.

Besteht hier eine echte Beziehung, so gibt es eine recht problematische,
wenn audi der Untersuchung bedürftige und würdige zu einer andern
antiidealistischen philosophischen Bewegung, zum Pragmatismus.
William James schreibt in seinem Aufsaß «The Will to Believe» : «The
universe is no longer a mere It to us, but a Thou, if we are religious;
and any relation that may be possible from person to person might be
possible here.» Die Übereinstimmung scheint zunächst geradezu schlagend.

Bei näherer Analyse der Beziehungen zwischen Existentialphilosophie
und Pragmatismus, für die hier nicht der Ort ist2, wird sich

ergeben, daß die positiven Beziehungen zwischen beiden sich im wesentlichen

auf den pars destruens, die Kritik des philosophischen Idealismus,

beschränken, aber gerade nicht für den pars construens, die
Begründung einer neuen Lebensanschauung, gelten. Diese steht, selbst
bei James, und um wieviel mehr bei seinen Nachfolgern, unter dem
Zeichen des «Als ob»; wo James vom «Willen zu glauben» spricht,
reden Buber und Rosenzweig von religiöser Wirklichkeit und religiöser
Erfahrung, deren heiliger Zwang an die Stelle wohlmeinender
Empfehlungen tritt.

Heiliger Zwang? Wir haben das Wort hier einem Gedichte Jehuda
Halevis entlehnt, das Rosenzweig überseht und gedeutet hat: Als der
Dichter schon alle Vorbereitungen zur Übersiedlung nach Palästina
getroffen hatte, machten ihn die Warnungen der Freunde vor dem
gefährlichen Wege für einen Augenblick schwankend, und er hätte
vielleicht das große Unternehmen aufgegeben, wenn die Angelegenheit
nicht eben schon zu weit gediehen wäre: ein Stückchen «heiliger
Zwang» machte seinen Willen erst ganz zur Tat. Solche Betrachtungsweise

und Terminologie erschrecken den modernen Leser, und zwar
um so mehr, je «progressiver» er ist. Wir alle haben gelernt, die Magie
der großen unbeweisbaren Worte zu fürchten: «Schicksal» «Blut»,
«Boden», selbst «Volk» und «Gott» - sie erscheinen uns Söhnen des
20. Jahrhunderts meist nur in einer roten Wolke von Blut und Unheil.
Wieviel haben sie dazu beigetragen, das Chaos unserer Zeit zu mehren,

2 Vergleiche meinen hebräischen Vortrag «Die Stellung Franz Rosenzweigs in
der modernen Philosophie», gehalten in der American Academy for Jewish Research
auf deren Jahresversammlung Dezember 1947, der demnächst im Druck erscheinen
wird.

61



die Leiden der Guten und Geduldigen zu häufen, den Mund der wenigen

klargebliebenen Warheitssucher zu stopfen! Wir verlangen nach
strenger rationaler Gedankenarbeit, nach Beschränkung auf das Sicht-
und Greif- oder doch Nachweisbare, verabscheuen den Nebel und
suchen das Licht. Die dunklen Urworte und orphischen Andeutungen
scheinen einer neuen Jugend in unvermeidlichem Bunde mit den
Kräften und Mächten der Finsternis zu stehen, deren Mythos Gewalt
heißt und die im Zeichen des Todes eine unselige Welt regieren.

Buber spricht zwar nicht in ihrer Sprache - wie könnte er, und wie
könnten sie -, aber er bedient sich zum Teil desselben Vokabulars,
und ein Alfred Rosenberg wagte ihn in Nürnberg zu zitieren.

Die Kirchen- und Ketjergeschichte war oft eine Geschichte von
Priestern und Heiligen. Die Priester verwalteten das - wirklich oder
scheinbar - beweisbare Dogma; die Keßer lebten aus der Gewißheit
unbeweisbarer Wirklichkeit des Glaubens und Lebens. Die intellek-
tualistische Verengerung des 19. Jahrhunderts hat den unbeweisbaren
Teil der Wirklichkeit aus dem Bezirk der Vernunft ausgestoßen und
ihn zur leichten Beute für die Mächte der Finsternis werden lassen. So
wurden die modernen Keßer zu den Bannerträgern des Fortschritts und
Vorkämpfern der Freiheit; das ursprüngliche Verhältnis hat sich
vollkommen umgekehrt. Aber damit ist weder der rationalen Wahrheit
noch der lebendigen Wirklichkeit auf lange Sicht gedient. Die
Provinzen unbeweisbarer Wirklichkeit stehen jedem dämonischen Zugriff
und jeder satanischen Annexion so lange offen, wie sie nicht
eingeordnet sind in eine Gesamtauffassung, die den ganzen Menschen,
ohne künstliche Abstriche, in seiner vollen Lebendigkeit faßt und ihn
so, wie er ist, nicht nur in seiner isolierten Begriffssphäre, sondern mit
seinem Unten und seinem Oben, mit seinen Trieben und
Glaubenshoffnungen, auf den Weg zum Reiche Gottes führt. Der gläubige Keßer
von heute muß deshalb Politiker sein.

IV.

Politik aus dem Qlauben
Für Buber - wie für Magnes - ist Politik Glaubenspflicht, Mizwah.
Buber ist als Politiker kein moralischer Absolutist. Er weiß, daß

Politik «die Kunst des Möglichen» ist; er erkennt die Schwäche rein
idealer Antriebe, die Macht der Interessen und Leidenschaften. Was
er sucht, ist die «Demarkationslinie» zwischen der unbedingten Forderung

und der jeweils nur bedingten Verwirklichung. Der eine kleine
Schritt über das Notwendige hinaus, das notwendige Maß an Gewalt,
an List, an Lüge, an Unrecht, die alle mit der Politik wesensnotwendig
verknüpft sind - dieser eine kleine Schritt über das Notwendige hinaus
ist Sünde. Buber kämpft um das Maß im politischen Geschehen, um
die Haltung des Maßes, um die Gesinnung des Ausgleichs, um die

62



täglich neue Entscheidung für das, was relativ am wenigsten unrecht,
am meisten recht ist. Wie all seine Entscheidungen, wie die
religiösmoralischen, so lassen sich auch diese - die religiös-moralisch-politischen

aus keinem Katechismus oder Schulchan Aruch ablesen. In
jeder Stunde neu, rufen sie den lebendigen Menschen in die Gegenwart

ihres furchtbaren Du, in die Begegnung mit ihren Masken, hinter
denen sich das maskenlose Antliß des Herrn der Geschichte verbirgt.

Nur einer so tief verwirrten Zeit wie der heutigen, nur einem so
tief verwirrten Volke wie unserem jüdischen Volke heute, konnte diese
Haltung Bubers als weltfremd verstiegener Idealismus erscheinen. Sie
ist lebensnahes, als fast alles andere, was an politischen Theorien und
Analysen sonst geäußert wird: Nicht zufällig hat er fast als erster den
Ernst und die Wichtigkeit der arabischen Nationalbewegung
vorausgesehen und schon auf dem Karlsbader Kongreß von 1923, als
Schwärmer verlacht, vor ihren Gefahren gewarnt und auf ihre
Entwicklungsmöglichkeiten hingewiesen. Wer auf dem schmalen Grat zwischen
Gedanke und Tat seinen Weg sucht, sieht mehr als die andern, denn
sein Blick geht frei nach beiden Seiten. Er sucht ihren Ausgleich; ja,
sagen wir es mit dem verächtlichen Fremdwort: ihren Kompromiß.
In totaler Zeit, die jeden Kompromiß scheinbar verwirft, wird es zum
Anliegen des echten Radikalen, des Politikers aus dem Glauben.

Eine Kontroverse

Zum Urteil über Friedrich Siegmund-Schultze
(Ein Vorschlag zur Wiedererwägung)

Unter der Überschrift «Quarantäne für die deutsche Intelligenz»
«Neue Wege», 41. Jahrgang, Seite 418 ff.) wurde, zwar ohne Nennung
seines Namens, Friedrich Siegmund-Schuiße als Verfasser des für uns
alle bedeutsamen Buches «Die"Überwindung des Hasses» (Europa-Verlag,

Zürichr-Neuyork 1946) zusammen mit dem österreichischen
Mitarbeiter des «Demokrat», Ude, als Vertreter der deutschen Intelligenz,
die aus Mangel an Zivilcourage den Krieg mitverschuldet hat, in einen
Topf geworfen und ihm das Recht abgesprochen, jeßt schon in der
Schweiz ein belehrendes Buch über den Frieden zu veröffentlichen. Der
Einsender H. hebt mit Recht Karl Jaspers' (im Artemis-Verlag, Zürich,
erschienene) Untersuchung über die Schuldfrage rühmend hervor und
zitiert ein paar bedeutsame Säße daraus. Er billigt also der von ihm
geforderten Quarantäne für die deutsche Intelligenz diese Ausnahme
zu. Ist nun die Sprache Siegmund-Schulßes in seinen tiefgründigen
wissenschaftlichen Abhandlungen (Qastvorlesungen an der Universität
Uppsala im März 1946 im Auftrag der schwedischen Behörden) auch

63


	Martin Bubers Weg zwischen Gedanke und Tat : zu seinem 70. Geburtstag am 8. Februar 1948. I., Chassidismus und Zionismus ; II., Judentum und Christentum ; III., Ich und Du ; IV., Politik aus dem Glauben

