
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 42 (1948)

Heft: 2

Artikel: Zur Passion Gandhis : "Nicht diesen, sondern Barabbas!" (Johannes
18, 40)

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


yyy'At e-«->< J r <\ y.

Zur Passion Gandhis
«Nicht diesen, sondern Barabbas!» "Johannes 18, 40.

Wir trauern um diesen guten und großen Menschen. Wir
verstehen, daß die Führer Indiens an seiner Bahre in fassungsloses Weinen

ausbrachen und daß sich aus den Volksmassen lautes Wehklagen
und Schluchzen erhob. Wir begreifen, daß ihn nicht nur Bewunderung
und Ehrfurcht, sondern eine tiefe und innige menschliche Liebe umgab.
Denn er war nicht nur ein Träger neuer und rettender Gedanken,
nicht nur ein Kämpfer für große Ziele, sondern in ihm war die Einheit
von Gedanke und Leben völliger und lauterer, als das unter Menschen
zu sein pflegt. Er hat seine Ideen nicht nur verkündigt, sondern gelebt.
Es ist vor allem die Liebe gewesen, die in ihm eine Verkörperung
erfahren hat. Wir möchten ihn darin am ehesten mit Franz von Assisi
vergleichen. Aber er ist nicht Nachahmer irgendeines Vorbildes
gewesen, er hat nicht ein aus irgendeiner Religion stammendes Schema
von Heiligkeit zu erfüllen gesucht, sondern sein Tun und Denken war
ursprünglich, auf alle Fälle hat er ihm ein ureigenes Gepräge gegeben.
Und nur darum war es von solch schöpferischer und segnender Kraft.

Gandhi ist mit der Kraft der Liebe in Neuland vorgedrungen. Er
hat ein Gebiet für die Liebe erobert, das für diese völlig und für immer
verschlossen zu sein schien: das Gebiet des politischen Kampfes. Das
ist seine originale Tat, mit der er etwas Neues unter der Sonne
vollbracht hat. Die Menschheit hat im Lauf ihrer Geschichte große
Liebende gesehen und bewundert, solche, die zu den Armen, zu den
Kranken, zu den Aussätzigen, zu den Verbrechern, zu den Gefangenen,

zu den Prostituierten, zu den Verwundeten der Schlachtfelder
gegangen sind. Aber sie war bis zu Gandhi nie auf den Gedanken
gekommen, daß man mit der Liebe auch einen politischen Kampf
kämpfen könne. Er aber hat den Kampf gegen Gewalt und Unrecht,
gegen Bedrückung und Ausbeutung aufgenommen und hat dabei nie
gehaßt, nie verleumdet, nie die Schwäche oder die bedrängte Situation
des Gegners ausgenützt, er ist nie mit Verschlagenheit vorgegangen, er
ist nie unfair und unritterlich gewesen.

Aber er hat wirklich gekämpft, das Unrecht mit unerbittlicher
Wahrhaftigkeit beim Namen genannt und es furchtlos, unablässig und
mit zäher Ausdauer angegriffen. Seine Fairness, seine Ritterlichkeit, die
absolute Offenheit und Anständigkeit seiner Kampfmethoden stammte
nicht etwa aus geheimer Schwäche, die nachgiebig ist, um die eigene
Person zu schonen und sich beim Gegner nicht allzu verhaßt zu
machen. Die Liebe war bei ihm nie ohne die Wahrheit, und die Wahrheit

nie ohne die Liebe. Er hat das fatale Auseinanderfallen von Wahrheit

und Liebe, dem wir immer wieder erliegen, mit seltenem Erfolg
zu überwinden vermocht. Aber diese in seiner Seele vollzogene Ver-

49



mählung von Wahrheit und Liebe hat ihm eine Kraft gegeben, die
allem überlegen war.

Die Welt hat mit Staunen erlebt, daß dieser Mann der Innerlichkeit,

der Stille und des Gebetes gewaltige politische Erfolge errang,
wie sie, seitdem die Welt, steht, denen nie beschieden waren, die es so
gut verstehen, die Leidenschaften aufzupeitschen, blinde Massen in
Bewegung zu setjen, Intrigen unter den Mächtigen zu spinnen, Heere
zu organisieren. Diesen sind die Erfolge immer wieder versagt, es sei
denn, daß man vorübergehende Veränderungen auf der Landkarte
und Soldatenfriedhöfe als Erfolge ansprechen wolle. Die Welt hat in
diesem Inder - er ist dadurch zur großen Ehre seines Volkes geworden

- etwas von der Realität der Seele erlebt. Wie tief hat ihn sein
Volk verstanden, als es ihn «Mahatma», die große Seele, nannte.
Wahrhaftig, er hat die Überlegenheit der Seele über die Materie und
ihre brutale Macht in unserer geistungläubigen Zeit gewaltig
manifestiert. Während die Christen der Bergpredigt ihres Meisters, diesem
ewigen Zeugnis für die sieghafte Macht des Geistes über alle Dämonen

und Mächte, den Glauben versagten, ist dieser «Heide» Gandhi
gekommen und hat mit der Methode der Bergpredigt Berge versetzt.
Einzigartig und neu war bei ihm diese Doppelheft: seines Ringens, das
mit gleicher Intensität auf politische Ziele wie auf die Läuterung der
Seele gerichtet war. Einzigartig war die lebendige Wechselwirkung
zwischen Innerlichkeit und äußerer, politischer Gestaltung.

In dieser Welt, durch die die Gewalt rast, in dieser Zeit, die wie
kaum eine vorangegangene durch den Gewaltglauben vergiftet ist, die
Gewalt zu verachten, ihr den Glauben zu versagen, ihr die Kraft der
Seele, des Geistes - der im Grunde nichts anderes ist als die mit der
Wahrheit vermählte Liebe - entgegenzusehen, das ist die einzige Tat,
die heute mit ganzem, tiefstem Recht «revolutionär» genannt werden
darf. Das allermeiste von dem, was sich den stolzen Namen der
Revolution zuzulegen pflegt, hat kein Recht darauf, wenn anders man
unter Revolution das Aufbrechen eines wirklich Neuen versteht; denn
es ist ja immer wieder nur der alte, böse Ungeist der Gewalt. Darum
sind alle ihre Errungenschaften immer wieder so irreal, so fiktiv, so
fragwürdig, und darum ist es eigentlich naiv, wenn wir darüber
erstaunt sind, daß diese Revolutionen immer in Rückschritt, in Rückfall
auf überwundene Stufen, in Reaktion ausmünden. Wirkliche Revolutionen

werden nicht durch Terroristen, sondern durch Heilige gemacht.
Wir verstehen, daß sein Volk von dem unerhörten Ringen um

Heiligung, das es bei Gandhi sah, überwältigt war. Aber seine Heiligung

war, trots ihrem indischen Gepräge, nicht einfach das, was man
Askese nennt; sie war vor allem nicht weltflüchtig. Sie hatte nichts
Negatives und war niemals eigensüchtig auf die Rettung der eigenen
Seele bedacht. Sie war von der Liebe getrieben. Wenn er selbst die
Kleidung eines Parias trug und die Nahrung eines Parias aß, so ge-

50



schah es aus tiefer Solidarität mit der Kaste der Enterbten, den
«Unberührbaren». Diese Solidarität war Ursprung und dauernde Triebkraft

seines ganzen Wirkens. Auch der Kampf um die nationale
Befreiung Indiens hat hier seinen Ausgangspunkt. Nicht Nationalismus,
wie es manchmal schien, sondern der Anblick der hungernden und
verelendeten Massen seines Volkes, von dem er wie der junge Gotama
Buddha erschüttert war, hat seinem Lebensweg die Richtung gegeben.
Um jenes männlichen Erbarmens willen, blieb er seinem Volke
geweiht. Und um den Kampf gegen die Erniedrigung und Armut seines
Volkes mit der einzig wirksamen Waffe des Geistes kämpfen zu können,

darum hat er an der Heiligung seines Lebens und der Spannkraft
seiner Seele mit unablässiger Intensität und Konzentration gearbeitet.
Denn nicht leicht ist die Überwindung der Dämonen des Hasses, die
sich gerade auch dem nahen, der für das Recht eintritt.

Aber nun stehen wir vor der Tatsache von Gandhis gewaltsamem
Tod. Sein Leib, den er so sehr zum Tempel des Geistes geheiligt hatte,
wurde von Kugeln durchbohrt, über seinem friedvollen Antliß
frohlocken und höhnen die Dämonen der Gewalt: Wo ist nun dein Gott?
Deinen Glauben an die überlegene Macht des Geistes haben wir
Lügen gestraft. Was ist eine Seele, auch eine große Seele, gegen eine
Kugel!

Auch wir sind gefragt. Auch unser Glaube wird durch diesen Tod
geprüft. Wen halten wir für den Sieger? Ist nicht er es, dessen Hände
rein sind von Blut, dessen Seele rein war von Haß, trotjdem der Inhalt
seines Lebens Kampf war? Ja, wir dürfen hier an die unendliche
Fruchtbarkeit des Leidens des Gerechten glauben. Sein Sterben ist sein
lentes, die Welt am meisten erschütterndes Zeugnis gegen die Gewalt.
Denn gerade durch diese Tat an dem greisen Mann, der auf dem
Wege zur Gebetsstätte war, hat die Gewalt ihr furchtbares AntliÇ
enthüllt und ist nun auch in den Augen vieler Menschen gerichtet, die
ihr Wesen bisher noch nicht erkannt hatten. Sie sehen und erkennen
jetjt den Feind, mit dem Gandhi sein Leben lang gerungen hat. Und
so kann seine Bahre der Ort sein, von dem nun erst recht ein Siegeszug

seiner Gedanken ausgeht.
Die Kugeln, die Gandhi töteten, kamen aus der Waffe eines

indischen Nationalisten. Muß es sich denn ewig wiederholen, daß die
Völker ihren Messias verwerfen und nach einem Barabbas verlangen?
Werden sie ewig einen nationalistischen Fanatiker dem vorziehen, der
sie bis zur Aufopferung und bis zum stellvertretenden Leiden liebt,
aber niemals ihren nationalen Eitelkeiten, ihrer Borniertheit und ihrem
Fanatismus schmeichelt, dessen Liebe zum eigenen Volk nie mit dem
Haß gegen andere Völker genährt werden muß? So hat Gandhi mit
seinem Märtyrertod auch diese menschliche Verirrung, diesen Gegendienst

des Nationalismus enthüllt, gerichtet und damit das Entscheidende

zu seiner Überwindung getan.

51



Wir wollen zum Schluß eine Frage, die uns umtreibt, nicht
verschweigen. Gandhi hat seine Passion auf sich genommen; er ist jahrelang

in Gefängnissen gesessen, er ist von rasenden Volksmassen öfters
am Leben bedroht und mehrere Male - einmal beinahe zu Tode -
geschlagen worden. Seine Seele hat aber am meisten gelitten, wenn
sein Volk im fanatischen Kampf der nationalen und religiösen
Leidenschaften Gewalt übte und Blut vergoß. Dann hat er ihre Schuld auf
sich genommen und fastend und betend dafür Buße getan vor Gott.
Aber wir können uns den Unterschied nicht verhehlen zwischen dem,
,was er zu tragen hatte und jenen legten Furchtbarkeiten, die in unserer

Zeit an Millionen von Menschen gekommen sind. Wohl ist Gandhi
in die Hände erregter Massen gefallen, aber er ist nie der kalten
Satanie gegenübergestanden, die in unserer Epoche auf den Plan
getreten ist. Wenn er seinen Richtern gegenüberstand, dann waren es
menschliche, ritterliche, an das Recht gebundene und gnädige Richter,
Menschen, die der Ehrfurcht vor dem Geiste fähig waren und dieser
Ehrfurcht gerade ihm gegenüber in ergreifender Demut Ausdruck
gaben. Die Prozesse gegen Gandhi haben sich immer noch in der
Atmosphäre eines Rechtsstaates abgespielt. Er ist nie einer Diktatur
gegenübergestanden, in der die Menschenrechte und jede Ehrfurcht
vor der Heiligkeit des Lebens zum Spott geworden sind, die den
Menschen einfach wie ein Ungeziefer zertritt.

Niemand kann im Zweifel darüber sein, wie sich das Schicksal
Gandhis gestaltet hätte, wenn seine Heimat eines der Diktaturländer
gewesen wäre. Er wäre getötet worden, bevor er in der Lage gewesen
wäre, auch nur zwölf Jünger, geschweige denn Millionen von
Anhängern um sich zu scharen. Seine Stimme wäre sofort verstummt,
kein gedrucktes Wort von ihm hätte die Menschen erreicht. Auch
seinem Tode wäre der Zeugnischarakter geraubt worden, denn man
hätte ihn heimlich ermordet; auch das letjte Wort des Bekenntnisses,
wie es Christus vor seinen Richtern hat ablegen können, wäre erstickt
worden. Denn niemand wird glauben, daß sich Gandhi zu einem
Schauprozeß mit fiktiven Geständnissen hergegeben hätte; er wäre unter
die Fälle eingereiht worden, die sich für öffentliche Prozesse nicht
eignen und darum administrativ erledigt werden müssen. Wenn
dennoch etwas über sein Leben und Sterben zu den Menschen gedrungen
wäre, hätte man es mit Lügen zugedeckt und dann das Schweigen der
Hölle darüber gebreitet.

Eines aber ist gewiß, daß er widerstanden hätte, und wenn sein
Geist - aller Geheimpolizei zum Trotj - dennoch Wege zu den Menschen

gefunden hätte, dann hätten seine Anhänger gewußt, daß er
ihnen sein «Résistez!» — Widerstehet! - auch noch vom Grabe her
zurief. Sie hätten gewußt, daß auch für sie der Weg des Widerstandes
darin bestehen müsse, jedes Zusammenwirken mit der Diktatur und
ihrer Lüge zu verweigern. Es wäre ein Weg des Leidens gewesen.

51



Opfer über Opfer wären gefallen - aber nicht umsonst! Die Diktatur
hätte versucht, diesen Opfern ihre unheimliche geistige Kraft zu
rauben. Sie hätte sie nicht auf einem ragenden Golgathahügel, sondern •

in der grauenvollen Heimlichkeit ihrer Marterorte vernichtet. Aber es

wäre ihr nicht gelungen, all das zu verbergen. Wenn sie es
fertiggebracht hätte, unter den Menschen das Schweigen darüber zu
erzwingen, dann hätten die Steine zu schreien begonnen. Und auf einmal
hätten es auch die Menschen einander ins Ohr geflüstert, und schließlich

wären solche aufgestanden, die es in die Welt hinaugeschrien
hätten.

Aber auch wenn wir tief und gläubig davon durchdrungen sind,
daß sie den Geist zulegt doch nicht zu unterdrücken vermögen, daß
er stärker ist selbst als der Tod, so haben wir doch wohl mit
unverminderter Eindeutigkeit uns gegen jede Einengung oder gar
Unterdrückung der geistigen Freiheit zur Wehr zu seÇen. Was für eine
verdrehte und im Grunde genommen ruchlos-spielerische Überlegung
wäre es, wenn wir die heilige Verpflichtung zum Kampf für die Freiheit

relativieren würden mit der Begründung, daß der Geist ja schließlich

doch stärker sei als die Gewalt, ja daß er am Ende in der Feuerprobe

des Leidens zu seiner größten Lauterkeit und Kraft geführt
werde. Das würde heißen, mit dem Gedanken der Passion zu spielen.
Gerade beim Gedanken an Gandhi, an den, der gegen das Unrecht
mit der Waffe des Geistes, nur mit dieser, kämpfen wollte, muß es

uns zur heiligen Verpflichtung werden, daß wir uns jeder Hemmung,
die dem Gebrauch der Geisteswaffe entgegengestellt wird, mit letter,
ungebrochener Überzeugungskraft widersefeen.

Das schlimmste ist die Kapitulation. Sie ist schlimmer - auch nach
der Meinung Gandhis - als selbst die Waffe. Am wenigsten dürfen
wir vor denen kapitulieren, die den Geist, die Quelle aller Wahrheit,
aller Erneuerung, alles Lebens in Fesseln schlagen. Wenn wir Gandhis
Kampf in Ehrfurcht gegenüberstehen und ihm Treue halten wollen,
dann müssen wir überall und jederzeit dem Geiste Bahn und Freiheit
schaffen. Paul Jrautvetter.

Das Kommen Christi (VIII.)
Leonhard Ragaz t

Jrage: Gibt es bei Paulus auch noch andere, wesentliche
Weissagung?

Antwort: Ja, vor allem im zweiten Brief an die Thessalonicher.

Der Antichrist:
«Wir bitten euch, Brüder, in bezug auf die Parusie [Erscheinung, Ankunft]

des "Fferrn Jesus Christus und unserer Vereinigung mit ihm, euch nicht so leicht vom

53


	Zur Passion Gandhis : "Nicht diesen, sondern Barabbas!" (Johannes 18, 40)

