
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 2

Artikel: Die Gegner Jesu (Fortsetzung) : Teil IX

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


uns nicht derfelbe Winter? — Wenn Ihr uns fchlägt, bluten wir nicht,
wenn Ihr uns kitzelt, lachen wir nicht, wenn Ihr uns vergiftet, Herben
wir nicht?"

Wahrhaftig wir haben einander nichts vorzuwerfen und wollen
gerne vergeben, nachdem wir einmal den Abgrund unferer Sünde in
feiner ganzen Tiefe ermeffen haben.

Das deutfehe Volk hat folange die Wahrheit nicht mehr gehört,
und, wo es fie kannte, folange verfchweigen muffen, daß es fie nicht mehr
liebt und über fie fchnell hinweggeht. Aber erft, wenn man ganz klar
fieht und den ganzen Umfang feiner Schuld erfahren hat, wird und
muß es Verzeihung finden, aber man kann nur bereuen, was man
kennt und eingefehen hat.

Büßen und tragen, aber auch hoffen und glauben! Sind wir alle
Schacher, fo wollen wir doch dem guten Schacher gleichen, von dem
der Herr fagt: Heute noch wirft du mit mir im Paradiefe fein!

Ed. Platzhoff-Lejeune.

Die Gegner Jefu
LEONHARD RAGAZ f

(Fortfetzung)

IX.

9. Statt der Wahrheit der Erfolg.

„Da antworteten einige von den Schriftgelehrten und Pharifäern und
fprachen: ,Meifter, wir mochten von dir ein Zeichen fehen.' Er
aber antwortete und fprach zu ihnen: ,Ein böfes und ehebrecherifches
Gefchlecht begehrt ein Zeichen, aber es wird ihm kein Zeichen gegeben
werden als das Zeichen des Propheten Jonas... Die Männer von
Niniveh werden im Gerichte mit diefem Gefchlechte auferftehen und es

verurteilen; denn fie haben auf die Verkündigung des Jonas hin Buße
getan; aber fiehe, hier ift mehr denn Jonas. Die Königin des Südens
wird im Gerichte mit diefem Gefchlechte fich erheben und wird es
verurteilen. Denn fie kam von den Enden der Erde her, um die Weisheit
Salomons zu hören, und fiehe, hier ift mehr als Salomon.

Wenn aber der unreine Geift aus dem Menfchen ausgefahren ift,
durchwandert er dürre Orte, Erfrifchung fuchend, und findet fie nicht.
Dann fpricht er: ,Ich will zu meinem Haufe, von dem ich ausgegangen
bin, zurückkehren. Zurückgekehrt findet er es feiertäglich, gereinigt
und gefchmückt. Da geht er hin, und nimmt mit fich fiieben andere
Geifter, die böfer find als er felbft, kehrt zurück und wohnt dafelbft.
Und das Letzte jener Menfchen wird fchlimmer fein als das Erfte. So
wird es auch mit diefem böfen Gefchlechte fein' "

(Matth. 12, 38—45.)

54



F. Was will Jefus mit diefer Rede fagen?
A. Ueberlegen wir die Situation, aus welcher fie entfteht. Die

Gegner Jefu, die fich vorher über eine Wundertat Jefu 'aufgehalten
haben, verlangen jetzt von ihm, daß er eine folche tue. Es ill vielleicht
auch eine andere Gruppe, die Jefus etwas freundlicher gefinnt ift. Sie
wollen ihn nicht von vornherein verdächtigen und verurteilen, fondern
ihm fozufagen eine Chance geben. Er foil nun extra für fie ein
„Zeichen" tun, dann wollen fie an das glauben, was er vertritt.

Jefus weift diefe Zumutung mit Schroffheit ab. Hätte er fie
erfüllt, dann wäre er nachträglich der Verfuchung erlegen, über die er
in der Wüfte, auf der Zinne des Tempels und auf dem hohen Berge
gefiegt hat. Er wäre ein Zauberer geworden wie die andern. Er hätte
ein bloßes Mirakel, ein Scheinwunder getan. Seine Zeichen haben nicht
diefe Art. Er tut fie fo wenig zum „Sehen", daß er fie vielmehr ge-
fliffentlich verbirgt und ihre Bekanntmachung verbietet, foweit dies
möglich ift. Er tut fie aus dem Glauben und aus der Liebe, fall gegen
feinen Willen, um für Gott gegen die widergöttlichen Feinde zu
kämpfen und Gottes Macht zu zeigen, vor allem aber, um zu helfen:
als Heiland. Sie aber wollen, daß er eines für fich felbft tue und für
fie, damit fie glauben könnten. Sie glauben alfo nicht an feine Wahrheit,

fondern bloß an feinen Erfolg, das heißt: fie glauben nicht Gott,
fondern der Welt.

Denn es tritt uns damit eine neue und wichtige Art entgegen, von
Gott abzukommen: daß man eben auf den Erfolg achtet, ftatt auf
die Wahrheit.

Denn der Erfolg ill einer der großen Götzen der Welt. Ihm hat
die Welt immer gedient, fie dient ihm aber heute ganz befonders. Es

ill die Zeit der fchreienden Reklamen und hypnotifierenden Propaganda.

In den Dienft diefes Obergötzen ftellen fich eine Schar von
Gehilfen: die Preffe, das Radio, der Film, die Illuftration und vieles
andere. Vor allem auch das Geld, der andere große Götze der Welt,
der ja mit dem Götzen Erfolg aufs intimile verbündet ift. Ueberall
tritt damit an die Stelle der Wahrheit der Schein, wenn nicht gar die
Lüge. Man dient diefem Götzen vor allem auch mit der Haft. Er
verdrängt alle fchöpferifche Ruhe der Arbeit. Er vertreibt alles tiefe und
echte, bloß der Wahrheit dienende Denken. Er zerrüttet die Nerven
und verwüftet die Seele. Er verftört und verzehrt den Menfchen, wie
alle Moloche es tun. Sein Ende ift, im großen und kleinen, im ganzen
und im einzelnen, der Zufammenbruch. Er mißachtet das heilige
Element, das Zeit heißt und aus Gottes Ewigkeit ftammt. Er lebt dem
Augenblick — im fchlechten Sinne des Wortes — und flirbt dem
Augenblick. Quod cito fit, cito perit — fchnell vergeht, was fchnell
entfteht, hat ein Großer gefag. Das erwahrt fich an unferer ganzen
Hat-Erfolg-Kultur.

Die Welt dient diefen Götzen mehr als je. Mehr als je beurteilt fie

55



den Wert einer Sache oder eines Menfchen nach Erfolg und Mißerfolg.
Es ill natürlich, daß die Welt es tut. Sie dient eben als Welt den
Götzen der-Welt. Aber fchlimm ift, wenn auch die Frommen das tun.
Und das tun fie in allen Formen. Auch unfere Kirchen und
Gemeinfchaften, Konfeffionen und religiöfen Parteien achten weithin nicht
auf die Wahrheit, fondern auf den Erfolg. Sie verlangen „Zeichen".
Solche „Zeichen" meinen fie zu fehen, wo großer Zulauf ift, wo „Wunder"

gefchehen, wirkliche oder vermeintliche, wo irgend eine Myftik,
ein Geheimnis auftaucht. Da flaunt man. Da ill man bereit, aufzuhorchen

und Refpekt zu bezeugen. Die einfache Wahrheit gilt nichts. Und
wer gar offenen Mißerfolg hat! So rufen fie immer wieder zu dem
Kreuze empor, an dem in immer neuen Geftalten Jefus hängt — an
das immer neue Geftalten Jefus gefchlagen haben: „Arzt, hilf dir
felber! Andern hat er geholfen, fich felbft kann er nicht helfen... Er hat
auf Gott vertraut, der helfe ihm, nun, wenn er Wohlgefallen an ihm
hat."

Diefem Trachten nach Zeichen entfprechen die Mittel, die man
anwendet, um fie zu erlangen. Sie follen, ftatt der Wahrheit, dem
Erfolge dienen. Man benutzt auch das Mittel der Reklame, der Propaganda

(im üblen Sinne), der „Bekehrung" '), des Betriebes aller Art.
Und man nimmt es im übrigen mit den Mitteln nicht allzu genau;
wenn fie nur Erfolg eintragen. Man fucht die Verbündung mit dem
Staate, mit dem Gelde, mit der Bildung, mit der Mode. Und fehr nahe
rückt dann die freilich unausgefprochene Löfung, daß der Zweck das
Mittel heilige. Aus alledem entfteht dann ein gefchäftiges, raffiniertes
oder grobes Pfaffentum, das auch die Anmaßung (welche freilich die
innere Unficherheit verrät) als Mittel für den Erfolg benutzt. Es
gehört ja zu feinem Wefen, daß es eine üble Verbindung oder auch eine
Verwechflung von Macht und Wahrheit ift.

Aber nichts ift ungöttlicher als die Verwechflung von Wahrheit
und Erfolg. Man darf ruhig fagen: Gott ill nicht mit dem Erfolg,
fondern mit dem Mißerfolg. So wie die Welt ift, bedeutet rafcher, leichter
und lärmender Erfolg ein Zeichen, daß die höchfte Wahrheit fehlt.
Denn die Wahrheit ill nicht Sache der Welt; die Wahrheit ill nicht
Sache der Maffe; die Wahrheit ill nicht Sache der Mode.

F. Aber hat nicht dann und wann die Wahrheit auch großen
Erfolg gehabt: bei den Reformatoren, bei Wefley und Whitefield, bei
Franziskus, fogar bei Jefus felbft in einem früheren Stadium? Muß
fie nicht auch den Erfolg wünfchen, an den Erfolg glauben?

A. Gewiß. Aber es handelt fich dabei um eine ganz andere Art
von Erfolg als den, welchen wir jetzt im Auge haben. Was aber jene
Beifpiele betrifft, fo ill eine große Hauptfache nicht zu vergeffen: Die-

x) Vgl. Matth. 23, 15!

56



fem Erfolg der befferen Art ill der Mißerfolg vorangegangen, das Lei'
den, das Verfolgtwerden, vielleicht der zeitweilige äußere Untergang.
Wie viele edle Bewegungen mußten fcheitern, mußten zerftampft,
vernichtet werden, bis die Reformatoren ihren Erfolg haben konnten! Und
war diefer in allem ganz göttlich? War es nicht zuviel Erfolg? Haben
nicht auch unreine Motive dazu mitgewirkt? Und wie war es mit den
Propheten? Wie war es mit Peftalozzi? Was am ftärkften für Gott
gewirkt hat und wirkt ill der Mißerfolg, ill das unfchuldige ftellvertre-
tende Leiden, ill das, was Jefaja 53 ausfpricht, ill das Kreuz Chrifti.

Darum weift Jefus die Gegner mit ihrer Zeichenforderung aufs
fchärffte ab. „Ein böfes und ehebrecherifches Gefchlecht begehrt ein
Zeichen". „Böfe" ill das Gefchlecht eben, weil es fo wenig nach der
Wahrheit fragt und nur Sinn hat für den Erfolg. „Ehebrecherifch"
aber nennt Jefus, nach der Art der Propheten, die diefes Bild der Ehe

gerne auf das Verhältnis von Gott und Menfch anwenden, diefes
Gefchlecht, weil es Gott untreu wird und den Götzen der Welt nachläuft,

fo wie ein ehebrecherifches Weib ihrem Gatten untreu wird und
wie eine Hure fich andern und wieder andern zuwendet — weil es,
ftatt in der heiligen Nüchternheit Gott zu dienen, fich durch Reklame,
Propaganda, Sanktion, kurz, durch „Zeichen" betrügen läßt. Es wird
ihnen aber kein anderes Zeichen gegeben werden als das Zeichen des

Jonas.
F. Was ill diefes?
A. Es ill ganz gewiß nicht, was Vers 40 meint. Diefer Vers ift

ganz ohne Zweifel als eine Art Interpretation eingefchoben worden
(wie das etwa vorgekommen ift, zum Teil durch Bearbeiter, zum Teil
durch Abfchreiber) und von mir weggelaffen worden. Gemeint ill
vielmehr ganz offenkundig die Bußpredigt des Jonas an Ninive. Jefus
fagt damit: Nicht das Zeichen wird euch gegeben, das ihr begehrt, das
des Erfolges, fondern ein anderes, das der Wahrheit. Und wehe euch,
wenn ihr nicht darauf achtet. Dann folgt das Gericht. Die Leute von
Ninive haben auf den fremden Verkündiger der Wahrheit gehört und
find gerettet worden; zu Euch aber fpricht, was mehr ift als Jonas, zu
Euch fpricht durch einen Mund, dem er es aufgetragen hat, der Gott
Ifraels. Von ferne her ift die Königin von Saba zu Salomo gekommen,
um feine Weisheit zu hören, Ihr aber feid in der Nähe der Wahrheit,
und hier redet, was mehr ift als Salomo und feine Weisheit, aber ihr
verfchmähet fie. Darum wird das Gericht über Euch kommen. Denn
nie kommt ficherer das Gericht, fowohl über die Völker und
Kirchen, wie über den einzelnen Menfchen, als wenn man die Wahrheit,
die einem in fichtbarem Auftrag Gottes als echtes „Zeichen" verkündigt

worden ift, abgewiefen hat, vielleicht weil fie ohne Glanz von
Macht und Erfolg auftrat. Wehe Chorazim und Bethfaida und
Kapernaum, die die Wahrheit deutlich genug gehört und gefehen und ihr
doch nicht gehorcht hat: Es wird Sodom am Tage des Gerichtes er-

57



träglicher gehen als euch. Wehe denen, welchen die Wahrheit Gottes
deutlich nahegebracht wird und die fie verwerfen. Ihr Gericht ill die
Vernichtung. (Vgl. Matth. 23, 38.)

Alles Trachten nach dem Erfolg an fleh ill ein Zeichen, daß man
nicht Gott dient. Für den wirklichen Dienft Gottes gilt allein die
Weifung: „Trachtet am erften nach dem Reiche Gottes und feiner
Gerechtigkeit, fo wird euch folches zufallen." Das „folches" bedeutet in
diefem Zufammenhang: „Auch aller Erfolg, den ihr braucht", auch
aller echte Erfolg.

F. Was bedeutet das Wort von dem unreinen Geifte, der
ausfährt, aber mit lieben Gefährten zurückkehrt, die fchlimmer find, als
er? Warum erfcheint es in diefem Zufammenhang?

A. Es erfcheint in diefem Zufammenhang etwas befremdlich und
hat doch gerade darin feinen tiefen Sinn. Als wichtiges Mittel, befonders

für den religiöfen Erfolg und Ausgleich, als wichtiges Zeichen des

Erfolges felbft erfcheint die Erregung, die des Gefühls und der
Leidenfchaft. Im religiöfen Bereich nennt man das Erweckung, Réveil.
Vor dem Trug, der darin liegt, warnt Jefus mit feinem Gleichnis.
Diefe Warnung gilt der genannten Erfcheinung fowohl in ihrer
individuellen als in ihrer kollektiven Form. Das Wort hat feine große
Bedeutung für den Kampf mit dem Böfen, den der Einzelne führt.
In diefem Kampf gibt es Siege des Guten — gibt es Erfolg. Es gibt
gehobene Stunden, befreiende und befeligende Erfahrungen, nach
denen man fich wohl über alle Verfuchung des Böfen hinausgehoben und
von aller Wahrheit umftrahlt fühlt. Aber dabei ill nun eine fchwere
Gefahr: die Gefahr der Beraufchung. Auf die Beraufchung aber folgt
jener bekannte Rückfchlag der Leere. Das Haus ill gereinigt und
gefchmückt, aber leer. Und in diefe Leere kann nun die fchwerfte
Verfuchung fallen. Wie viele find ihr tragifch erlegen! Es kann aber diefe
Leere auch dadurch entliehen, daß man das Böfe bloß austreibt oder
austreiben will, durch die Negation, durch die Gewalt, durch
Scheinbekehrung. Dann ift der Erfolg fall mit Sicherheit, daß der böfe Trieb
fiebenfach verftärkt wiederkehrt und in fchlimmerer Form als zuvor.
Wieder gilt: corruptio optimi pessima. Denn diefe Gefahr ill gerade in
den religiöfen Formen am fchlimmilen. Daher ftammt die alte und
immer neue Erfahrung, daß religiöfe Beraufchung gerade die wildeften
Formen von Weltlichkeit, vor allem von Sinnlichkeit, erzeugt. Diefe
Gefahr droht aber in mannigfaltigen Formen nicht bloß den einzelnen,
fondern auch gewiffen religiöfen Bewegungen. Sie führen zu einem
fcheinbaren Auffchwung, fie erzeugen „Zeichen", fie reinigen und
fchmücken das Haus, und nachher kann es fchlimmer fein als zuvor.
Der ausgefahrene böfe Geift kehrt mit fieben Gefährten, die fchlimmer
find als er, zurück in das gereinigte und gefchmückte Haus, das aber
leer ill. Man ill eben nur zur Religion gelangt, aber nicht zu Gott.



So ift es damals in Israel gegangen. So entftand die religiöfe
Bewegung um Johannes den Täufer herum. Es entftand die religiöfe
Bewegung um Jefus herum. Groß war die Erregung. Sie wurde zur
Beraufchung! Aber fie führte nicht wirklich zu Gott und zur Umkehr.
Sie flaute ab, fie brach zufammen. Der ausgefahrene unreine Geift
kehrte mit lieben Gefährten zurück, die fchlimmer waren als er felbft.
Das Ende war die Kataftrophe. Haben wir nicht das gleiche 1918
erlebt und — 1940? Großer Auffchwung, auch religiöfe Erregung, ja
Beraufchung — und nun? Sind nicht alle böfen Geifter erftarkt?
Warum? Man ill zu Religion gelangt, aber nicht zu Gott felbft und
das heißt: zum Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit. Nur Gott felbft
kann das gereinigte und gefchmückte Haus ausfüllen. Er aber nur mit
feinem Reiche und feiner Gerechtigkeit. Nur die heilige Nüchternheit
diefer Buße, nur der rechte Gehorfam gegen die Wahrheit ill die
Rettung. Immer nur Gott felbft. Hier redet das echte „Zeichen".

Rußland
Sozialiflifches Ideal oder fozialiftifche Illufion?

II.

Es wird einem gefagt, es komme alles darauf an, daß man einem
folchen gefchichtlichen Phänomen wie Sowjetrußland „vorurteilslos"
begegne. Das ill richtig, aber man möge Vorurteilslofigkeit nicht mit
Grundfatzlofigkeit verwechfeln. Wir treten an Sowjetrußland mit
ganz beftimmten Ueberzeugungen heran; wir meffen es an beftimmten
Maßftäben. Das ill nicht Doktrinarismus. Doktrinär wären wir, wenn
wir ein Land, das den Anfpruch erhebt, fozialiftifch zu fein, an nicht-
fozialiftifchen, eine Revolution an reaktionären, Rußland an unruffi-
fchen Maßftäben meffen würden. Ob wir uns mit unfern Lefern über
diefe Maßftäbe einigen können, das ill allerdings die Frage. Weder
der Begriff des „Sozialiilifchen", noch der des „Revolutionären",
noch der des wahrhaft „Ruffifchen" ill unter denen, die darüber reden,
in allgemein anerkannter Weife definiert. Immerhin follte es möglich
fein, gewiffe — wenn auch nicht ganz fcharfe — Umriffe deffen, was
Sozialismus, was Revolution, was Ruffentum ift, zu zeichnen.

Es follte möglich fein, fich darüber zu einigen, daß Sozialismus
etwas zu tun hat mit der Befeitigung wirtfchaftlicher Ausbeutung, mit
Brüderlichkeit, mit Achtung vor der Menfchenwürde, mit Schutz der
Schwachen, mit Solidarität des Proletariates über alle Grenzen hinweg.

Und wenn wir das Wort Revolution in einem verehrungswürdigen
Sinne verftanden haben, dann haben wir immer eine Bewegung ge-

59


	Die Gegner Jesu (Fortsetzung) : Teil IX

