Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 12

Nachruf: Rudolf Liechtenhan (1875-1947)
Autor: Greyerz, K. von

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

mit brennender Sorge bringen wir in dieser Nummer die Beftirchtung
zum Ausdruck, die uns erfiillt beim Gedanken an die Zukunft.»

- Werte Zuhérer, ich hoffe nicht, dafl Sie mich wegen dieser Zitate
der Einseitigkeit oder Parteilichkeit beschuldigen. Selbstverstindlich
gibt es unter den Minnern und Frauen, welche verkiinden, dafl der
Zeitpunkt fiir die Unabhingigkeit Indonesiens noch nicht angebrochen
ist, auch ehrliche, uneigenniitige Menschen. Aber der Geist, der aus
ihnen spricht, ist im allgemeinen ein Geist des Konservatismus, der die
Zeichen der Zeit nicht versteht,

Werte Zuhorer, einige meiner personlichen Freunde haben die Be-
fiirchtung ausgesprochen, dafl ich mich wiirde hinreiflen lassen, die
Regierung und das hollindische Volk anzugreifen. Die Regierung
schon: die ist doch kein sakrosanktes Hauschen. Ich denke nicht daran,
das hollindische Volk anzugreifen. Ich bin mit ihm mit allen Fasern
meines Herzens verbunden, aber ich habe nur eine Zunge, dieselbe
im Ausland wie zu Hause. Ich denke zu gut tiber unser Volk, um nicht
tiberzeugt zu sein, daf3 es den richtigen Weg finden und einschlagen
'wird. — Es denkt langsam, es hat nur in seltenen Fiilen begeisterte
Impulse wie das franzosische Volk, aber es liebt Freiheit und Gerechtig-
keit zu aufrichtig, um sie einem andern Volke auf die Dauer vor-
enthalten zu wollen®. Henriette Roland Holst.

Rudolf Liechtenhan +

1875—1947

Als im November 1906 das erste Heft der «Neuen Wege» das Licht
der Welt erblickte, zeichneten als deren Herausgeber in alphabetischer
Reihenfolge B. Hartmann, Pfarrer in Chur, Lic. R. Liechtenhan, Pfarrer
in Buch (Kt. Ziirich) und L. Ragaz, Pfarrer in Basel. Der mittlere von
ihnen, am 6. Dezember 1875 in Basel geboren, war damals dreiflig
Jahre alt, seit 1900 Pfarrer in einem kleinen Bauerndorf am Irchel, seit
1901 in tiberaus gliicklicher, wenn auch von schmerzlichen Priifungen
nicht verschonter Ehe mit der Basler Pfarrerstochter Friulein Johanna
Barth, die ihm fiinf Kinder schenkte und ihrem Gatten zeitlebens eine
verstindnisvolle Lebens- und Leidensgefdhrtin war, 1909 wurde er an

1 Dieser Vortrag war vorbereitet, um in Ziirich gehalten zu werden. Wir hatten
uns auf das Wiedersehen mit Frau Henriette Roland Holst gefreut, denn wie Be-
‘deutendes und Grofles hat sie uns seinerzeit mit ihren Vortrigen in Ziirich und in
Casoja gegeben. Wieder hofften wir, der greisen Dichterin und Kimpferin, der
Freundin und Biographin von Rosa Luxemburg, lauschen zu konnen, glicklich dar-
iiber, daf} sie durch alles Schwere, was seitdem iiber ihre Heimat Holland gegangen
ist, hindurchgerettet wurde. Leider hat ein Unfall sie am Reisen verhindert. Wir sind
aber glicklich, zu wissen, daf} sie der Genesung entgegengeht. Die Redaktion.

562



die Pfarrstelle seines Schwiegervaters, an die Matthius-Gemeinde in
Klein-Basel gewdhlt, Schon 1900 hatte er den Grad eines Lizentiaten
der Theologie erworben. 1921 begann er seine theologischen Vor-
lesungen an der Hochschule Basels. 1935 zum auflerordentlichen Pro-
fessor fiir das Neue Testament beférdert, trat er von seiner Pfarrstelle
zuriick, um sich bis zu seinem Ende — 29. November 1947 — ganz dieser
Professur zu widmen. Daf} seine von der evangelischen Fakultit der
Hochschule Bern einstimmig vorgeschlagene Kandidatur fiir eine ordent-
liche Professur fiir das Neue Testament 1928 von der bernischen Regie-
rung einzig und allein wegen seiner pazifistischen Einstellung abge-
lehnt, aber 1929 durch die Verleihung des theologischen Ehrendoktors
durch die ziircherische Hochschule einigermaflen wettgemacht wurde,
hat er, bezeichnend fiir seinen Charakter, in seiner autobiographischen
Lebensskizze zu erwihnen ganz unterlassen oder vergessen.

Daf} dieser junge, begabte Basler das Theologiestudium wihlte,
geschah ganz aus innerem Beruf und Entschlufl. «Es war der einfache
Wunsch, der Sache Gottes zu dienen.» Er hatte auch das Gliid, her-
vorragende akademische Lehrer zu finden, in Basel Bernh. Duhm, in
‘Marburg Wilh, Herrmann, Ad. Jiilicher, Joh. Weif}, in Berlin Ad. Har-
nadk, «von dem ich unter allen meinen Lehrern am meisten empfangen
habe». Dazu war er mit Paul Wernle, seinem spitern Schwager, eng
befreundet, «von dessen frischer, fast stiirmischer Art wir speziell in
die Welt des Neuen Testaments michtig mitgerissen wurden», Was
‘Wernle in seiner «Einfithrung in das theologische Studium» schrieb,
daf} «recht Theologie zu studieren eine grofle Arbeit ist und es dem
Theologen nur auf die Wahrheit ankommen darf», das war dem jungen
Pfarrer von Buch eine selbstverstindliche Gewissenssache, von der er
sein Leben lang nicht gelassen hat,

Eben darum fithlte er sich auch zu dem Ziel, das sich die «Neuen
‘Wege» gesteckt hatten, hingezogen, war sogar von 1906 bis Ende 1911
ihr Hauptredaktor und hat zu deren elf ersten Jahrgingen neben dem
alle seine Mitarbeiter von Anfang an tiberragenden Leonhard Ragaz
eine grofle Zahl ganz vorziiglicher Beitrige gesteuert. Was schon seine
Handschrift offenbarte, eignete ihm in allem, was er schrieb, eine Sach-
lichkeit und Klarheit, ein abgewogenes Denken und Urteilen, dem alles
Pathetische oder gar Phrasenhafte fremd war, und doch nichts Kiihles,
Frostiges anhaftete, sondern eine wohltuende Wirme innewohnte.

Nicht so leicht wie mit der Feder fiel ihm der Umgang mit den Men-
schen, durch das gesprochene Wort. Zwar in kleinerem Kreise wirkten
seine liberlegten Voten immer klirend und wegweisend, aber sein
Kanzelvortrag hatte etwas Ermiidendes. Er hat selber darunter gelitten
und in ehrlicher Selbstbeurteilung von sich bekannt: «Eines hat mir
freilich gefehlt und mich spiter in der Ausfithrung meines Berufes viel
gehemmt: die Leichtigkeit, mich den Menschen aufzuschlieflen, den Zu-
gang zu den Herzen schnell zu finden, besonders der Jugend gegen-

563



iiber, eine gewisse propagandistische Ader und suggestive Gewalt tiber
die Menschenherzen.» - - | -
Mag dem gewesen sein, wie es will, sicher ist, daf3 sowohl auf der
Kanzel der kleinen Bauerngemeinde wie der grofien Stadtgemeinde ein
Prediger und Seelsorger stand, der es mit seiner Verkiindigung ernst
nahm und darunter litt, «daf} die Christenheit so wenig unter den heu-
tigen Zustinden leidet, so wenig von ihnen beunruhigt ist». «Ich habe
als Pfarrer gegen keinen Irrtum so unerbittlich gekidmpft, wie gegen die
Meinung, daf} die Religion ein blofler Schnérkel am Leben sei, ein
Etwas, von dem man ein bifichen besitsen miisse, um dem Leben seine
Weihe zu geben, aber daf} die Religion in die iibrigen Gebiete des
Lebens, wie Politik, Geschift, Erwerbsleben, nichts hineinzureden
habe.» Er tiduschte sich und seine Zuhérer nicht dariiber hinweg, «daf3
wir lernen miissen, an Gott selbst statt an unsere Dogmen iiber ihn
zu glauben, und daf} Ehrfurcht vor der Wirklichkeit frommer ist als alle
frommen Konstruktionen derselben», |

An den alttestamentlichen Propheten, von denen er in den «Neuen
Wegen» (1912, 1913, 1915, 1917) acht prichtige Charakterbilder ent-
worfen hat, war ihm «die Wirklichkeit des lebendigen Gottes packend
und entscheidend entgegengetreten als die Macht, welche hinter der
Menschheitsgeschichte steht, die in der Welt etwas will und schafft,
ein ungleich lebendigerer Gott als der, den die Philosophie in Frage ge-
stellt hatte». An den Propheten war ihm aufgegangen, «daf} nicht allen
gleich unmittelbare Erfahrungen geschenkt sind, dafl wir zwischen Aus-
erwihlten und Gliubigen zu unterscheiden haben und selbst von dem
leben miissen, was Grofiere, als wir sind, ans Licht gebracht haben.
Wir bleiben zeitlebens Gefiihrte, nicht Fihrer.»

Das gilt im hochsten Sinn und Maf3 vom Gotterleben durch Jesus:
«Der lebendige Gott wird nicht auf dem Wege der verstindigen Ulber-
legung, des logischen Schlusses gefunden, sondern durch die Beriihrt-
heit von der geistigen Macht, wie sie uns in Jesus entgentritt und uns
zu sich zieht.» «Durch Jesus Gott finden, das ist christlicher Glaube.»
«Er bleibt ein Wagnis, aber Glauben, Vertrauen heif$t immer auf etwas
bauen, das man nicht sieht.» «Dieser Glaube 16st auch nicht alle Ritsel.
Es bleiben genug Stellen, wo uns Gott verborgen bleibt, wo uns der
Weltlauf brutal und gleichgiiltig gegen alle innern Werte vorkommt.
Dann heif3t glauben, daf} wir allen Unbegreiflichkeiten des Augen-
blicks zum Trotz an Gott festhalten.» :

«Daf} uns Jesus zu Gott fithrt, das ist die Hauptsache, und alles,
was er gewollt hat.» «Eine Lehre tiber seine Person hat er uns nicht
aufgedringt. Alle Theorien, die den Tod Jesu durch Vergleich mit
einem kultischen Opfer begreifen wollen, kranken daran, daf} sie mit
vordhristlichen Bildern fiir die Gesinnung Gottes statt mit dem Vater-
gleichnis operieren. Auch der Apostel Paulus ist diesem Fehler nicht

564



entgangen.» «Es ist eine Karikatur des Christentums, welche eine mit
dem rechten Glauben verwechselte Rechtglaubigkeit auf Kosten des
sittlichen Ernstes und der titigen Nachfolge pflegen méchte oder an
Stelle der Werkgeseglichkeit einfach eine Lehrgesetslichkeit aufrichtet.
Die Botschaft ohne den sittlichen Appell zur Dienstbereitschaft wird
zur(rll leereF Schall, und die sittliche Forderung ohne die Botschaft steht
in der Luft.»

So hat Liechtenhan vom Anfang bis zum Ende seines Lebens mit
dem Gottesproblem gerungen, mit der Spannung zwischen dem uns
verborgenen und dem sich uns offenbarenden Gott, zwischen der gott-
lichen Regierung und dem Ungliick und Bésen in der Welt, der gott-
lichen Gerechtigkeit und der géttlichen Gnade, mit der Spannung zwi-
schen dem Glauben und Tun, dem schon Empfangenen und dem erst.
Erhofften, dem Ernst und der Milde im Evangelium und im Verhalten
Jesu, gerungen mit dem Problem von Schuld und Siithne, Recht und
Sittlichkeit, mit der Frage: Heiligt der Zweck die Mittel?, fiir die er
die Antwort formuliert: «Der Zwedk kann blof$ die Mittel, nie aber
die Motive heiligen.» Man lese, was Liechtenhan iiber die Bedeutung
von Phantasie und Gleichnis fiir das religiose Erleben schreibt, tiber die
Polaritit, «die unsystematische Natiirlichkeit Jesu», die dem Philister
und Pedanten ein Argernis, dem unverbildeten Menschen just ein
Zeichen des Reichtums und des tiefen Gotterlebens Jesu bedeutet,
der «das Ziel so hoch steckt, als sich denken laf}t, und zugleich die
Grenze nach ‘unten offen i3t und keinen aufgibt», Griindlich sett
Liechtenhan sich mit Kautskys «Ursprung des Christentums», mit
Maurenbrechers «Von Nazareth nach Golgatha», mit Drews «Christus-
mythe» auseinander, mit dem Nachweis, «daf8 das neue Leben, das
in den Schriften des Neuen Testamentes pulsiert, notwendig die Tat-
“sache einer lebendigen Personlichkeit fordert, in der es gewohnt und
von der es seinen Ausgang genommen hat».

Er bemiiht sich, darzulegen, wie die Bibel gerade fiir solche, die
mit ihr nichts mehr anzufangen wufiten, durch die vom Unverstand
verponte und verschrieene «Bibelkritik» ein ganz neues, lebendiges
Buch wird, und wie wir unsern Blick zu schirfen haben fiir den Unter-
schied zwischen dem unterchristlichen, vorchristlichen und genuin-
christlichen Erbe in der Heiligen Schrift. |

Ganz besonders eingehend hat er die ethischen Probleme des
Neuen Testamentes in seinem bedeutenden, zuwenig beachteten Buche:
«Gottes Gebot im Neuen Testament» (1942) klargelegt, inwiefern die
im Neuen Testament verkiindeten Gebote erfiillbar, auf unsere Zeit
noch anwendbar sind und «das Evangelium nicht nur ein Beitrag, son-
dern die entscheidende Antwort zur Krise der Gegenwart ist». Ebenso
weist er in seinem Buche iiber «Paulus» unter anderm nach, «wie stark
Paulus in rechtlichen Kategorien denkt, aber das tut, um das Recht-

565



liche aus dem Verhiltnis zu Gott radikal zu beseitigen», «wie die
verhingnisvolle Uberschitung der Lehre auf Kosten des Lebens sich
nie auf Paulus berufen darf» und «wie schief es ist, des Apostels seel-
sorgerliche Rite zu Dogmen zu stempeln und aus seinen lebendigen
Briefen ein totes System der Ethik zu machenn».

Ebenso sorgfiltig erdrtert er in seiner lesten grofleren Arbeit {iber
«Die urchristliche Mission» (1946) die Frage, ob die Mission im Willen
und Werk Jesu begriindet sei, mit dem Endresultat, daf} das Abendmahl
als die Geburtsstunde der Heidenmission bezeichnet werden diirfe, das
Samenkorn, das Jesus in die Herzen seiner Jinger gelegt hatte, zum
Baum heranwachsen muffte und damit die Missionsaufgabe gegeben war.,

Aus dieser seiner Vertiefung in das urspriingliche Evangelium ist
Liechtenhan auch zum Sozialisten geworden. Den duflern Anstof} dazu
hat er von Minnern wie Friedrich Naumann, Hermann Kutter und
Leonhard Ragaz empfangen. Vom ersten bekennt er: «Er hat mit dem
eindritcklichen Ernst und der hinreiflenden Begeisterung, mit der er die
evangelisch-soziale Botschaft den Gewissen nahebrachte, meiner ganzen -
Lebensrichtung einen entscheidenden Anstof3 gegeben, und ich habe
ihm auch spiter, als ich seinen Wegen nicht mehr zu folgen vermochte,
immer noch die tiefste Dankbarkeit bewahrt.»

Die innerste Begriindung seines Sozialismus wurzelt fiir Liechten-
han im Evangelium, in der Klarheit und GewifSheit, daf3 sich das Evan-
gelium in einem «Befiehl-du-deine-Wege»-Christentum nicht erschépft,
«nicht nur Siindentrost und Leidensbalsam» ist — das auch —, %er
ebenso «Hingabe an die Zwedke Gottes». «Wir konnen nicht Gott
dienen und alle soziale Ungerechtigkeit unter uns dulden. Wir kénnen
sie nicht von einem Tag zum andern aus der Welt schaffen, am wenig-
sten mit blutiger Gewalt, ohne innere Erneuerung aus dem Geiste
Christi. Aber wir haben Christi Geist nicht, wenn wir sie ertragen und
nicht gegen sie im Kampfe stehen. In diesem Sinne bin ich Sozialist
gewesen und geblieben.» «Soziale Gerechtigkeit ist noch nicht das
Reich Gottes; aber sie ist eine Vorbedingung des Gottesreiches. Sie ist
kein letstes Ziel, aber eine nichste Aufgabe, die Gott unserm Geschlecht

-gestellt hat. Keine Siinde beschwort so furchtbare Gerichte herauf wie
- die Blindheit fiir die Wege, auf die uns Gott rufen will.»

Schon als junger Pfarrer protestierte er «gegen die in weiten Kreisen
herrschende Meinung, die Ansicht des Pfarrers iiber soziale Fragen
diirfe wohl mit derjenigen der Konservativen oder Freisinnigen Partei;
aber nicht mit derjenigen der Sozialdemokratie tibereinstimmen». Den-
jenigen Lesern der «Neuen Wege», die an deren sozialistischer Ten-
denz Anstof3 nahmen, ruft er zu: «Ein Blatt, das nur Artikel bringt, bei
denen die Leser beifillig nickend ausrufen: Gut gebrillt, Léwe!, das
seinen Lesern nicht auch etwa Steine auf den Weg wirft, hat nach
meiner Meinung sein Existenzrecht verloren.» «Nicht Bekimpfung der

' 566



Weltanschauung, welche die Sozialdemokraten bekennen», schreibt er
in einem kritischen Bericht tiber den evangelisch-sozialen Kongref3
in Chemnits, «sollte unser Erstes sein, sondern die Bekimpfung der so-
zialen Not, unter der sie nach Leib und Seele leiden.» Und an einer
andern Stelle: « Mdchten die Sozialdemokraten noch zehnmal schlechter
sein, das entscheidet gar nicht tiber die Frage, ob die gegenwirtige
Ordnung gerecht und die sozialdemokratische wiinschbar ist. Ich habe
kein Urteil dariiber, ob es nicht gefihrlich wire, wenn die Sozialdemo-
kratie heute zur Herrschaft kime; es wiirden vielleicht manche wert-
vollen Giiter zertriimmert. Aber gehen nicht schon jest wertvolle Giiter,
niamlich unsterbliche Menschenseelen, unter der Brutalitit der Verhilt-
nisse zugrunde? Unsere Hoffnung ist nicht nur, daf} es darin besser
werde, sondern auch, dafl die Sozialdemokratie noch lerne, wie wenig
der Haf} Segen zu bringen und Grofles zu schaffen vermag.» Schon
1908 hat Liechtenhan an der religits-sozialen Konferenz in Ziirich
neben Nationalrat Greulich und Kutter ein Referat gehalten tiber:
«Prophetische und kirchliche Religion in ihrem Verhiltnis zur sozialen
Bewegung», 1909 eine Schrift: «Soziale Religion» verdffentlicht und
noch 1943 am religios-sozialen Ferienkurs einen nachher als Broschiire
gedruckten Vortrag tiber «Das Kommen des Reiches Gottes» gehalten.
Selbstverstindlich hat er auch die Vereinigung sozialistischer Kirch-
genossen sowie die Soziale Kauferliga, Pionierin der Labelbewegung,
unterstiigt, die lestere mit der Begriindung: «Wire die Gleichgiiltig-
keit der Kaufer gegen die Lage der Produzenten nicht so grof3, so wire
manche empdrende Ausniigung einfach nicht mehr moglich.»

Und aus dem Geist und Gebot des Evangeliums ist Liechtenhan
auch zum Antimilitaristen geworden. «Wir kénnen nicht Gott dienen
und daneben zum Kriege riisten, In dieser Erkenntnis war mir der
Antimilitarismus heilige Pflicht.» Wie seine Bibelkritik und seinen
Sozialismus, so hat er auch seinen Antimilitarismus nicht als eine nie-
derreiflende, sondern als eine aufbauende Titigkeit verstanden und
ausgelibt, als Handlangerdienst fiir die Wegbereitung des Reiches
Gottes. Gerade diesen Kampf hat er mit zdhem Ernst und Eifer ge-
fihrt. Er half die «Vereinigung der antimilitaristischen Pfarrer» griin-
den, hat sie zehn Jahre lang geleitet, und als sie sich 1936 zum «Kirch-
lichen Friedensbund der Schweiz» erweiterte, um auch die Laien in
dieses Interesse und diesen Kampf hineinzuziehen, ist er bis an sein
Ende eines seiner lebendigsten, titigsten Vorstandsmitglieder gewesen.

Er hat die ergreifende Schrift des Erasmus «Klage des Friedens»
aus dem Jahre 1507, die schon 1634 mitten in den Wirren des Dreiflig-
jahrigen Krieges der Basler Pfarrer Samuel Grynaeus deutsch heraus-
gegeben hatte, nach genau 300 Jahren mit einer interessanten geschicht-
lichen Einleitung, neu tibersetst, verdffentlicht (Gotthelf-Verlag, Bern)
und als Entgegnung auf einen Aufsats von Prof. Emil Brunner im
Zwinglikalender 1945 eine Broschiire: «Vélkerfriede, eine Illusion oder

567



eine Aufgabe fiir die Christenheit?» verfafit und darin die Argumente
Brunners gegen eine biblisch begriindete, leidenschaftlich glaubige Hin-
gabe des Christen an die Friedensaufgabe energisch zuriickgewiesen.
Er schreibt unter anderm darin: «Die Distanzierung der Friedensarbeit
vom Gottesreich verleitet dazu, sie einfach den Politikern zu tber-
lassen. Durch diesen Riickfall in eine einfache Jenseitigkeitseschatologie
wurde die Christenheit trige und blieb nicht in Bewegung. So ist das
Salz dumm geworden, und auf allen Gassen ist vom Versagen der
Christenheit mit Recht die Rede. Wenn man den Einsat seiner ganzen
Kraft fiir den Erdenfrieden als etwas so Geringfiigiges und Fragwiir-
diges hinstellt, wie soll da irgendwelche Freudigkeit dafiir aufkommen?
Es ist, wie wenn man den an einer Wildbachverbauung Arbeitenden
sagen wiirde: ,Was wollt ihr doch? Eine Welt ohne Unwetterkata-
strophen gibt es ja doch nie und nimmer.’ Durch eine solche Haltung
“wird aller Friedensarbeit die treibende Kraft, der Glaube, geraubt.»

Aber seinen Antimilitarismus hat Liechtenhan am ausfiihrlichsten
in seiner 1927 im Verlag von Herbert Lang, Bern, auch ins Franzo-
sische iibersetsten, 80seitigen Broschiire: «Ist Abriistung Christen-
pflicht?» (Le désarmement un devoir chrétien? Impr. Coop., La Chaux-
de-Fonds) biblisch begriindet und nach allen Seiten beleuchtet. Wir
miissen uns versagen, auf deren reichen Inhalt einzugehen. Mag seit
den zwanzig Jahren ihres Erscheinens ihr Verfasser in schmerzlicher
Erkenntnis der sittlichen Unreife unseres Volkes wie der gesamten
Volkerwelt auf das Postulat einer sofortigen Einzelabriistung der
Schweiz auch verzichten gelernt haben — die Hauptthese der Unverein-
barkeit wahrer Nachfolge Christi mit dem Riistungs- und Kriegssystem
und der alleinigen Rettung sowohl unseres wie aller Vélker durch einen
radikalen Bruch mit diesem System ist durch die seitherigen grauen-
vollen Erfahrungen und durch die Aussicht auf neue, drohende Kata-
strophen von einem noch gigantischeren Ausmaf} und einer noch teuf-
lischeren Vernichtungsddmonie nur noch erhirtet und fiir jeden den-
kenden Menschen, wieviel mehr fiir jedes christliche Gewissen zu einer
unbedingten Forderung und Verpflichtung geworden.

So steht Rudolf Liechtenhan, der wohl manchem nur als eine stille,
etwas linkische und nur theoretische Gelehrtennatur erscheinen mochte,
in seinem Wesen und Wirken vor uns als ein Christenmensch, der als
Pfarrer und Professor kein blofles Studierstubendasein fithrte, sondern
alles, was er durchdadchte, durchforschte, redete und schrieb, in den
Dienst der Allgemeinheit, auch der Geringsten seiner Briider und damit
in den Dienst seines Herrn und Meisters, des kommenden Gottesreiches
stellte, der auf der Kanzel und dem Katheder sich mit einer kleinen
Zuhorerschaft zufriedengeben mufite, aber sich dadurch nicht im ge-
ringsten in seiner Treue und Gewissenhaftigkeit beirren lief3, ein miles
Christi, der allezeit mit offenem Visier kimpfte, um die vom Bacchus-
und Venus-, Mars- und Mammonsdienst geknechtete, in Waffen star-

568



rende Christenheit zur wahren militia Christi aufzurufen und die
christliche Kirche aus dem bloflen Herr, Herr sagen zu gliubigem Tun
und zu lebendiger Bruderschaft aufzuriitteln, 4

So sehr er von vielen seiner Kirch- und Volksgenossen mifiverstan-
den und unterschitst worden ist, so wenig hat er sich selber {iber-
schiatst, Selbst von den ihm von Natur angeborenen Hemmungen be-
kennt er: «Es war gewif$ gut so. Sie haben mich in dem Bewufitsein
der Unzulinglichkeit alles unseres menschlichen Machens und Leistens
festgehalten. Meine Lebensleistung, auf die ich zurtickblicke, ist hinter
dem, was ich mir vorgenommen und erhofft, vielleicht auch andere von
mir erwartet hatten, weit zuriickgeblieben. Ich habe mich in vielem
bescheiden miissen. Ich habe aber gelernt, den Weg anzunehmen, den
Gott mich gefithrt hat, und dankbar zu sein fiir jede Gelegenheit, wo
er mich, auch zu bescheidenem Dienst, hat brauchen wollen.» Seine
Lebensskizze schliefit er mit den Worten: «Ich schreibe diese Erinne-
rungen in einer triiben Zeit nieder, die immer wieder Anfechtung bringt
und den Mut brechen will. Aber das Licht ist nicht ausgeloscht, das
allein diesem Leben, trot allem, Sinn verleiht, und die Hoffnung ist
nicht geknickt, die uns aufrichtet, ob wir nun linger in diesem Kampf
stehen oder ob. wir bald aus ihm scheiden sollen.» Es ist die gleiche
Gewiflheit, mit der er schon 1906 seinen ersten, «Ernst und Freude»
tiberschriebenen Beitrag in die «Neuen Wege» im Anschluf} an Phil. 4, 4
geschlossen hat: «Ernst und Freude verbinden heiflt: die Aufgaben des
Lebens anpacken mit ganzer Kraft und unter Opfern und sich freuen,
daf3 es nicht umsonst sein soll; das Leid auf unserem Wege und rings
um uns zu Herzen nehmen und sich freuen, daf} es schliefilich auch
Gottes hohen Zielen dienen soll; Scham empfinden tber die eigene
Erbarmlichkeit und sich freuen iiber Gottes Gnade, die sich trosdem
zu uns herniederneigt; das Grofle im Auge behalten und doch emp-
fanglich sein fiir die kleinen Freuden und Spuren der Giite Gottes.
Wer so mit tiefem Ernst ,im Herrn’ sich freut, der kann nicht versinken
in den Sorgen des Lebens, nicht verzweifeln wegen seiner Schuld, der
zittert nicht mehr vor dem Tode.»

In diesem Ernst und in dieser Freude nehmen auch wir Abschied
von unserm langjihrigen, treuen Arbeits- und Kampfgefihrten, Dank
und Hoffnung in unserer Seele. K. v. Greyerz.

Paul Pfliger +

Unmittelbar vor der Drudklegung der Weihnachtsnummer der
«Neuen Wege» erreicht uns die Nachricht, daf§ Paul Pfliiger, der be-
kannte sozialistische Pfarrer und spitere Stadtrat von Ziirich, im
83. Altersjahr nach einer langen Zeit der Gebrechlichkeit und mannig-
facher Leiden gestorben ist. Es ist nicht mehr méglich, in den «Neuen

569



	Rudolf Liechtenhan (1875-1947)

