
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 12

Nachruf: Rudolf Liechtenhan (1875-1947)

Autor: Greyerz, K. von

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mit brennender Sorge bringen wir in dieser Nummer die Befürchtung
zum Ausdruck, die uns erfüllt beim Gedanken an die Zukunft.»

Werte Zuhörer, ich hoffe nicht, daß Sie mich wegen dieser Zitate
der Einseitigkeit oder Parteilichkeit beschuldigen. Selbstverständlich
gibt es unter den Männern und Frauen, welche verkünden, daß der
Zeitpunkt für die Unabhängigkeit Indonesiens noch nicht angebrochen
ist, auch ehrliche, uneigennügige Menschen. Aber der Geist, der aus
ihnen spricht, ist im allgemeinen ein Geist des Konservatismus, der die
Zeichen der Zeit nicht versteht.

Werte Zuhörer, einige meiner persönlichen Freunde haben die
Befürchtung ausgesprochen, daß ich mich würde hinreißen lassen, die
Regierung und das holländische Volk anzugreifen. Die Regierung
schon : die ist doch kein sakrosanktes Häuschen. Ich denke nicht daran,
das holländische Volk anzugreifen. Ich bin mit ihm mit allen Fasern
meines Herzens verbunden, aber ich habe nur eine Zunge, dieselbe
im Ausland wie zu Hause. Ich denke zu gut über unser Volk, um nicht
überzeugt zu sein, daß es den richtigen Weg finden und einschlagen
wird. - Es denkt langsam, es hat nur in seltenen Fällen begeisterte
Impulse wie das französische Volk, aber es liebt Freiheit und Gerechtigkeit

zu aufrichtig, um sie einem andern Volke auf die Dauer
vorenthalten zu wollen1. Henriette Roland Holst.

Rudolf Liechtenhan t
1875—1947

Als im November 1906 das erste Heft der «Neuen Wege» das Licht
der Welt erblickte, zeichneten als deren Herausgeber in alphabetischer
Reihenfolge B. Hartmann, Pfarrer in Chur, Lie. R. Liechtenhan, Pfarrer
in Buch (Kt. Zürich) und L. Ragaz, Pfarrer in Basel. Der mittlere von
ihnen, am 6. Dezember 1875 in Basel geboren, war damals dreißig
Jahre alt, seit 1900 Pfarrer in einem kleinen Bauerndorf am Irchel, seit
1901 in überaus glücklicher, wenn auch von schmerzlichen Prüfungen
nicht verschonter Ehe mit der Basler Pfarrerstochter Fräulein Johanna
Barth, die ihm fünf Kinder schenkte und ihrem Gatten zeitlebens eine
verständnisvolle Lebens- und Leidensgefährtin war. 1909 wurde er an

1 Dieser Vortrag war vorbereitet, um in Zürich gehalten zu werden. Wir hatten
uns auf das Wiedersehen mit Frau Henriette Roland Holst gefreut, denn wie
Bedeutendes und Großes hat sie uns seinerzeit mit ihren Vorträgen in Zürich und in
Casoja gegeben. Wieder hofften wir, der greisen Dichterin und Kämpferin, der
Freundin und Biographin von Rosa Luxemburg, lauschen zu können, glücklich
darüber, daß sie durch alles Schwere, was seitdem über ihre Heimat Holland gegangen
ist, hindurchgerettet wurde. Leider hat ein Unfall sie am Reisen verhindert. Wir sind
aber glücklich, zu wissen, daß sie der Genesung entgegengeht. Trie Redaktion.

562



die Pfarrstelle seines Schwiegervaters, an die Matthäus-Gemeinde in
Klein-Basel gewählt. Schon 1900 hatte er den Grad eines Lizentiaten
der Theologie erworben. 1921 begann er seine theologischen
Vorlesungen an der Hochschule Basels. 1935 zum außerordentlichen
Professor für das Neue Testament befördert, trat er von seiner Pfarrstelle
zurück, um sich bis zu seinem Ende- 29. November 1947 - ganz dieser
Professur zu widmen. Daß seine von der evangelischen Fakultät der
Hochschule Bern einstimmig vorgeschlagene Kandidatur für eine ordentliche

Professur für das Neue Testament 1928 von der bernischen Regierung

einzig und allein wegen seiner pazifistischen Einstellung
abgelehnt, aber 1929 durch die Verleihung des theologischen Ehrendoktors
durch die zürcherische Hochschule einigermaßen wettgemacht wurde,
hat er, bezeichnend für seinen Charakter, in seiner autobiographischen
Lebensskizze zu erwähnen ganz unterlassen oder vergessen.

Daß dieser junge, begabte Basler das Theologiestudium wählte,
geschah ganz aus innerem Beruf und Entschluß. «Es war der einfache
Wunsch, der Sache Gottes zu dienen.» Er hatte auch das Glück,
hervorragende akademische Lehrer zu finden, in Basel Bernh. Duhm, in
Marburg Wilh. Herrmann, Ad. Jülicher, Joh. Weiß, in Berlin Ad.
Harnack, «von dem ich unter allen meinen Lehrern am meisten empfangen
habe». Dazu war er mit Paul Wernle, seinem spätem Schwager, eng
befreundet, «von dessen frischer, fast stürmischer Art wir speziell in
die Welt des Neuen Testaments mächtig mitgerissen wurden». Was
Wernle in seiner «Einführung in das theologische Studium» schrieb,
daß «recht Theologie zu studieren eine große Arbeit ist und es dem
Theologen nur auf die Wahrheit ankommen darf», das war dem jungen
Pfarrer von Buch eine selbstverständliche Gewissenssache, von der er
sein Leben lang nicht gelassen hat.

Eben darum fühlte er sich auch zu dem Ziel, das sich die «Neuen
Wege» gesteckt hatten, hingezogen, war sogar von 1906 bis Ende 1911
ihr Hauptredaktor und hat zu deren elf ersten Jahrgängen neben dem
alle seine Mitarbeiter von Anfang an überragenden Leonhard Ragaz
eine große Zahl ganz vorzüglicher Beiträge gesteuert. Was schon seine
Handschrift offenbarte, eignete ihm in allem, was er schrieb, eine
Sachlichkeit und Klarheit, ein abgewogenes Denken und Urteilen, dem alles
Pathetische oder gar Phrasenhafte fremd war, und doch nichts Kühles,
Frostiges anhaftete, sondern eine wohltuende Wärme innewohnte.

Nicht so leicht wie mit der Feder fiel ihm der Umgang mit den
Menschen, durch das gesprochene Wort. Zwar in kleinerem Kreise wirkten
seine überlegten Voten immer klärend und wegweisend, aber sein
Kanzelvortrag hatte etwas Ermüdendes. Er hat selber darunter gelitten
und in ehrlicher Selbstbeurteilung von sich bekannt: «Eines hat mir
freilich gefehlt und mich später in der Ausführung meines Berufes viel
gehemmt : die Leichtigkeit, mich den Menschen aufzuschließen, den
Zugang zu den Herzen schnell zu finden, besonders der Jugend gegen-

563



über, eine gewisse propagandistische Ader und suggestive Gewalt über
die Menschenherzen.»

Mag dem gewesen sein, wie es will, sicher ist, daß sowohl auf der
Kanzel der kleinen Bauerngemeinde wie der großen Stadtgemeinde ein
Prediger und Seelsorger stand, der es mit seiner Verkündigung ernst
nahm und darunter litt, «daß die Christenheit so wenig unter den
heutigen Zuständen leidet, so wenig von ihnen beunruhigt ist». «Ich habe
als Pfarrer gegen keinen Irrtum so unerbittlich gekämpft, wie gegen die
Meinung, daß die Religion ein bloßer Schnörkel am Leben sei, ein
Etwas, von dem man ein bißchen besigen müsse, um dem Leben seine
Weihe zu geben, aber daß die Religion in die übrigen Gebiete des

Lebens, wie Politik, Geschäft, Erwerbsleben, nichts hineinzureden
habe.» Er täuschte sich und seine Zuhörer nicht darüber hinweg, «daß
wir lernen müssen, an Gott selbst statt an unsere Dogmen über ihn
zu glauben, und daß Ehrfurcht vor der Wirklichkeit frömmer ist als alle
frommen Konstruktionen derselben».

An den alttestamentlichen Propheten, von denen er in den «Neuen
Wegen» (1912, 1913, 1915, 1917) acht prächtige Charakterbilder
entworfen hat, war ihm «die Wirklichkeit des lebendigen Gottes packend
und entscheidend entgegengetreten als die Macht, welche hinter der
Menschheitsgeschichte steht, die in der Welt etwas will und schafft,
ein ungleich lebendigerer Gott als der, den die Philosophie in Frage
gestellt hatte». An den Propheten war ihm aufgegangen, «daß nicht allen
gleich unmittelbare Erfahrungen geschenkt sind, daß wir zwischen
Auserwählten und Gläubigen zu unterscheiden haben und selbst von dem
leben müssen, was Größere, als wir sind, ans Licht gebracht haben.
Wir bleiben zeitlebens Geführte, nicht Führer.»

Das gilt im höchsten Sinn und Maß vom Gotterleben durch Jesus :

«Der lebendige Gott wird nicht auf dem Wege der verständigen
Überlegung, des logischen Schlusses gefunden, sondern durch die Berührt-
heit von der geistigen Macht, wie sie uns in Jesus entgentritt und uns
zu sich zieht.» «Durch Jesus Gott finden, das ist christlicher Glaube.»
«Er bleibt ein Wagnis, aber Glauben, Vertrauen heißt immer auf etwas
bauen, das man nicht sieht.» «Dieser Glaube löst auch nicht alle Rätsel.
Es bleiben genug Stellen, wo uns Gott verborgen bleibt, wo uns der
Weltlauf brutal und gleichgültig gegen alle innern Werte vorkommt.
Dann heißt glauben, daß wir allen Unbegreiflichkeiten des Augenblicks

zum Trog an Gott festhalten.»
«Daß uns Jesus zu Gott führt, das ist die Hauptsache, und alles,

was er gewollt hat.» «Eine Lehre über seine Person hat er uns nicht
aufgedrängt. Alle Theorien, die den Tod Jesu durch Vergleich mit
einem kultischen Opfer begreifen wollen, kranken daran, daß sie mit
vorchristlichen Bildern für die Gesinnung Gottes statt mit dem
Vatergleichnis operieren. Auch der Apostel Paulus ist diesem Fehler nicht

564



entgangen.» «Es ist eine Karikatur des Christentums, welche eine mit
dem rechten Glauben verwechselte Rechtgläubigkeit auf Kosten des
sittlichen Ernstes und der tätigen Nachfolge pflegen möchte oder an
Stelle der Werkgeseglichkeit einfach eine Lehrgeseglichkeit aufrichtet.
Die Botschaft ohne den sittlichen Appell zur Dienstbereitschaft wird
zum leeren Schall, und die sittliche Forderung ohne die Botschaft steht
in der Luft.»

So hat Liechtenhan vom Anfang bis zum Ende seines Lebens mit
dem Gottesproblem gerungen, mit der Spannung zwischen dem uns
verborgenen und dem sich uns offenbarenden Gott, zwischen der
göttlichen Regierung und dem Unglück und Bösen in der Welt, der
göttlichen Gerechtigkeit und der göttlichen Gnade, mit der Spannung
zwischen dem Glauben und Tun, dem schon Empfangenen und dem erst
Erhofften, dem Ernst und der Milde im Evangelium und im Verhalten
Jesu, gerungen mit dem Problem von Schuld und Sühne, Recht und
Sittlichkeit, mit der Frage: Heiligt der Zweck die Mittel?, für die er
die Antwort formuliert: «Der Zweck kann bloß die Mittel, nie aber
die Motive heiligen.» Man lese, was Liechtenhan über die Bedeutung
von Phantasie und Gleichnis für das religiöse Erleben schreibt, über die
Polarität, «die unsystematische Natürlichkeit Jesu», die dem Philister
und Pedanten ein Ärgernis, dem unverbildeten Menschen just ein
Zeichen des Reichtums und des tiefen Gotterlebens Jesu bedeutet,
der «das Ziel so hoch steckt, als sich denken läßt, und zugleich die
Grenze nach unten offen läßt und keinen aufgibt». Gründlich segt
Liechtenhan sich mit Kautskys «Ursprung des Christentums», mit
Maurenbrechers «Von Nazareth nach Golgatha», mit Drews «Christusmythe»

auseinander, mit dem Nachweis, «daß das neue Leben, das
in den Schriften des Neuen Testamentes pulsiert, notwendig die
Tatsache einer lebendigen Persönlichkeit fordert, in der es gewohnt und
von der es seinen Ausgang genommen hat».

Er bemüht sich, darzulegen, wie die Bibel gerade für solche, die
mit ihr nichts mehr anzufangen wußten, durch die vom Unverstand
verpönte und verschrieene «Bibelkritik» ein ganz neues, lebendiges
Buch wird, und wie wir unsern Blick zu schärfen haben für den Unterschied

zwischen dem unterchristlichen, vorchristlichen und
genuinchristlichen Erbe in der Heiligen Schrift.

Ganz besonders eingehend hat er die ethischen Probleme des
Neuen Testamentes in seinem bedeutenden, zuwenig beachteten Buche:
«Gottes Gebot im Neuen Testament» (1942) klargelegt, inwiefern die
im Neuen Testament verkündeten Gebote erfüllbar, auf unsere Zeit
noch anwendbar sind und «das Evangelium nicht nur ein Beitrag son -

dem die entscheidende Antwort zur Krise der Gegenwart ist». Ebenso
weist er in seinem Buche über «Paulus» unter anderm nach, «wie stark
Paulus in rechtlichen Kategorien denkt, aber das tut, um das Recht-

565



liehe aus dem Verhältnis zu Gott radikal zu beseitigen», «wie die
verhängnisvolle überschägung der Lehre auf Kosten des Lebens sich
nie auf Paulus berufen darf» und «wie schief es ist, des Apostels
seelsorgerliche Räte zu Dogmen zu stempeln und aus seinen lebendigen
Briefen ein totes System der Ethik zu machen».

Ebenso sorgfältig erörtert er in seiner legten größeren Arbeit über
«Die urchristliche Mission» (1946) die Frage, ob die Mission im Willen
und Werk Jesu begründet sei, mit dem Endresultat, daß das Abendmahl
als die Geburtsstunde der Heidenmission bezeichnet werden dürfe, das

Samenkorn, das Jesus in die Herzen seiner Jünger gelegt hatte, zum
Baum heranwachsen mußte und damit die Missionsaufgabe gegeben war.

Aus dieser seiner Vertiefung in das ursprüngliche Evangelium ist
Liechtenhan auch zum Sozialisten geworden. Den äußern Anstoß dazu
hat er von Männern wie Friedrich Naumann, Hermann Kutter und
Leonhard Ragaz empfangen. Vom ersten bekennt er: «Er hat mit dem
eindrücklichen Ernst und der hinreißenden Begeisterung, mit der er die
evangelisch-soziale Botschaft den Gewissen nahebrachte, meiner ganzen
Lebensrichtung einen entscheidenden Anstoß gegeben, und ich habe
ihm auch später, als ich seinen Wegen nicht mehr zu folgen vermochte,
immer noch die tiefste Dankbarkeit bewahrt.»

Die innerste Begründung seines Sozialismus wurzelt für Liechtenhan

im Evangelium, in der Klarheit und Gewißheit, daß sich das
Evangelium in einem «Befiehl-du-deine-Wege»-Christentum nicht erschöpft,
«nicht nur Sündentrost und Leidensbalsam» ist - das auch -, aber
ebenso «Hingabe an die Zwecke Gottes». «Wir können nicht Gott
dienen und alle soziale Ungerechtigkeit unter uns dulden. Wir können
sie nicht von einem Tag zum andern aus der Welt schaffen, am wenigsten

mit blutiger Gewalt, ohne innere Erneuerung aus dem Geiste
Christi. Aber wir haben Christi Geist nicht, wenn wir sie ertragen und
nicht gegen sie im Kampfe stehen. In diesem Sinne bin ich Sozialist
gewesen und geblieben.» «Soziale Gerechtigkeit ist noch nicht das
Reich Gottes, aber sie ist eine Vorbedingung des Gottesreiches. Sie ist
kein legtes Ziel, aber eine nächste Aufgabe, die Gott unserm Geschlecht
gestellt hat. Keine Sünde beschwört so furchtbare Gerichte herauf wie
die Blindheit für die Wege, auf die uns Gott rufen will.»

Schon als junger Pfarrer protestierte er «gegen die in weiten Kreisen
herrschende Meinung, die Ansicht des Pfarrers über soziale Fragen
dürfe wohl mit derjenigen der Konservativen oder Freisinnigen Partei,
aber nicht mit derjenigen der Sozialdemokratie übereinstimmen».
Denjenigen Lesern der «Neuen Wege», die an deren sozialistischer Tendenz

Anstoß nahmen, ruft er zu: «Ein Blatt, das nur Artikel bringt, bei
denen die Leser beifällig nickend ausrufen: Gut gebrüllt, Löwe!, das
seinen Lesern nicht auch etwa Steine auf den Weg wirft, hat nach
meiner Meinung sein Existenzrecht verloren.» «Nicht Bekämpfung der

566



Weltanschauung, welche die Sozialdemokraten bekennen», schreibt er
in einem kritischen Bericht über den evangelisch-sozialen Kongreß
in Chemnig, «sollte unser Erstes sein, sondern die Bekämpfung der
sozialen Not, unter der sie nach Leib und Seele leiden.» Und an einer
andern Stelle: «Möchten die Sozialdemokraten noch zehnmal schlechter
sein, das entscheidet gar nicht über die Frage, ob die gegenwärtige
Ordnung gerecht und die sozialdemokratische wünschbar ist. Ich habe
kein Urteil darüber, ob es nicht gefährlich wäre, wenn die Sozialdemokratie

heute zur Herrschaft käme; es würden vielleicht manche
wertvollen Güter zertrümmert. Aber gehen nicht schon jegt wertvolle Güter,
nämlich unsterbliche Menschenseelen, unter der Brutalität der Verhältnisse

zugrunde? Unsere Hoffnung ist nicht nur, daß es darin besser
werde, sondern auch, daß die Sozialdemokratie noch lerne, wie wenig
der Haß Segen zu bringen und Großes zu schaffen vermag.» Schon
1908 hat Liechtenhan an der religiös-sozialen Konferenz in Zürich
neben Nationalrat Greulich und Kutter ein Referat gehalten über:
«Prophetische und kirchliche Religion in ihrem Verhältnis zur sozialen
Bewegung», 1909 eine Schrift: «Soziale Religion» veröffentlicht und
noch 1943 am religiös-sozialen Ferienkurs einen nachher als Broschüre
gedruckten Vortrag über «Das Kommen des Reiches Gottes» gehalten.
Selbstverständlich hat er auch die Vereinigung sozialistischer
Kirchgenossen sowie die Soziale Käuferliga, Pionierin der Labelbewegung,
unterstügt, die legtere mit der Begründung: «Wäre die Gleichgültigkeit

der Käufer gegen die Lage der Produzenten nicht so groß, so wäre
manche empörende Ausnügung einfach nicht mehr möglich.»

Und aus dem Geist und Gebot des Evangeliums ist Liechtenhan
auch zum Antimilitaristen geworden. «Wir können nicht Gott dienen
und daneben zum Kriege rüsten. In dieser Erkenntnis war mir der
Antimilitarismus heilige Pflicht.» Wie seine Bibelkritik und seinen
Sozialismus, so hat er auch seinen Antimilitarismus nicht als eine
niederreißende, sondern als eine aufbauende Tätigkeit verstanden und
ausgeübt, als Handlangerdienst für die Wegbereitung des Reiches
Gottes. Gerade diesen Kampf hat er mit zähem Ernst und Eifer
geführt. Er half die «Vereinigung der antimilitaristischen Pfarrer» gründen,

hat sie zehn Jahre lang geleitet, und als sie sich 1936 zum «Kirchlichen

Friedensbund der Schweiz» erweiterte, um auch die Laien in
dieses Interesse und diesen Kampf hineinzuziehen, ist er bis an sein
Ende eines seiner lebendigsten, tätigsten Vorstandsmitglieder gewesen.

Er hat die ergreifende Schrift des Erasmus «Klage des Friedens»
aus dem Jahre 1507, die schon 1634 mitten in den Wirren des Dreißigjährigen

Krieges der Basler Pfarrer Samuel Grynaeus deutsch
herausgegeben hatte, nach genau 300 Jahren mit einer interessanten geschichtlichen

Einleitung, neu übersegt, veröffentlicht (Gotthelf-Verlag, Bern)
und als Entgegnung auf einen Aufsag von Prof. Emil Brunner im
Zwinglikalender 1945 eine Broschüre: «Völkerfriede, eine Illusion oder

567



eine Aufgabe für die Christenheit?» verfaßt und darin die Argumente
Brunners gegen eine biblisch begründete, leidenschaftlich gläubige
Hingabe des Christen an die Friedensaufgabe energisch zurückgewiesen.
Er schreibt unter anderm darin : «Die Distanzierung der Friedensarbeit
vom Gottesreich verleitet dazu, sie einfach den Politikern zu
überlassen. Durch diesen Rückfall in eine einfache Jenseitigkeitseschatologie
wurde die Christenheit träge und blieb nicht in Bewegung. So ist das
Salz dumm geworden, und auf allen Gassen ist vom Versagen der
Christenheit mit Recht die Rede. Wenn man den Einsag seiner ganzen
Kraft für den Erdenfrieden als etwas so Geringfügiges und Fragwürdiges

hinstellt, wie soll da irgendwelche Freudigkeit dafür aufkommen?
Es ist, wie wenn man den an einer Wildbachverbauung Arbeitenden
sagen würde: ,Was wollt ihr doch? Eine Welt ohne Unwetterkatastrophen

gibt es ja doch nie und nimmer.' Durch eine solche Haltung
wird aller Friedensarbeit die treibende Kraft, der Glaube, geraubt.»

Aber seinen Antimilitarismus hat Liechtenhan am ausführlichsten
in seiner 1927 im Verlag von Herbert Lang, Bern, auch ins Französische

übersegten, 80seitigen Broschüre: «Ist Abrüstung Christenpflicht?»

(Le désarmement un devoir chrétien? Impr. Coop., La Chaux-
de-Fonds) biblisch begründet und nach allen Seiten beleuchtet. Wir
müssen uns versagen, auf deren reichen Inhalt einzugehen. Mag seit
den zwanzig Jahren ihres Erscheinens ihr Verfasser in schmerzlicher
Erkenntnis der sittlichen Unreife unseres Volkes wie der gesamten
Völkerwelt auf das Postulat einer sofortigen Einzelabrüstung der
Schweiz auch verzichten gelernt haben - die Hauptthese der Unvereinbarkeit

wahrer Nachfolge Christi mit dem Rüstungs- und Kriegssystem
und der alleinigen Rettung sowohl unseres wie aller Völker durch einen
radikalen Bruch mit diesem System ist durch die seitherigen grauenvollen

Erfahrungen und durch die Aussicht auf neue, drohende
Katastrophen von einem noch gigantischeren Ausmaß und einer noch
teuflischeren Vernichtungsdämonie nur noch erhärtet und für jeden
denkenden Menschen, wieviel mehr für jedes christliche Gewissen zu einer
unbedingten Forderung und Verpflichtung geworden.

So steht Rudolf Liechtenhan, der wohl manchem nur als eine stille,
etwas linkische und nur theoretische Gelehrtennatur erscheinen mochte,
in seinem Wesen und Wirken vor uns als ein Christenmensch, der als
Pfarrer und Professor kein bloßes Studierstubendasein führte, sondern
alles, was er durchdachte, durchforschte, redete und schrieb, in den
Dienst der Allgemeinheit, auch der Geringsten seiner Brüder und damit
in den Dienst seines Herrn und Meisters, des kommenden Gottesreiches
stellte, der auf der Kanzel und dem Katheder sich mit einer kleinen
Zuhörerschaft zufriedengeben mußte, aber sich dadurch nicht im
geringsten in seiner Treue und Gewissenhaftigkeit beirren ließ, ein miles
Christi, der allezeit mit offenem Visier kämpfte, um die vom Bacchus-
und Venus-, Mars- und Mammonsdienst geknechtete, in Waffen star-

568



rende Christenheit zur wahren militia Christi aufzurufen und die
christliche Kirche aus dem bloßen Herr, Herr sagen zu gläubigem Tun
und zu lebendiger Bruderschaft aufzurütteln.

So sehr er von vielen seiner Kirch- und Volksgenossen mißverstanden

und unterschägt worden ist, so wenig hat er sich selber
überschlägt. Selbst von den ihm von Natur angeborenen Hemmungen
bekennt er: «Es war gewiß gut so. Sie haben mich in dem Bewußtsein
der Unzulänglichkeit alles unseres menschlichen Machens und Leistens
festgehalten. Meine Lebensleistung, auf die ich zurückblicke, ist hinter
dem, was ich mir vorgenommen und erhofft, vielleicht auch andere von
mir erwartet hatten, weit zurückgeblieben. Ich habe mich in vielem
bescheiden müssen. Ich habe aber gelernt, den Weg anzunehmen, den
Gott mich geführt hat, und dankbar zu sein für jede Gelegenheit, wo
er mich, auch zu bescheidenem Dienst, hat brauchen wollen.» Seine
Lebensskizze schließt er mit den Worten : «Ich schreibe diese Erinnerungen

in einer trüben Zeit nieder, die immer wieder Anfechtung bringt
und den Mut brechen will. Aber das Licht ist nicht ausgelöscht, das
allein diesem Leben, trog allem, Sinn verleiht, und die Hoffnung ist
nicht geknickt, die uns aufrichtet, ob wir nun länger in diesem Kampf
stehen oder ob wir bald aus ihm scheiden sollen.» Es ist die gleiche
Gewißheit, mit der er schon 1906 seinen ersten, «Ernst und Freude»
überschriebenen Beitrag in die «Neuen Wege» im Anschluß an Phil. 4,4
geschlossen hat: «Ernst und Freude verbinden heißt: die Aufgaben des
Lebens anpacken mit ganzer Kraft und unter Opfern und sich freuen,
daß es nicht umsonst sein soll; das Leid auf unserem Wege und rings
um uns zu Herzen nehmen und sich freuen, daß es schließlich auch
Gottes hohen Zielen dienen soll; Scham empfinden über die eigene
Erbärmlichkeit und sich freuen über Gottes Gnade, die sich trogdem
zu uns hemiederneigt; das Große im Auge behalten und doch
empfänglich sein für die kleinen Freuden und Spuren der Güte Gottes.
Wer so mit tiefem Ernst ,im Herrn' sich freut, der kann nicht versinken
in den Sorgen des Lebens, nicht verzweifeln wegen seiner Schuld, der
zittert nicht mehr vor dem Tode.»

In diesem Ernst und in dieser Freude nehmen auch wir Abschied
von unserm langjährigen, treuen Arbeits- und Kampfgefährten, Dank
und Hoffnung in unserer Seele. X. v. Qreyerz.

Paul Pflüger t
Unmittelbar vor der Drucklegung der Weihnachtsnummer der

«Neuen Wege» erreicht uns die Nachricht, daß Paul Pflüger, der
bekannte sozialistische Pfarrer und spätere Stadtrat von Zürich, im
83. Altersjahr nach einer langen Zeit der Gebrechlichkeit und mannigfacher

Leiden gestorben ist. Es ist nicht mehr möglich, in den «Neuen

569


	Rudolf Liechtenhan (1875-1947)

