
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 12

Artikel: Die Krippe (Lukas 2, 1 bis 19)

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Krippe Lukas 2, 1 bis 19

Eigentlich ist die Weihnacht das Geburtsfest von Jesus Christus.
Man hat, wenn man dem ungeheuren Weihnachtsbetrieb unserer Städte
gegenübersteht, schon das Gefühl, daß man nur in gebührender
Bescheidenheit an jenen eigentlichen Ursprung dieses Festes erinnern
dürfe. Vielleicht hat dieses Erinnern auch nicht einmal mehr viel Sinn.
Denn diese beiden Dinge, der Weihnachtsbetrieb und der eigentliche
Ursprung dieses Festes, haben sich bereits zu weit voneinander
entfernt. Sie verstehen einander nicht mehr. Wer die Geburt Christi
versteht, dem ist der Weihnachtstrubel fremd, und wer in dem
Weihnachtsbetrieb aufgeht, der wird jenes stille und tief-bedeutsame
Geschehen kaum mehr zu bemerken imstande sein. Das Weihnachtsfest
hat sich von seinem Ursprung losgelöst, es hat sich als eine selbständige
Sache in unsere Kultur eingefügt und dabei ihre Art angenommen.

Oder ist diese Trennung doch nicht so völlig, wie es manchmal den
Anschein haben mag? Ist nicht doch noch eine heimliche, vielleicht
etwas verschämte Beziehung geblieben? Mitten unter dem Flitterglanz
und Materialismus, der dieses Fest so völlig zu beherrschen scheint,
tauchen auf einmal die alten Symbole der Weihnacht auf: der Stall
von Bethlehem und die Krippe darin. Es scheint, daß auch das
säkularisierte, verweltlichte Weihnachtsfest auf diese Dinge nicht verzichten
möchte. Die Menschen wissen ja vielleicht nicht recht, was sie tun,
wenn sie diesen Zeichen der Armut des Gottessohnes einen Plag mitten
unter ihren Luxusgeschenken anweisen. Das mag bei vielen eine völlig
geistentleerte Geste sein. Die Krippe ist zum leeren Dekorationsstück
herabgesunken. Eine «sinnige» Dekoration, die aber niemand wirklich
zum Sinnen bringt. Oder wird sie vielleicht doch die Kraft haben, den
einen oder andern flüchtigen Beschauer besinnlich zu machen, so ver-

'.{. nehmlich zu ihm zu reden, daß er irgendwie den Widerspruch empfindet
zwischen diesem seltsamen Zentrum seiner Weihnachtsdekoration und
dem, was darum herum aufgebaut ist - so daß sich eine gewisse
Verlegenheit seiner bemächtigt und er stärker und dringender nach einem
andern Sinn des Festes zu fragen beginnt und vielleicht wenigstens
eine Antwort in deutlicher Weise erhält, nämlich die, daß dieses Fest
doch nicht nur ein Fest des Genießens, des Empfängern und des Egoismus

sein sollte, sondern ein Fest des Helfens, Gebens und Erbarmens.
Wir sind keine kirchlichen Eiferer, und es ist durchaus nicht unsere

Tendenz, der Welt das abzusprechen und wegzunehmen, was an christlichen

Gedanken noch halb bewußt und dunkel geahnt in ihr lebt und
so zu tun, als ob die Kirche allein einen legitimen Anspruch auf diese
Symbole hätte und nur in ihrem Raum dieselben recht verstanden würden.

Es klingt manchmal etwas hochmütig-klerikal, wenn von der Kirche
aus über die Verweltlichung lamentiert wird. Wir unserseits meinen
gerade das nicht, daß die Kirche das Monopol auf die religiösen Werte

549



des Weihnachtsfestes besige. Unsere Tendenz geht sogar in gewissem
Sinne ebenfalls auf eine «Verweltlichung» aus, nämlich darauf hin, daß
die Wahrheit von Bethlehem, die Wahrheit der Krippe, in der realen
Welt zu leuchten beginne und sie umgestalte. Gerade das ist ja der
unmißverständliche Sinn der Weihnachtssymbole. Leuchtend hell strahlt
er daraus hervor. Weihnacht ist weniger als jedes andere christliche
Fest Geheimnis. Weihnacht ist Offenbarung und Enthüllung, ein für
jedes Kind faßbares Aufstrahlen der Wahrheit. Der Gottessohn, der
in Armut und Not in einem Stalle zur Welt kommt, unter Tieren
geboren und in die Krippe gelegt, das bedeutet das Eingehen Gottes in
die Realitäten des Lebens, sein rettendes, erlösendes, befreiendes und
heiligendes Kommen. Diese Wahrheit soll nicht wieder verhüllt werden.

Die Kirche ist in Gefahr, sie durch ein Dogma zu verdunkeln, auf
die Lehre zu dringen, anstatt auf die Verwirklichung. Die Welt aber,
sofern sie nicht eine nach Wahrheit und Gerechtigkeit hungernde,
sondern eine satte und zufrieden genießende Welt ist, löst jene Wahrheit
in Poesie auf.

Es ist sicher bezeichnend, daß sich das Bild von der Krippe dem
Denken der Menschheit so tief eingeprägt hat. Aber schließlich hat sie
damit zu spielen begonnen. Wenn die Kinder gesättigt sind, beginnen
sie zu spielen. Und so ist das Weihnachtspielen für eine in ihrem
Behagen sicher ruhende Welt geradezu charakteristisch geworden. Es hat
dabei nie ganz gefehlt an dem Verstehen der eigentlichen Wahrheit -
schließlich sind auch die Bescherungen und die in diesen Tagen stärker
auflebende Wohltätigkeit - sofern sie nicht Sport ist - noch ein
Abglanz davon.

Man hat die Kunst zur Verherrlichung dieser Weihnacht zu Hilfe
gerufen. Der Stall von Bethlehem mit der Krippe wurde eines der
bezauberndsten künstlerischen Sujets. Was für reizvolle Themen boten
sich da dem Pinsel des Malers dar! Das Kind in dem Kontrast
überirdischen Glanzes und einer höchst armseligen Umgebung; die
Mütterlichkeit, die jungfräuliche Mutter, dieser unerhörte Gedanke, beide
Wunder des Frauentums : Jungfräulichkeit und Mütterlichkeit in einer
Menschengestalt zu vereinen und auf einem Frauenantlig zum
Ausdruck zu bringen, dazu die Romantik der Heimatlosigkeit - alles das
hat sich der Phantasie und der Herzen der Menschen bemächtigt. Es
liegt sicher in dieser Weihnachtspoesie mehr als bloß Poesie, vor allem
in dem Empfinden früherer Geschlechter.

Wer würde nicht aus den weichen, zärtlichen, einfachen und
innigen Tönen, mit denen da von dem Kripplein und dem Kindlein
gesungen wird, den Unterton einer starken, ernsten, realen Beziehung
heraushören zu dem, dessen Ankunft diesen Menschen Trost, Halt
und Hoffnung bedeutete. Wer wollte diese starke und wahrhaftige
Beziehung jenem Weihnachtsbild von Matthias Grünewald absprechen,

auf dem er in seiner wunderbaren Art auf dem Antlig der Ma-

550



donna die freudig entzückte Mütterlichkeit gemalt hat, die Mutter
mit einem Kind voll jauchzenden Lebens, das Kind - in zerfegten
Windeln. Ja diese zerfegten Windeln - sie sind offenbar ein Versuch,
durch die Poesie und durch die malerische Romantik zum Realismus
durchzubrechen. Und gerade das ist nötig, wenn wir uns der
Weihnachtswahrheit nähern wollen. Aber dieser Durchbruch ist nicht leicht.
Ob die Kunst ihn zu leisten vermag, scheint fraglich. Vielleicht fehlt
es aber weniger an den Künstlern als an denen, die ihre Werke
betrachten; sie sind auf das Genießen der Kunst eingestellt. Aber es ist
offenbar bei der Weihnachtsgeschichte überaus schwer, die Romantik
von ihr fernzuhalten. Schon Lukas wirkt auf uns allzu poetisch, allzu
malerisch und romantisch - er soll ja von Beruf Maler gewesen sein.
Vielleicht muß man sagen, daß man auch die Weihnachtsgeschichte
nur dann ganz wahrhaftig schauen kann, wenn man jene Wirklichkeit
im Hintergrund schaut, bei der alle Romantik aufhört, die Wirklichkeit

des Kreuzes. Aber sie steckt doch eigentlich mitten drin in der
Weihnachtsgeschichte. Es ist im Grunde doch sehr schlimm, was da
erzählt wird. Es ist nicht menschenwürdig, sondern höchst erbarmungswürdig,

wenn eine Frau im Stall gebären muß. Die ganze Kälte einer
satten Welt tritt uns entgegen, wenn wir sehen, wie eine Frau in ihren
Wehen nicht Raum findet in der Herberge und ihr kein Bett gegeben
wird. Es ist nicht menschenwürdig, daß ein Kind unter Tieren zur
Welt kommt. Das geschieht wohl einmal unter Kesselflickern. Das
geschieht unter Flüchtlingen, die irgendeiner Hölle entflohen sind, einer
bombardierten oder einer eroberten oder einer «befreiten» Stadt.
Fliehen ist etwas Furchtbares. «Wehe den Schwangeren und den
Säugenden in solchen Tagen.» (Matthäus 24, 19.) Unter Deportierten
kommen Kinder so zur Welt. Vielleicht am Rand einer Straße, über
die der Wind den Schneestaub fegt. Vielleicht in einem Viehwagen
oder auf einem Schiffsdeck. Ein realistischer Poet zeichnet so ein wahrhaft

weihnachtliches Bild vor uns hin:
«Ihr macht euch in euren Stuben breit.
Und es schneit. Und mich friert. Und es schneit.
Ich steh' euch im Weg, wo ich steh', wo ich bin.
Und es schneit. Und mich friert. Und es schneit...
Wo kam ich her, wo soll ich hin?
Ihr habt für mich keinen Raum, keine Zeit...
Und es schneit. Und mich friert. Und es schneit...
Ihr redet viel von Jesus Christ.
Und es schneit. Und mich friert. Und es schneit.
Ob euer Herz aus Eisen ist?
Der Mensch tut sich nur selber leid.
Und es schneit. Und mich friert. Und es schneit.. .»*

Wir müssen eine neue Art von Weihnachtspoesie verstehen lernen.
Wir müssen die Weihnacht nicht in einer Waldhütte suchen. Wald

Erich Kästner, erschienen in der «Weltwoche», 12. Dezember 1947.

551



und Hütte sind viel zu poetische Orte. Aber ein kalter Bunker, wo die
Kinder einander die Tuberkulose anhusten, das ist nicht märchenhaft.
Oder eine halbfaule Seegrasmatrage, das ist weniger süß als das
Krippelein und Windelein. Unsere Zeit geht grausamer um mit Müttern
als der Herbergswirt von Bethlehem. Es gibt heute Tausende von
Müttern, in denen das Wort Stall eine Vision der Wärme und
Geborgenheit und des Behagens auslösen würde.

Wir müssen aus der Schönheit heraus in die Häßlichkeit hinein.
Wir müssen unsern Ästhetizismus ausspeien, das ist heute der Weg
zum Christuskind. Denn es gibt heute keinen sichereren Weg, die Welt
wüst zu machen und wüst zu lassen, als den : das Göttliche in Schönheit

aufzulösen.
Ihr wollt eine schöne Welt haben, sagt uns die Weihnacht. Auch

Gott will eine schöne Welt haben, eine poetische Welt, eine Welt voll
Jubel und Gesang. Darum geht er in die Häßlichkeit hinein und in
das nackte Elend, vor dem ihr immer wieder flieht, nicht nur mit Hilfe
der Kunst, sondern, was noch viel schuldhafter ist, auch mit Hilfe der
Religion. Gottes Poesie ist nicht Flucht, sondern Hilfe, Sieg, Erlösung
durch Liebe. «Ihr Armen und Elenden in dieser bösen Zeit, die ihr an
allen Enden müßt haben Angst und Leid», ihr fliehenden Mütter, ihr
Deportierten, ihr Heimatlosen ¦- der Heiland ist geboren. Ihr seid
todesmatt, bis zum Sterben resigniert. Ihr werdet eure Häupter nicht
erheben, wenn diese Botschaft zu euch kommt. Ihr vermutet, daß es
das alte Spiel sei, das eine satte Welt immer wieder getrieben hat.
Wir wagen es ja auch gar nicht, auf uns selbst hinzuweisen, auf unser
Erbarmen, auf die Wärme und Mitleidfähigkeit unseres Herzens und
auf die Hilfsbereitschaft unserer Hände. Und die Unermeßlichkeit der
Not schlägt uns nieder. Aber wir möchten und müssen versuchen, auf
den hinzuweisen, der anders war, als wir sind, auf den, der den Namen
wirklich verdient, der ihm im Engelgesang beigelegt wird, den Namen
des «Heilandes». Dieser Name ist ihm nachgegangen, so daß er nie
aufhören konnte, den Weg zu den Armen und Elenden zu suchen,
ganz zu ihnen zu gehen, ohne Herablassung und in vollkommener
Solidarität, als ihr Freund, als ihr Genosse und Bruder, ihre Lasten
mittragend, auch die Last alles Häßlichen und Bösen, das auf ihnen
lag, und ihnen Treue hielt, für sie kämpfte, litt und starb.

Ihn möchten wir den Elenden wenigstens nicht mehr wegnehmen.
Wir möchten den Zugang zu ihm nicht mehr mit Dogmen verrammeln;
wir möchten ihn nicht mehr in Kirchen einsperren. Und um seinetwillen

- das wagen wir nun zu sagen - hoffen wir. Um seinetwillen
glauben wir, daß die Welt nicht verdammt ist, eine Hölle zu sein, und
daß die Menschen zu etwas anderem befähigt und berufen sind als

zur Teufelei. Der Gesang «Friede auf Erden und Wohlgefallen an den
Menschen» ist nicht nur Poesie, sondern Verheißung und Beginn der
neuen Welt. Für sie sollen wir zeugen und kämpfen. Paul Jrautvetter.

551


	Die Krippe (Lukas 2, 1 bis 19)

