
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 11

Artikel: Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik (Fortsetzung). III., Die
Grundlagen der Pestalozzianischen Sozialpädagogik ; IV., Einige
Anwendungsgebiete der Sozialpädagogik ; V., Pestalozzi als
sozialpädagogische Persönlichkeit ; VI., Schöpferisches Scheitern

Autor: Simon, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sowenig ein Ragazianer, wie Marx, nach seinem bekannten Wort, ein
Marxist war. Dieser Geist der Freiheit und der Ehrfurcht wird auf
den aufgeschlossenen Leser dieser beiden Bücher übergehen.

Das Bibelwerk von Ragaz nimmt den Staub weg, der auf der
Bibel liegt, und öffnet ihre Siegel, und das schöpferische Wort, das

in ihr bewahrt war, tritt hervor wie ein Herold und macht dem
Größten Bahn, das da kommen soll. Paul Jrautvetter.

Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik
von Dr. Ernst Simon, Universität Jerusalem

(Aus dem Hebräischen übersegt)
(Fortsegung)

III. Die Qrundlagen der Pestalozzianischen Sozialpädagogik

Erziehung war für Pestalozzi, zuerst und vor allem, ein Werk der
Liebe, der Mutter- und Vaterliebe, in deren Rechte der Lehrer
notfalls einzutreten hatte. «Vater Pestalozzi» durften - und mußten -
ihn die Zöglinge seiner Erziehungsanstalten nennen.

Politik geschieht im Bezirk der Macht. Auch die Sozialpolitik kann
ihren Zusammenhang mit der Macht nicht verleugnen, wenn sie auch
den Versuch macht,, die schroffsten Äußerungen ihrer Ungerechtigkeit
zu mildern. Gleichzeitig wirkt sie machterhaltend, als «Sicherheitsventil»

der bestehenden Gesellschaft, wie die marxistische Analyse
gezeigt hat.

Sozialpädagogik bedeutet also die paradoxe Verknüpfung zweier
einander wesensfremder Antriebe: der Liebe und der Macht. Pestalozzis

Versuche sind mit vollem Recht unter den Titel einer «Politik
der Liebe» gebracht worden16.

Pestalozzi selbst ist dieser Problematik niemals völlig Herr
geworden, nicht praktisch und noch weniger theoretisch. Sie war im
Grunde mit den Denkmitteln der späten Aufklärung und
Frühromantik auch kaum zu bewältigen, selbst wenn sie Pestalozzi voll
zur Verfügung gestanden hätten, was durchaus nicht der Fall war.
Erst die moderne Theorie der Politik, die ihren Machtcharakter
rücksichtslos herausgestellt hat, nachdem Machiavelli als einsamer
Vorläufer moralisch bekämpft und «nur» praktisch befolgt worden war,
hat auch die ganze Problematik der Pädagogik aufgedeckt. Heute
wissen wir, daß mit pädagogischen Mitteln allein oder vorzugsweise
die gesellschaftliche Situation nicht zu ändern ist; insbesondere nach
dem Zusammenbruch des heroisch unglücklichen Versuchs der
deutschen Schulreformer in der Weimarer Epoche, eben dies zu tun; wir

16 Leibersberger, a. a. O., Seiten 73-75.

513



r-.

gedenken all der pädagogischen Blütenträume, die fast gereift waren,
als der Nationalsozialismus sie mit einem politischen Schlage beendete.
Seit all dem weiß der Pädagoge - oder sollte es wissen -, daß er nur
dann seine Aufgabe, auch die politische, ernstlich erfüllen kann, wenn
er ihre Grenze sieht und sich bewußt macht. Trogdem behält er eine
Aufgabe, und eine große, auch im Kraftfeld der Politik. Sie heißt:
psychologische Vorbereitung des Kommenden. Es ist durchaus nicht
gleichgültig, auf welche Generation eben erwachsener Menschen die
politische oder soziale Wende, von politischen und sozialen Kräften
vorbereitet, auftrifft : ob auf innerlich einverstandene oder auf mürrisch
sich fügende, wenn nicht gar rebellisch widerstrebende Menschen. Es

ist nicht gleichgültig, für diese Menschen selbst, und auch nicht für
das politische Geschehen in der Erwachsenengesellschaft. Muß die
Politik die ganze Energie ihrer Macht nach innen kehren, so wird sie
durch den brutalen Gebrauch ihrer Mittel selbst verwandelt und von
ihrer ursprünglichen Richtung abgedrängt. So kann eine Pädagogik,
die die Zeichen der Zeit richtig deutet, die Zukunft ahnend, sie
vorbereiten helfen und ihren Eintritt dadurch schmerzfreier, ihren Vollzug

reiner gestalten. Dafür freilich muß sie eben die Zeichen der Zeit
erkennen und im Falle, daß sie aus Gewissensgründen glaubt ihnen
widerstreben zu müssen, ohne Sentimentalität das Martyrium für ihre
Träger und — was schwieriger ist! - auch für die ihr anvertrauten
Kinder auf sich nehmen.

Auch Pestalozzi ahnte diese Zusammenhänge und bemühte sich
daher immer wieder um eine Verbindung zwischen seinen pädagogischen

Einsichten und geschichtsphilosophischen sowie kulturphilosophischen

Erkenntnissen über den Sinn der bisherigen Entwicklung
und über den Sinn seiner eigenen Gegenwart17. Aber in allem Wechsel
seiner Anschauungen ist er einem Grundsag stets treu geblieben : die
entscheidende Erziehungsaufgabe ist die Erziehung der Xinder der
Armen. Wird sie nicht gelöst, so ist alles übrige, was sich auf ihr
aufbauen könnte, ohne Fundament und sittliches Recht. Es ist bezeichnend,

daß Fichte, der die Pestalozzianischen Gedanken sonst als eine
pädagogische und politische Heilslehre aufgenommen hat, hier
entschieden abweicht und statt der «Armenerziehung» die
«Nationalerziehung» fordert18. Dies bedeutet viel mehr als eine nebensächliche
Korrektur; es ist eine entscheidende Wendung. Da Fichte die
Methode Pestalozzis als ein Mittel der Konkurrenz auffaßt, das diejenige
Gruppe, die sich seiner wirksam und zuerst zu bedienen weiß, über
andere Gruppen erheben wird, kommt alles darauf an, welches die

17 Vgl. des Verfassers Buch «Das Werturteil im Geschichtsunterricht», Leipzig,
1931, Seiten 104 ff., und seinen (hebräischen) Aufsag «Geschichts- und Kulturphilosophie

als Grundwissenschaften der Pädagogik» in der Festschrift «Haguth» (Denken)

für Professor Samuel Hugo Bergmann, Jerusalem, 1944, Seiten 106-120.
18 «Reden an die deutsche Nation», Neunte Rede.

514



^^S^Jpfsœœ.ps^^sçsag

Zusammensegung dieser Gruppe ist: ob sie 'sozialer oder nationaler
Struktur ist. Für Fichte, und später für den preußischen Staat, wurde
die Pestalozzianische Volksschule ein Vorbereitungsmittel für «Sa-
dowa»; Pestalozzi selbst meinte sie als ein Hebungsmittel für die
Ärmsten der Armen, zwar nicht im Sinne des konkurrierenden Klassenkampfes

- aber im Sinne einer Selbstentsühnung der Gesellschaft, ohne
die sie nicht werde weiterbestehen können.

Der Arme soll nicht zum Reichtum erzogen werden, nicht einmal
zum sozialen Aufstieg - außer in glücklichen Ausnahmefällen, über
die sich Pestalozzi immer herzlich freute -, sondern «zu seiner Armut».
Diese Armut selbst aber müsse ein menschenwürdiges Dasein
verbürgen, in dreifacher Rücksicht: die Lebensbedingungen müssen so
weit verbessert werden, daß sie Hygiene des Körpers, der Wohnung
und - wie wir heute formulieren würden - auch Hygiene des Geistes
ermöglichen; die Arbeit muß, ohne in ihrer Art verändert zu sein,
zum sinnvollen und bewußt ergriffenen Hauptstück des Lebens werden;

der Zugang zur geistigen Welt muß, wenn auch in «elementarer»
Form, allen Menschenkindern offen sein.

Diese Forderungen, die Pestalozzi, mit gewissen Variationen, fast
während seines ganzen theoretischen Denkens und praktischen Tuns
begleiten, wirken heute teils selbstverständlich, teils geradezu
reaktionär im Sinne jener «Standeserziehung» des 18. Jahrhunderts, die
jedem Stand, in seinen ursprünglich festen, feudalen Schranken, sein
eigenes Erziehungsideal und seine eigenen pädagogischen Methoden
zuweist19.

Doch führt dieser Eindruck irre. Wir berührten schon Pestalozzis
positives Verhältnis zur französischen und zur schweizerischen
Revolution, das sich nur zum Teil als ein Widerspruch gegen die eben
skizzierte Haltung erweist. Sein Herz schlägt dem Neuen; es zittert
vor seinen furchtbaren Begleiterscheinungen; es sucht nach jedem
denkbaren Ausweg, sie zu vermeiden, sie aus dem Donnergang der
Weltgeschichte gleichsam auszustreichen, aber wenn dieser wahrhaft
utopische Versuch mißlingt, so sagt er doch lieber «Ja»20 zu der ultima
ratio populi als «Nein» zu seinem Verlangen nach Linderung seiner
Not. Die Sozialpädagogik Pestalozzis ist also ein Versuch, auf dem
Wege der «Liebe» der «Politik» soviel Raum wie möglich
abzugewinnen, um sie mit all ihren Schrecken gar nicht erst in Wirkung
treten zu lassen. Auch dieser Versuch war zum Scheitern verurteilt,

19 Vgl. Alfred Heubaum, «Geschichte des deutschen Bildungswesens seit Mitte
des 17. Jahrhunderts», I. (einzig erschienener) Band: Das Zeitalter der Standes- und
Berufserziehung, Berlin, 1905, und die entsprechenden Darlegungen in Heubaums
«Pestalozzi».

20 Vgl. den Titel seiner Revolutionsschrift «Ja oder Nein?» Werke Vili, S. 7 ff.
Der Titel ist freilich etwas anders gemeint als die Paraphrase in unserem Text, die
aber Pestalozzis Grundüberzeugung richtig wiedergibt.

515



aber in der höchsten Sphäre. Pestalozzi war gewiß kein «religiöser
Sozialist» im modernen Sinne, wie etwa sein ihm menschlich so nahe
stehender Landsmann Leonhard Ragaz, aber er war ein homo religio-
sus, dem sein Glaube das gerechte Leben mitten unter den Menschen
als oberstes Gebot auferlegte. Dies kommt in seiner Stellung zum
offiziellen Christentum und zur organisierten Kirche seiner Zeit immer
wieder zum Ausdruck. Er übt schärfste Kritik an den meisten religiösen
Institutionen, weil sie nicht verstehen, die Bibel als «Mandat» zu
fassen, wie Jost es in der Wirtsstube in «Lienhard und Gertrud»
fordert, sondern sie als eine Machtposition benügen, die ihren Funktionären

ein sorgloses Leben und den staatlichen Gewalthabern einen
sicheren Bundesgenossen sichert. In voller Radikalität hat Pestalozzi
diesen durchgehenden Gedanken in einer seiner Fabeln ausgesprochen,
die ihm selbst lange Zeit zu extrem für die Veröffentlichung erschien,
so daß sie erst seit der Cottaschen Gesamtausgabe der Werke in ihnen
erscheint. Sie lautet wie folgt:

«Benedikt (der Pfarrer) : Sei ruhig, lieber Hans Hans (der Arme) :

Ich kann nicht, ich leide Unrecht. B. : Die Religion sollte dich trösten.
H. : Sie sollte mir helfen. B. : Sie wird dir in deinem Innern helfen. H. :

Das ist nicht wahr! Wenn sie mir in meinem Äußeren nicht hilft, so
ist sie für mein "inneres nicht da. (Auszeichnung von mir. - E. S.) B.:
Du lästerst. H.: Ich rede die Wahrheit. Gott ist nicht da, und der
Glaube an Gott ist nicht da, wenn das Unrechtleiden nicht aufhört.
B. : Ich zittere. H. : Wenn du keine Kraft hast gegen das Unrecht, so
lege deine Kutte ab, diene für feilen Gewinn und trage die Livree der
Herrschaft, der du gehörst. B. : Das hätten sich freilich der Heiland
und seine Apostel nicht sagen lassen. H.: Auch dein Großvater, der
bei uns Pfarrer war, hätte sich das nicht sagen lassen21.»

Dieses kleine Dokument ist höchst bezeichnend. Religion, so oft
wirklich «Opium für das Volk» oder besser: gegen das Volk, wird
hier zum Sporn, der ihrem Gläubigen keine Ruhe gibt. Die Qual des
bedrängten Herzens ist so groß, daß Gottes Existenz selbst, nicht nur
der Glaube an ihn, von seiner Wirkung und der seiner Diener unter
den Menschen scheinbar abhängig gemacht wird. Nur scheinbar: denn
der idyllische Schluß ist keineswegs nur eine rührende Gebärde der
Versöhnung, sondern ein pathetischer Hinweis auf den dauernden
Kern des Christenglaubens und die Legitimität seiner Träger, wenn
auch nicht heute, so doch gestern oder vorgestern, zu Großvaters
Zeiten. Sie wieder zu erwecken, ohne Rückwendung in ein manchmal
romantisch idealisiertes, nie romantisch zurückersehntes Mittelalter,
ist das legte Ziel dieser Pädagogik: als einer Industriepädagogik auf
der Grundlage religiöser Liebe.

21 Vgl. Konzelmann, Seite 179; Werke, VI, Seite 384 f.

516



IV. Einige Anwendungsgebiete der Sozialpädagogik

Keine echte Sozialpädagogik kann sich mit der Erziehung der
Kinder begnügen, ja: sie wird vielleicht ihr wesentliches Anwendungsgebiet

gerade in der Erwachsenenbildung suchen, wie einst Grundtvig
in Dänemark und heute Sir Richard Livingstone in England22. Von
der Erziehung der Mütter wurde schon gesprochen; ihnen widmete
Pestalozzi seine didaktischen «Mütterbücher», sowohl unter dem
Eindruck der mütterlich-dienenden Frauen, die mehrfach helfend und
rettend in sein Leben eingegriffen hatten, wie von dem Gefühl aus, daß
die Frau der «elementarere» Partner im Ganzen der Menschheit ist
als der Mann und somit der bevorzugte Träger der neuen Elementarerziehung:

die Stärkere, weil sie die Schwächere ist, ganz analog der
Stellung des Armenkindes im Neuaufbau der Schulerziehung.

Diese messianisehe Umkehrung der geltenden Wertstufen, im
Sinne der Neutestamentlichen Verheißung: «Die legten werden die
ersten sein», der zahlreiche jüdische Parallelen entsprechen, wirkt sich
besonders in Pestalozzis Lehre vom Verbrechen und seiner Bekämpfung

aus. Es ist tief bezeichnend, daß er seine Staatsutopie anläßlich
einer scheinbar bedeutungslosen Rand- und Grenzerscheinung schreibt:
in seinem Buche «Über Geseggebung und Kindermord». Das Thema
des Mordes unehelicher Kinder seitens ihrer verstörten Mütter wurde
danach freilich, wie bekannt, in «Publizistik und Dichtung» oft
behandelt und war auch in Pestalozzis Fall zunächst Gegenstand eines
öffentlichen Preisausschreibens, aber er gewinnt der Frage eine Tiefe
ab, zu der sie sonst meines Wissens niemals gediehen ist. Der Grenzfall

wird ihm bezeichnend für das Ganze der Gesellschaft, in der er
möglich ist, und so zur eigentlich richtenden Instanz, die geseggebe-
rische Abhilfe verlangt. Das Buch zeigt auch Pestalozzi den Dichter
auf noch größerer Höhe als im Roman und in den Fabeln: es ist die
vergegenwärtigende Kraft der mitleidenden Seele (wohl mehr als die
psychologische Anlage des Eidetikers, wie man gemeint hat23), die
Pestalozzi befähigt und zwingt, die schwere Stunde des kreißenden
Weibes so mitzuerleben und zu beschreiben, als habe er sie
durchgemacht. Ein Beispiel von vielen:

«Des Mädchens Handlung ist wohl Unsinn, seine Handlung ist
wohl Verzweiflung; aber sie ist nicht Mord - das Kind ist noch nicht
da - es will kommen, es ist noch nicht da - aber es kommt - es wird
sein - es wird dir dein Leben vergiften - es kommt - es kommt -
Schmerzen zerreißen dein Innerstes - dein Atem würgt dein Herz - du
verbeißest deinen Laut und kirrest im Entsegen deiner Leiden - unter
der Hülle deines Bettes verbirgst du dich selber und verfluchst den
Tag, an dem du das Licht sähest - du wünschest dich tausendmal ver-

22 «The Future in Education», Cambridge, 1943.
23 Leibersberger, Seiten 32 ff.

517



nichtet, vergraben - und mußt dir helfen - und weißt dir nicht zu
helfen - du bist nicht bei deinen Sinnen - du siehst und hörst und
fühlst nicht, was um dich her ist - siehst und fühlst nicht und kennst
nicht, was du gebierst, sowenig als was du jegt selber bist - du
ermordest, du erdrückest und weißt nicht, was du tust.. .24»

Das ist die Phantasie des großen Herzens, die beinahe - freilich
nur: beinahe - an Euripides, den Dichter der Kindesmörderin «Medea»,
zu denken erlaubt, den aber die Kraft der mitfühlenden Reflexion auf
Leidenschaft und Leid der Frau zum Lebenspessimisten gemacht hat.
Das Erstaunliche an Pestalozzi ist, daß er bei aller identiflkatorischen
Einsicht in das Chaos der menschlichen Natur Optimist und ein Gläubiger

der Pädagogik bleibt. In derselben Schrift heißt es:
«Man gehe auf der andern Seite gegen den Gefühllosesten und

Härtesten mit fester Schonung seines Gefühls für Ehre und Pflicht und
ein edles Betragen vor und sehe die Wirkung des pflichtmäßigen
Verhaltens gegen seine Nebenmenschen <- wenn es dem Verstocktesten
auffällt, daß du gegen ihn gerecht, edelmütig und schonend bist, der
Mann wird staunend vor dir dastehen, er sieht, was er nicht glaubt,
denn kein Verbrecher glaubt seinen Nebenmenschen besser als sich
selbst, und edel und gut; er wird staunend vor dir stehen und wenigstens

in diesem Augenblick gegen dich gewiß auch edel und gerecht
handeln25.»

So sind denn auch die Analysen des Kindermords, die
Vorbeugungsmaßnahmen und der Geist der Strafgeseggebung, die Pestalozzi
bringt und vorschlägt, durchaus pädagogisch: sozialpädagogisch.

Ein des oftern wiederkehrender Refrain des Buches ist der Sag:
«Ja, Menschen: es gibt eine Armut die zur Verzweiflung führt26.»
Neben der Armut, die keine Frühehen zuläßt, sind es «moralische»
Vorurteile, Standes- und Klassenunterschiede, die Situation weiblicher
Dienstboten in begüterten Häusern und ähnliche Mißstände, die Pestalozzi

für die Tat der unglücklichen Täterinnen verantwortlich macht.
Er schlägt, ganz modern, die Bestellung von «Gewissensräten» vor,
nicht hochtrabender Beamter oder Gelehrter, sondern erfahrener
Bauern, die zur Lebensweisheit gereift sind, und zu denen junge Menschen

in ihrer Not Vertrauen haben dürfen. Man könnte diese
Erziehungsweisheit eine Pädagogik der offenen Jür nennen, die uns
bei unserer heutigen überhastung und Überlastung so bitter not tun
und manche Psychoanalyse ersparen würde. Pestalozzi war gewiß, daß

24 Werke, V, Seite 370.
25 Wilker, Seite 21 f. Eine interessante Parallele zu diesem typischen pädagogischen

Optimismus findet sich in der rabbinischen Literatur. Aron, der Bruder Moses,
pflegte jedem Bösewicht den Friedensgruß zu geben. Wenn dieser dann eine Untat
begehen wollte, erinnerte er sich: jener Gerechte hat mich freundlich begrüßt, und
ließ davon ab (Avoth Derabbi Nathan, 12, 3).

26 Wilker, Seiten 101 ff.

518



sich auf diesem Wege viele Verbrechen verhindern ließen. Geschehen
sie trogdem, so darf die schuldig-unschuldige Kindsmörderin keinesfalls

die Todesstrafe erleiden, weil auch die Gesellschaft selbst sich an
ihr vergangen hat, sondern muß einem schonenden, einem vor allem
ihre Ehre schonenden pädagogischen Strafvollzug überantwortet werden.

Pestalozzi gehört zu jenen seltenen Söhnen des Aufklärungszeitalters,

die die Besserungstheorie der Strafe - einstmals einem
Protagoras und einem Seneca wohlbekannt27 - aus der Glut ihres reinen
Herzens wieder entdecken, lange vor Franz von Liszt und vor Berthold
Freudenthals «Recht des Verbrechers». Auch den «Strafvollzug in
Stufen», der in den fortgeschrittensten Kulturstaaten teilweise versucht
wurde, empfiehlt Pestalozzi bereits in jenem Buche, und wiederum
aus pädagogischen Gründen.

Ein ganz anderes Anwendungsgebiet der Sozialpädagogik ist die
Neugestaltung der Leibesübungen. Die «Elementargymnastik», die er
in einer Schrift aus dem Jahr 1807 seinen übrigen methodischen
Vorschlägen zur Seite stellt, spricht von «Sorge und Kummer», die am
«Leib der Armen» nagen, und verlangt, daß die Volksbildung ein
Gegenstand der Geseggebung werde, um so die dreifache - leibliche,
geistige und sittliche - Verkrüppelung des armen Volkes zu heilen.
Dieser sozialpädagogische Grundgedanke segt sich auch auf diesem
Spezialgebiet wieder bis in die methodischen Einzelvorschriften hin
durch; Pestalozzi versucht, ein A-B-C der Leibesübungen zu schaffen,
wie er es vorher für die intellektuelle Ausbildung vorgelegt hatte und
wie er es für ein A-B-C der Willensbildung wenigstens andeutete.
Diese Methodik der Leibesübungen muß wieder mit dem Armen, als
Armen rechnen: Die von ihm vorgeschlagenen «Gelenksübungen»
dienen diesem Ziel auch insofern, als sie ohne kostspielige Geräte
durchführbar sind. Von diesen Anregungen ist der Übergang vom
starren Geräteturnen zu freieren Körperübungen mitbeeinflußt
worden28.

V. Pestalozzi als sozialpädagogische Persönlichkeit

Er wollte handeln und wirken, nicht theoretisieren und schreiben,
oder doch dieses nur, um jenes vorzubereiten oder auszuwerten. In
einer autobiographischen Fabel «Der Menschenmaler» - es ist nicht
zufällig die erste in der Reihe der Fabeln - stellt er sich als den
Notschriftsteller wider Willen wie folgt dar:

27 Vgl. Plato: Protagoras, 324 a-b; Seneca: De constantia sapiculi, 12, vgl.
auch De Ira, I, 6, 15-16; II, 31. Ende. «Die Strafe soll sich niemals auf die
Vergangenheit beziehen, sondern immer auf die Zukunft.»

28 Vgl. Frig Simon, «Leibesübungen und Nationalerziehung im Wandel der
Geschichte», Berlin, 1928, Seiten 92-97, und die dort auf Seiten 173 f. angegebene
Spezialliteratur. Für die positive Stellung Pestalozzis zur Wehrhaftigkeit siehe Werke
VIII, Seite 194 und Seiten 241-246, 259-265.

519



«Er stand da - sie drängten sich um ihn her, und einer sagte: ,Du
bist also unser Maler geworden? Du hättest wahrlich besser getan,
uns unsere Schuhe zu flicken.' Er antwortete ihnen : ,Ich hätte sie euch
geflickt, ich hätte für euch Steine getragen, ich hätte für euch Wasser
geschöpft, ich wäre für euch gestorben, aber ihr wolltet meiner nicht,
und es blieb mir in der gezwungenen Leerheit meines zertretenen Seins
nichts übrig, als malen zu lernen29.'»

Er ist ehrlich betrübt, als «Lienhard und Gertrud» ein literarischer
Erfolg wird: ihm liegt gar nichts an Dingen, die zu schön sind, um
wahr zu sein. Er tut alles, um den literarischen Erfolg zu verderben
und ihn ins Praktisch-Pädagogische zu wenden: durch den
Selbstkommentar «Christoph und Else» - ein Bauernpaar, das jedes Kapitel
des Romans allabendlich auf seine realen Folgerungen hin durchspricht.
Eine solche künstlerische Selbstzerstörung, die die Fäden des mühsam
gesponnenen Gewandes sofort wieder auflöst und freilegt, ist in der
Literaturgeschichte, wenn ich nicht irre, ohne jedes Beispiel: um so
stärker zeugt sie für den Willen und das Pathos des Lehrers. Aber
selbst Erfolge in seiner praktischen Tätigkeit verträgt er nicht gut,
wenn sie nicht in der Richtung der Armenerziehung und der
Sozialpädagogik liegen. Yverdon ist der Ort seiner Glanzzeit; nach all den
mehr oder minder gescheiterten und kurzlebigen Versuchen auf dem
Neuhof und in Stans, Burgdorf und Münchenbuchsee hält er hier nun
zwanzig Jahre hindurch aus; das Haus wird zum Mittelpunkt einer
europäischen Erziehungsbewegung; aus vielen Kulturstaaten werden
Kandidaten des Lehramtes, Abgeordnete von Ministerien und künftige
Führer der pädagogischen Bewegung - wie Fröbel, Herbarth und
Fichte - dorthin geschickt oder machen sich aus eigenem Antriebe
auf, um die berühmte «Methode» und den berühmteren «Vater
Pestalozzi» kennenzulernen, und trogdem fühlt er sich nicht recht wohl.
Es sind nicht nur die oft übelwollenden Kommissionen und ihre
Berichte (besonders in der Religions- und Kirchenfrage), die ihm das
Leben verbittern, nicht nur die Angriffe der aristokratischen Reaktion,
die vom geistigen Führer der europäischen Restauration, dem Berner
Professor Karl Ludwig von Haller, gegen ihn geführt werden, nicht
einmal die freilich tief verbitternden häuslichen Kämpfe zwischen dem
Theoretiker Niederer und dem Praktiker Josef Schmid, die mitten
durch sein zerrissenes und gequältes Herz gehen, auch noch, nachdem
er sich endlich für Schmid entschieden hat - es ist noch etwas anderes.

Als ein alter Mann, von 60 bis 80, ist er nun angesehen und steht
groß da, aber sein Ziel hat er nicht erreicht: die Armenanstalt, die
ein Beispiel gäbe für die Revolution der Armenerziehung überhaupt
als Grundlage einer erneuerten Volkserziehung. Er ruht nicht, bis eine
solche als ein Zweiginstitut Yverdons errichtet wird, aber das Gesamt-

29 Vgl. Konzelmann, Seiten 55 f.

520



gepräge des Orts wird doch von den gut zahlenden, wohlhabenden
und wohlgepflegten Kindern reicher Leute bestimmt. Es zeigt sich hier,
wohl zum erstenmal in solcher Deutlichkeit in der Geschichte der
Pädagogik, die merkwürdige Paradoxie, daß nur die Söhne der Reichen
imstande sind, sich die allerlegten Fortschritte der Erziehungswissenschaft

zu eigen zu machen, obwohl deren Künder und Vertreter fast
immer recht radikale Denker gewesen sind. So muß schon Rousseau
seinen Emile als den Sohn wohlhabender Leute geboren sein lassen,
die es sich erlauben können, ihm während eines sehr verlängerten
Jugendlebens einen Privaterzieher zu leisten, einen typischen, freilich
radikalisierten «Hofmeister» des 18. Jahrhunderts. Und so leiden in
der Gegenwart die modernen Erziehungsinseln der verschiedensten
«Schulgemeinden» an demselben Grundgebrechen: sie können die
Struktur einer auf Privilegien aufgebauten Klassengesellschaft nicht
ändern, weil sie vor allem von den Kindern eben jener Privilegierten
besucht werden — übrigens ohne jeden dauernden «Schaden» für ihre
Eignung, sich, nach einigem sozialistischen Sturm und Drang, in die
bestehende Gesellschaft wieder einzuordnen30. Auch um diese Problematik

hat Pestalozzi nicht eigentlich theoretisch Bescheid gewußt, aber
er hat sie, was wichtiger ist, ehrlich erlitten und immer wieder
versucht, sie zu überwinden, ihr immer wieder in seinem Leben gerecht
zu werden. Schließlich mußte er ja auch auf Yverdon verzichten, aber
als er die legten Lebensjahre wieder auf dem «Neuhof» verbringt,
der nun dem Enkel gehört, da wendet er den Rest von Cottas Honorar
für die Gesamtausgabe seiner Werke nun doch an den Bau einer
Almenerziehungsanstalt. Wie man ihn, bei seiner Krankheit zum Tode,
aus dem Neuhof herausträgt, um ihn nach Brugg überzuführen, fallen
die Blicke des Sterbenden auf die Mauern des neuen Gebäudes, das
man eben zu errichten begonnen hat31.

VI. Schöpferisches Scheitern

Wir haben oft Irrtümer Pestalozzis «berichtigen» und von seinen
zahlreichen Fehlschlägen erzählen müssen. Sein eigentliches
Lebensgeheimnis ist die wahrhaft wundermäßige Verknüpfung von Erfolg
und Mißerfolg: das Erkennungsmal großer Menschen von eigentümlicher

Leidensstruktur, die nicht, wie wir mittleren und wie die großen
Männer der Tat, zum Erfolge verpflichtet sind. Pestalozzi wußte sehr
wohl um sein tragisches Los, das nur vom religiösen Glauben her
Erhellung und Erlösung erfahren kann. Im engsten biographischen
Bezirk äußerte sich diese Verknüpfung von Erfolg und Mißerfolg im

30 Vgl. zu diesem Problem das bedeutende Buch von Siegfried Bernfeld «Die
Schulgemeinde im Klassenkampf», Berlin, 1924.

31 Wilhelm Schäfer, «Lebenstag eines Menschenfreundes», München, 1926,
Seite 375.

521



Verwirklichungszwang dessen, der immer wieder neu anfangen muß.
Ihn spricht das große Selbstbekenntnis aus, das der Fünfundfünfzig-
jährige in der «Gertrud» abgibt: «Man hat mir in meinen Knabenschuhen

schon gepredigt es sei eine heilige Sache um das Von-unten-
auf-Dienen. Aber ich habe jegt erfahren : um Wunder zu leisten, muß
man mit grauen Haaren von unten auf dienen.» Doch er weiß, daß
er keine Wunder leisten wird und dafür «weder geschaffen noch
eingerichtet» ist. Trogdem bekennt er, ohne jeden Anflug von Rührseligkeit

und falschem Pathos: «Ich muß jegt in meinen alten Tagen noch
froh sein, daß man mich nur von unten auf dienen läßt32.» Sein
«gescheitertes» Leben ist ein immer wieder Von-unten-Anfangen gewesen
und dadurch in seiner Gänze, wenn auch in keinem einzigen seiner
Einzelabschnitte, schöpferisch und bleibend.

Diesen neuen Anfang ersehnt er nun auch für die Entwicklung des
Menschengeschlechts. Eben er ist der legte Sinn seiner Sozialpädagogik
und ihres Zusammenhangs mit Pestalozzis Geschichts- und
Kulturphilosophie. Einmal muß die «Zeit» den Neubeginn, den Neubruch
machen: heraus aus dem furchtbaren Zirkel von Bestialität und
Herzensträgheit. Seine Pädagogik soll dem Menschen das Mittel in die
Hand geben, den Zauberkreis zu sprengen.

Wir wissen, daß sie das nicht getan hat; wir wissen auch, warum
sie es nicht hätte tun können. Uns bleibt, gerade deshalb, ihr währender

Ansporn. Als Pestalozzis frommer Freund, der große Physiognom
Johann Caspar Lavater, sein Ende nahen fühlte, schickte er ihm einen
Abschiedssegen in den folgenden Versen:

«Einziger, oft Mißkannter, doch noch bewundert von vielen,
Schneller Versucher des, was vor Dir niemand versuchte,
Schenke Gelingen Dir Gott! und kröne Dein Alter mit Ruhe33.»

Dieser Wunsch konnte, ja durfte nicht in Erfüllung gehen, sollte
Pestalozzi er selbst bleiben. Niemals, auch im höchsten Alter nicht,
durfte er zum Augenblick sagen : «Verweile doch, du bist so schön !»

Von keinem Dämon des Genies verführt, schuldlos fast, reinen Herzens

und mit zitternden Händen, wenn auch oft von heftigen Affekten
aus der Bahn gerissen und keineswegs jener glatte Denkmal-Pestalozzi,
wie ihn die Bilder und Statuen zeigen, sondern vielmehr jenem
erratischen, unbehauenen Felsblock ähnlich, den er sich selbst zum Grabmal

bestimmt hat - so baute Johann Heinrich Pestalozzi an Gottes
Reich in dieser Welt. So einer muß wohl scheitern, aber sein Scheitern
ist größer als unser Gelingen, das von ihm her sein bißchen Kraft und
Erfolg zieht. Oft scheint er wie ein Blinder in unserer Zeit, ohne rechte
Orientierung umhertappend, wie geblendet vom überhellen Licht der
Wirklichkeit und daher jene dunkle Sprache stammelnd, die sein Ver¬

sa «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», Erster Brief, Reclam-Ausgabe, Seite 12.
33 Schäfer, a. a. O.

522



ständnis so oft verstellt. Aber dieses Geblendetsein hat einen andern
Grund, eben jenen, den der Vater der Sozialpädagogik - wenn auch
nicht ihr praktischer «Pionier» -, den Piaton im «Staat» wie folgt
aufgedeckt hat :

«Nein, wer bei Vernunft ist, der würde sich sagen, daß die
Störungen der Sehkraft zwiefacher Art sind und zwiefacher Ursache
entstammen, nämlich erstens, wenn man aus dem Licht in die Finsternis,
und zweitens, wenn man aus der Finsternis in das Licht versegt wird.
Und wenn er sich nun davon überzeugt hat, daß die nämlichen
Vorgänge auch bei der Seele vorliegen, so wird er, wenn er eine Seele in
Verwirrung und unfähig sieht, etwas zu erkennen, nicht unbedacht
lachen, sondern prüfen, ob sie aus einem erleuchteteren Leben
hierhergekommen und infolge der Ungewohntheit finsternisgeschlagen ist,
oder ob sie aus einem Zustand größerer Unwissenheit in helleren
Glanz kommt34. .»

Pestalozzi gehört zu jenen seltenen Geistern, die aus höherem Licht
in unser Dunkel tauchten, das sie ein wenig heller zurückgelassen
haben, als sie zurückkehrten in ihre ewige Heimat.

Zur politischen Diskussion
i. Wo liegt die Qefabr?

Vorbemerkung. Diese Rubrik soll einer völlig offenen Aussprache der
Auffassungen und damit dem Kampf um die Wahrheit dienen. Sie steht
selbstverständlich nicht nur der Redaktion offen. Sofern die Ausführungen
sich mit der «Weltrundschau» von Dr. Kramer auseinandersegen, beziehen
sie sich nie auf die im gleichen Heft stehende Rundschau, sondern auf
früher von ihm Gesagtes. Die Redaktion.

Die Tatsache, daß irgendwo eine Diktatur besteht, bedeutet immer
eine internationale Gefahr, wenigstens dann, wenn diese Diktatur
durch sich selbst oder durch ein Bündnissystem oder durch ihr hörige
Gruppen im Ausland zur Aggression mächtig genug ist. Diejenigen,
die schon vor zwanzig Jahren den warnenden Ruf erhoben: Faschismus

bedeutet Krieg! haben richtig prophezeit. Der Faschismus ist ein
komplexes Gebilde, aber das den Frieden bedrohende, weil den Krieg
durch Ausschaltung des Volkswillens ermöglichende Element des
Faschismus ist die Diktatur. Es gibt in den Völkern allerlei gefährliche
Leidenschaften, und es ist durchaus möglich, daß sich auch ein freies
Volk in verbrecherische Unternehmungen, in irgendeinen nationalistischen

«Opfergang» hineinlügen läßt. Dennoch sagen wir, daß die
Freiheit ein Bollwerk gegen den Krieg bedeutet, und zwar das einzige,
wenn auch nicht absolut sichere Bollwerk. Einen sicheren Damm gegen

34 518a, in der übersegung von Otto Apelt, Leipzig, 1916, Seite 274.

523


	Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik (Fortsetzung). III., Die Grundlagen der Pestalozzianischen Sozialpädagogik ; IV., Einige Anwendungsgebiete der Sozialpädagogik ; V., Pestalozzi als sozialpädagogische Persönlichkeit ; VI., Schöpferisches Scheitern

