Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)
Heft: 11
Artikel: Pestalozzi als Pionier der Sozialpadagogik (Fortsetzung). Ill., Die

Grundlagen der Pestalozzianischen Sozialpadagogik ; IV., Einige
Anwendungsgebiete der Sozialpadagogik ; V., Pestalozzi als
sozialpadagogische Persdnlichkeit ; VI., Schopferisches Scheitern

Autor: Simon, Ernst
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138991

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sowenig ein Ragazianer, wie Marx, nach seinem bekannten Wort, ein
Marxist war. Dieser Geist der Freiheit und der Ehrfurcht wird auf
den aufgeschlossenen Leser dieser beiden Biicher iibergehen,

Das Bibelwerk von Ragaz nimmt den Staub weg, der auf der
Bibel liegt, und &6ffnet ihre Siegel, und das schépferische Wort, das
in ihr bewahrt war, tritt hervor wie ein Herold und macht dem
Grofiten Bahn, das da kommen soll. Paul Trautvetter.

Pestalozzi als Pionier der Sozialpidagogik

von Dr. Ernst Simon, Universitit Jerusalem

(Aus dem Hebriischen iibersetst)
(Fortsesung)

III. Die Grundlagen der Pestalozzianischen Sozialpddagogik

Erziehung war fiir Pestalozzi, zuerst und vor allem, ein Werk der
Liebe, der Mutter- und Vaterliebe, in deren Rechte der Lehrer not-
falls einzutreten hatte. «Vater Pestalozzi» durften — und mufiten —
ihn die Zoglinge seiner Erziehungsanstalten nennen.

Politik geschieht im Bezirk der Macht. Auch die Sozialpolitik kann
ihren Zusammenhang mit der Macht nicht verleugnen, wenn sie auch
den Versuch macht, die schroffsten Auflerungen ihrer Ungerechtigkeit
zu mildern. Gleichzeitig wirkt sie machterhaltend, als «Sicherheits-
ventil» der bestehenden Gesellschaft, wie die marxistische Analyse
gezeigt hat.

Sozialpidagogik bedeutet also die paradoxe Verkniipfung zweier
einander wesensfremder Antriebe: der Liebe und der Macht. Pesta-
lozzis Versuche sind mit vollem Recht unter den Titel einer «Politik
der Liebe» gebracht worden®®, :

Pestalozzi selbst ist dieser Problematik niemals vollig Herr ge
worden, nicht praktisch und noch weniger theoretisch. Sie war im
Grunde mit den Denkmitteln der spiten Aufklirung und Frih-
romantik auch kaum zu bewiltigen, selbst wenn sie Pestalozzi voll
zur Verfligung gestanden hitten, was durchaus nicht der Fall war.
Erst die moderne Theorie der Politik, die ihren Machtcharakter riick-
sichtslos herausgestellt hat, nachdem Machiavelli als einsamer Vor-
laufer moralisch bekimpft und «nur» praktisch befolgt worden war,
hat auch die ganze Problematik der Pidagogik aufgedeckt, Heute
wissen wir, daf} mit pidagogischen Mitteln allein oder vorzugsweise
die gesellschaftliche Situation nicht zu dndern ist; insbesondere nach
dem Zusammenbruch des heroisch ungliicklichen Versuchs der deut-
schen Schulreformer in der Weimarer Epoche, eben dies zu tun; wir

16 ] eibersberger, a.a. O., Seiten 73-75.
513



gedenken all der padagogischen Bliitentriume, die fast gereift waren,
als der Nationalsozialismus sie mit einem politischen Schlage beendete.
Seit all dem weify der Pidagoge — oder sollte es wissen —, daf3 er nur
dann seine Aufgabe, auch die politische, ernstlich erfiillen kann, wenn
er ihre Grenze sieht und sich bewuf3t macht. Trosdem behilt er eine
Aufgabe, und eine grofle, auch im Kraftfeld der Politik. Sie heifit:
- psychologische Vorbereitung des Kommenden. Es ist durchaus nicht
gleichgiiltig, auf welche Generation eben erwachsener Menschen die
politische oder soziale Wende, von politischen und sozialen Kriften
vorbereitet, auftrifft: ob auf innerlich einverstandene oder auf miirrisch
sich fiigende, wenn nicht gar rebellisch widerstrebende Menschen. Es
ist nicht gleichgiiltig, fiir diese Menschen selbst, und auch nicht fiir
das politische Geschehen in der Erwachsenengesellschaft. Muf die
Politik die ganze Energie ihrer Macht nach innen kehren, so wird sie
durch den brutalen Gebrauch ihrer Mittel selbst verwandelt und von
ihrer urspriinglichen Richtung abgedringt. So kann eine Pidagogik,
die die Zeichen der Zeit richtig deutet, die Zukunft ahnend, sie vor- .
bereiten helfen und ihren Eintritt dadurch schmerzfreier, ihren Voll-
zug reiner gestalten, Dafiir freilich muf} sie eben die Zeichen der Zeit
erkennen und im Falle, daf} sie aus Gewissensgriinden glaubt ihnen
widerstreben zu miissen, ohne Sentimentalitit das Martyrium fiir ihre
Trager und — was schwieriger ist! — auch fiir die ihr anvertrauten
Kinder auf sich nehmen.

Auch Pestalozzi ahnte diese Zusammenhinge und bemiihte sich
daher immer wieder um eine Verbindung zwischen seinen padago-
gischen Einsichten und geschichtsphilosophischen sowie kulturphilo-
sophischen Erkenntnissen tiber den Sinn der bisherigen Entwicklung
und tiber den Sinn seiner eigenen Gegenwart!”. Aber in allem Wechsel
seiner Anschauungen ist er einem Grundsafs stets treu geblieben: die
entscheidende Erziehungsaufgabe ist die Erziehung der Kinder der
Armen. Wird sie nicht gelst, so ist alles tibrige, was sich auf ihr auf-
bauen konnte, ohne Fundament und sittliches Recht. Es ist bezeich-
nend, daf3 Fichte, der die Pestalozzianischen Gedanken sonst als eine
piadagogische und politische Heilslehre aufgenommen hat, hier ent-
schieden abweicht und statt der «Armenerziehung» die «National-
erziehung» fordert®®, Dies bedeutet viel mehr als eine nebensichliche
Korrektur; es ist eine entscheidende Wendung. Da Fichte die Me-
thode Pestalozzis als ein Mittel der Konkurrenz auffafit, das diejenige
Gruppe, die sich seiner wirksam und zuerst zu bedienen weif}, iiber
andere Gruppen erheben wird, kommt alles darauf an, welches die

17 Vgl. des Verfassers Buch «Das Werturteil im Geschichtsunterricht», Leipzig,
1931, Seiten 104 ff., und seinen (hebriischen) Aufsa «Geschichts- und Kulturphilo-
sophie als Grundwissenschaften der Pddagogik» in der Festschrift «Haguth» (Den-
ken) fiir Professor Samuel Hugo Bergmann, Jerusalem, 1944, Seiten 106-120.

18 «Reden an die deutsche Nation», Neunte Rede.
514



Zusammensegung dieser Gruppe ist: ob sie sozialer oder nationaler
Struktur ist, Fiir Fichte, und spéater firr den preuflischen Staat, wurde
die Pestalozzianische Volksschule ein Vorbereitungsmittel fir «Sa-
dowa»; Pestalozzi selbst meinte sie als ein Hebungsmittel fir die
Armsten der Armen, zwar nicht im Sinne des konkurrierenden Klassen-
kampfes — aber im Sinne einer Selbstentsithnung der Gesellschaft, ohne
die sie nicht werde weiterbestehen kénnen.

Der Arme soll nicht zum Reichtum erzogen werden, nicht einmal
zum sozialen Aufstieg — aufler in gliicklichen Ausnahmefillen, tber
die sich Pestalozzi immer herzlich freute —, sondern «zu seiner Armut».
Diese Armut selbst aber miisse ein menschenwiirdiges Dasein ver-
biirgen, in dreifacher Riicksicht: die Lebensbedingungen miissen so
weit verbessert werden, daf} sie Hygiene des Korpers, der Wohnung
und — wie wir heute formulieren wiirden — auch Hygiene des Geistes
ermoglichen; die Arbeit muf}, ohne in ihrer Art verindert zu sein,
zum sinnvollen und bewuft ergriffenen Hauptstiick des Lebens wer-
den; der Zugang zur geistigen Welt muf}, wenn auch in «elementarer»
Form, allen Menschenkindern offen sein.

Diese Forderungen, die Pestalozzi, mit gewissen Variationen, fast
wihrend seines ganzen theoretischen Denkens und praktischen Tuns
begleiten, wirken heute teils selbstverstindlich, teils geradezu reak-
tiondr im Sinne jener «Standeserziehung» des 18. Jahrhunderts, die
jedem Stand, in seinen urspriinglich festen, feudalen Schranken, sein
eigenes Erziehungsideal und seine eig_enen padagogischen Methoden
zuweist .

Doch fithrt dieser Eindrudk irre. Wir berithrten schon Pestalozzis
positives Verhaltnis zur franzoésischen und zur schweizerischen Re-
volution, das sich nur zum Teil als ein Widerspruch gegen die eben
skizzierte Haltung erweist. Sein Herz schligt dem Neuen; es zittert
vor seinen furchtbaren Begleiterscheinungen; es sucht nach jedem denk-
baren Ausweg, sie zu vermeiden, sie aus dem Donnergang der Welt-
geschichte gleichsam auszustreichen, aber wenn dieser wahrhaft uto-
pische Versuch mifllingt, so sagt er doch lieber «Ja»® zu der ultima
ratio populi als «Nein» zu seinem Verlangen nach Linderung seiner
Not. Die Sozialpidagogik Pestalozzis ist also ein Versuch, auf dem
Wege der «Liebe» der «Politik» soviel Raum wie moglich abzuge-
winnen, um sie mit all ihren Schrecken gar nicht erst in Wirkung
treten zu lassen, Auch dieser Versuch war zum Scheitern verurteilt,

19 Vgl. Alfred Heubaum, «Geschichte des deutschen Bildungswesens seit Mitte
des 17. Jahrhunderts», I. (emmg erschienener) Band: Das Zeitalter der Standes- und
Berufserziehung, Berlm 1905, und die entsprechenden Darlegungen in Heubaums
«Pestalozzi».

20 Vgl. den Titel seiner Revolutionsschrift «Ja oder Nein2» Werke VIII, S. 7 fF.
Der T1te1 ist freilich etwas anders gemeint als die Paraphrase in unserem Text die
aber Pestalozzis Grundiiberzeugung richtig wiedergibt.

515



aber in der hochsten Sphire. Pestalozzi war gewifl kein «religioser
Sozialist» im modernen Sinne, wie etwa sein ihm menschlich so nahe
stehender Landsmann Leonhard Ragaz, aber er war ein homo religio-
sus, dem sein Glaube das gerechte Leben mitten unter den Menschen -
als oberstes Gebot auferlegte. Dies kommt in seiner Stellung zum offi-
ziellen Christentum und zur organisierten Kirche seiner Zeit immer
wieder zum Ausdruck. Er tibt schirfste Kritik an den meisten religiosen
Institutionen, weil sie nicht verstehen, die Bibel als «Mandat» zu
fassen, wie Jost es in der Wirtsstube in «Lienhard und Gertrud» for-
dert, sondern sie als eine Machtposition beniizen, die ithren Funktio-
niren ein sorgloses Leben und den staatlichen Gewalthabern einen
sicheren Bundesgenossen sichert. In voller Radikalitit hat Pestalozzi
diesen durchgehenden Gedanken in einer seiner Fabeln ausgesprochen,
die ihm selbst lange Zeit zu extrem fiir die Veréffentlichung erschien,
so daf} sie erst seit der Cottaschen Gesamtausgabe der Werke in ihnen
erscheint. Sie lautet wie folgt:

«Benedikt (der Pfarrer) : Sei ruhig, lieber Hans! Hans (der Arme):
Ich kann nicht, ich leide Unrecht. B.: Die Religion sollte dich trésten.
H.: Sie sollte mir helfen. B.: Sie wird dir in deinem Innern helfen. H.:
Das ist nicht wahr! Wenn sie mir in meinem Aufleren nicht hilft, so
ist sie fiir mein Inneres nicht da. (Auszeichnung von mir. — E. S.) B.:
Du listerst. H.: Ich rede die Wahrheit. Gott ist nicht da, und der
Glaube an Gott ist nicht da, wenn das Unrechtleiden nicht aufhort.
B.: Ich zittere, H.: Wenn du keine Kraft hast gegen das Unredht, so
lege deine Kutte ab, diene fiir feilen Gewinn und trage die Livree der
Herrschaft, der du gehorst. B.: Das hitten sich freilich der Heiland
und seine Apostel nicht sagen lassen. H.: Auch dein Grofivater, der
bei uns Pfarrer war, hitte sich das nicht sagen lassen®'.»

‘Dieses kleine Dokument ist hochst bezeichnend. Religion, so oft
wirklich «Opium fiir das Volk» oder besser: gegen das Volk, wird
hier zum Sporn, der ihrem Gliubigen keine Ruhe gibt, Die Qual des
bedringten Herzens ist so grof3, dafl Gottes Existenz selbst, nicht nur
der Glaube an ihn, von seiner Wirkung und der seiner Diener unter
den Menschen scheinbar abhingig gemacht wird. Nur scheinbar: denn
der idyllische Schluf} ist keineswegs nur eine rithrende Gebirde der
Vers6hnung, sondern ein pathetischer Hinweis auf den dauernden
Kern des Christenglaubens und die Legitimitit seiner Triger, wenn
auch nicht heute, so doch gestern oder vorgestern, zu Grofdvaters
Zeiten. Sie wieder zu erwecken, ohne Riickwendung in ein manchmal
romantisch idealisiertes, nie romantisch zuriidkersehntes Mittelalter,
ist das leste Ziel dieser Pidagogik: als einer Industriepidagogik auf
der Grundlage religioser Liebe.

21 Vgl. Konzelmann, Seite 179; Werke, VI, Seite 384 f.
516 |



IV. Einige Anwendungsgebiete der Sozialpddagodik

Keine echte Sozialpidagogik kann sich mit der Erziehung der
Kinder begniigen, ja: sie wird vielleicht ihr wesentliches Anwendungs-
gebiet gerade in der Erwachsenenbildung suchen, wie einst Grundtvig
in Danemark und heute Sir Richard Livingstone in England®®. Von
der Erziehung der Miitter wurde schon gesprochen; ihnen widmete
Pestalozzi seine didaktischen «Miitterbiicher», sowohl unter dem Ein-
druck der miitterlich-dienenden Frauen, die mehrfach helfend und ret-
~ tend in sein Leben eingegriffen hatten, wie von dem Gefiihl aus, daf}
die Frau der «elementarere» Partner im Ganzen der Menschheit ist
als der Mann und somit der bevorzugte Triger der neuen Elementar-
erziechung: die Stirkere, weil sie die Schwichere ist, ganz analog der
Stellung des Armenkindes im Neuvaufbau der Schulerziehung.

Diese messianische Umkehrung der geltenden Wertstufen, im
Sinne der. Neutestamentlichen Verheiflung: «Die letsten werden die
ersten sein», der zahlreiche jiidische Parallelen entsprechen, wirkt sich
besonders in Pestalozzis Lehre vom Verbrechen und seiner Bekdmp-
fung aus. Es ist tief bezeichnend, daf} er seine Staatsutopie anlifllich
einer scheinbar bedeutungslosen Rand- und Grenzerscheinung schreibt:
in seinem Buche «Uber Gesetsgebung und Kindermord». Das Thema
des Mordes unehelicher Kinder seitens ihrer verstorten Miitter wurde
danach freilich, wie bekannt, in «Publizistik und Dichtung» oft be-
handelt und war auch in Pestalozzis Fall zunichst Gegenstand eines
offentlichen Preisausschreibens, aber er gewinnt der Frage eine Tiefe
ab, zu der sie sonst meines Wissens niemals gediehen ist, Der Grenz-
fall wird ihm bezeichnend fir das Ganze der Gesellschaft, in der er
moglich ist, und so zur eigentlich richtenden Instanz, die gesetsgebe-
rische Abhilfe verlangt, Das Buch zeigt auch Pestalozzi den Dichter
auf noch gréflerer Hohe als im Roman und in den Fabeln: es ist die
vergegenwirtigende Kraft der mitleidenden Seele (wohl mehr als die
psychologische Anlage des Eidetikers, wie man gemeint hat®®), die
Pestalozzi befihigt und zwingt, die schwere Stunde des kreiflenden
Weibes so mitzuerleben und zu beschreiben, als habe er sie durch-
gemacht. Ein Beispiel von vielen:

«Des Middhens Handlung ist wohl Unsinn, seine Handlung ist
wohl Verzweiflung; aber sie ist nicht Mord — das Kind ist noch nicht
da — es will kommen, es ist noch nicht da — aber es kommt — es wird
sein — es wird dir dein Leben vergiften — es kommt — es kommt —
Schmerzen zerreiflen dein Innerstes — dein Atem wiirgt dein Herz — du
verbeiflest deinen Laut und kirrest im Entsesen deiner Leiden — unter
der Hiille deines Bettes verbirgst du dich selber und verfluchst den
Tag, an dem du das Licht sahest — du wiinschest dich tausendmal ver-

22 «The Future in Education», Cambridge, 1943.
23 Leibersberger, Seiten 32 ff.

317



nichtet, vergraben — und mufit dir helfen — und weiflt dir nicht zu
helfen — du bist nicht bei deinen Sinnen — du siehst und hérst und
fithlst nicht, was um dich her ist — siehst und fithlst nicht und kennst
nicht, was du gebierst, sowenig als was du jegt selber bist — du

~ermordest, du erdriickest und weifit nicht, was du tust . . .**»

Das ist die Phantasie des groflen Herzens, die beinahe — freilich
nur: beinahe — an Euripides, den Dichter der Kindesmérderin «Medea»,
zu denken erlaubt, den aber die Kraft der mitfithlenden Reflexion auf
Leidenschaft und Leid der Frau zum Lebenspessimisten gemacht hat.
Das Erstaunliche an Pestalozzi ist, daf3 er bei aller identifikatorischen
Einsicht in das Chaos der menschlichen Natur Optimist und ein Gliu-

~ biger der Padagogik bleibt. In derselben Schrift heifit es:

«Man gehe auf der andern Seite gegen den Gefiihllosesten und
Hirtesten mit fester Schonung seines Gefiihls fiir Ehre und Pflicht und
ein edles Betragen vor und sehe die Wirkung des pflichtmifligen Ver-
haltens gegen seine Nebenmenschen — wenn es dem Verstocktesten
auffillt, daf} du gegen ihn gerecht, edelmiitig und schonend bist, der
Mann wird staunend vor dir dastehen, er sieht, was er nicht glaubt,
denn kein Verbrecher glaubt seinen Nebenmenschen besser als sich
selbst, und edel und gut; er wird staunend vor dir stehen und wenig-

-stens in diesem Augenblick gegen dich gewifl auch edel und gerecht

handeln®.»

So sind denn auch die Analysen des Kindermords, die Vorbeu-
gungsmafinahmen und der Geist der Strafgesesgebung, die Pestalozzi
bringt und vorschligt, durchaus pidagogisch: sozialpiddagogisch.

Ein des 6ftern wiederkehrender Refrain des Buches ist der Sats:
«Ja, Menschen: es gibt eine Armut, die zur Verzweiflung fithrt*.»
Neben der Armut, die keine Frithehen zuliflt, sind es «moralische»
Vorurteile, Standes- und Klassenunterschiede, die Situation weiblicher
Dienstboten in begiiterten Hiusern und dhnliche Mifistinde, die Pesta-
lozzi fiir die Tat der ungliicklichen Téterinnen verantwortlich macht.
Er schligt, ganz modern, die Bestellung von «Gewissensriten» vor,
nicht hochtrabender Beamter oder Gelehrter, sondern erfahrener
Bauern, die zur Lebensweisheit gereift sind, und zu denen junge Men-
schen in ihrer Not Vertrauen haben diirffen. Man koénnte diese
Erziehungsweisheit eine Pidagogik der offenen Tiir nennen, die uns
bei unserer heutigen Uberhastung und Uberlastung so bitter not tun
und manche Psychoanalyse ersparen wiirde. Pestalozzi war gewif3, daf}

24 Werke, V, Seite 370.

25 Wilker, Seite 21 f. Eine interessante Parallele zu diesem typischen padagogi-
schen Optimismus findet sich in der rabbinischen Literatur. Aron, der Bruder Moses,
pflegte jedem Bosewicht den Friedensgruf3 zu geben. Wenn dieser dann eine Untat
begehen wollte, erinnerte er sich: jener Gerechte hat mich freundlich begriifit, und
lief} davon ab (Avoth Derabbi Nathan, 12, 3).

26 Wilker, Seiten 101 ff.

518



sich auf diesem Wege viele Verbrechen verhindern lieflen, Geschehen
sie trogdem, so darf die schuldig-unschuldige Kindsmérderin keines-
falls die Todesstrafe erleiden, weil auch die Gesellschaft selbst sich an
ihr vergangen hat, sondern muf} einem schonenden, einem vor allem
ihre Ehre schonenden pidagogischen Strafvollzug iiberantwortet wer-
den, Pestalozzi gehoért zu jenen seltenen Sohnen des Aufklirungs-
zeitalters, die die Besserungstheorie der Strafe — einstmals einem Pro-
tagoras und einem Seneca wohlbekannt®*” — aus der Glut ihres reinen
Herzens wieder entdecken, lange vor Franz von Liszt und vor Berthold
Freudenthals «Recht des Verbrechers». Auch den «Strafvollzug in
Stufen», der in den fortgeschrittensten Kulturstaaten teilweise versucht
wurde, empfiehlt Pestalozzi bereits in jenem Buche, und wiederum
aus padagog1schen Griinden,

Fin ganz anderes Anwendungsgebiet der Sozialpadagogik ist die
Neugestaltung der Leibesiibungen. Die «Elementargymnastik», die er
in einer Schrift aus dem Jahr 1807 seinen iibrigen methodischen Vor-
schligen zur Seite stellt, spricht von «Sorge und Kummer», die am
«Leib der Armen» nagen, und verlangt, dafl die Volksbﬂdung ein
Gegenstand der Gesetsgebung werde, um so die dreifache — leibliche,
geistige und sittliche — Verkruppelung des armen Volkes zu heilen.
Dieser SOZlalpadagogmdle Grundgedanke setst sich auch auf diesem
Spezialgebiet wieder bis in die methodischen Einzelvorschriften hin
durch; Pestalozzi versucht, ein A-B-C der Leibesiibungen zu schaffen,
wie er es vorher fiir die intellektuelle Ausbildung vorgelegt hatte und
wie er es fiir ein A-B-C der Willensbildung wenigstens andeutete.
Diese Methodik der Leibesitbungen mufl wieder mit dem Armen. als
Armen rechnen: Die von ihm vorgeschlagenen «Gelenksiibungen»
dienen diesem Ziel auch insofern, als sie ohne kostspielige Gerite
durchfithrbar sind. Von diesen Anregungen ist der Ubergang vom

starren Geréiteturnen zu frejeren Kérpertibungen mitbeeinflufit wor-
den®,

V. Pestalozzi als sozialpidagogische Personlichkeit

Er wollte handeln und wirken, nicht theoretisieren und schreiben,
oder doch dieses nur, um jenes vorzubereiten oder auszuwerten. In
einer autoblographlschen Fabel «Der Menschenmaler» — es ist nicht
zufillig die erste in der Reihe der Fabeln — stellt er sich als den Not-
schriftsteller wider Willen wie folgt dar:

27 Vgl. Plato: Protagoras, 324 a-b; Seneca: De constantia sapiculi, 12, vgl.
auch De Ira, 1, 6, 15-16; 1I, 31. Ende. ‘«Die Strafe soll sich niemals auf die Ver-
gangenheit bez1ehen sondern immer auf die Zukunft.»

28 Vgl. Frig Snmon «Leibesiibungen und Nationalerziechung im Wandel der
Gesch1chte» Berlin, 1928 Seiten 92-97, und die dort auf Seiten 173 f. angegebene

Spemalllteratur Fiir die p051t1ve Stellung Pestalozzis zur Wehrhaftigkeit siehe Werke
VIII, Seite 194 und Seiten 241-246, 259-265.

519



«Er stand da — sie dringten sich um ihn her, und einer sagte: ,Du
bist also unser Maler geworden? Du hittest wahrlich besser getan,
uns unsere Schuhe zu flicken.’ Er antwortete ihnen: ,Ich hitte sie euch
geflickt, ich hitte fiir euch Steine getragen, ich hitte fir euch Wasser
geschopft, ich wire fiir euch gestorben, aber ihr wolltet meiner nicht,
und es blieb mir in der gezwungenen Leerheit meines zertretenen Seins
nichts tibrig, als malen zu lernen®.'»

~ Erist ehrlich betriibt, als «Lienhard und Gertrud» ein literarischer
Erfolg wird: ihm liegt gar nichts an Dingen, die zu schén sind, um
 wahr zu sein. Er tut alles, um den literarischen Erfolg zu verderben
und ihn ins Praktisch-Pidagogische zu wenden: durch den Selbst-
kommentar «Christoph und Else» — ein Bauernpaar, das jedes Kapitel
des Romans allabendlich auf seine realen Folgerungen hin durchspricht.
Eine solche kiinstlerische Selbstzerstorung, die die Fiden des mithsam
gesponnenen Gewandes sofort wieder auflést und freilegt, ist in der
Literaturgeschichte, wenn ich nicht irre, ohne jedes Beispiel: um so
stirker zeugt sie fiir den Willen und das Pathos des Lehrers. Aber
selbst Erfolge in seiner praktischen Titigkeit vertrigt er nicht gut,
wenn sie nicht in der Richtung der Armenerziehung und der Sozial-
padagogik liegen, Yverdon ist der Ort seiner Glanzzeit; nach all den
mehr oder minder gescheiterten und kurzlebigen Versuchen auf dem
Neuhof und in Stans, Burgdorf und Miinchenbuchsee hilt er hier nun
zwanzig Jahre hindurch aus; das Haus wird zum Mittelpunkt einer
europiischen Erziehungsbewegung; aus vielen Kulturstaaten werden
Kandidaten des Lehramtes, Abgeordnete von Ministerien und kiinftige
Fihrer der pidagogischen Bewegung — wie Frobel, Herbarth und
Fichte — dorthin geschickt oder machen sich aus eigenem Antriebe
auf, um die berithmte «Methode» und den berithmteren «Vater Pe-
stalozzi» kennenzulernen, und trotdem fiihlt er sich nicht recht wohl.
Es sind nicht nur die oft {ibelwollenden Kommissionen und ihre Be-
richte (besonders in der Religions- und Kirchenfrage), die ihm das-
Leben verbittern, nicht nur die Angriffe der aristokratischen Reaktion,
die vom geistigen Fiihrer der europiischen Restauration, dem Berner
Professor Karl Ludwig von Haller, gegen ihn gefiihrt werden, nicht
einmal die freilich tief verbitternden hiuslichen Kimpfe zwischen dem
Theoretiker Niederer und dem Praktiker Josef Schmid, die mitten
durch sein zerrissenes und gequiltes Herz gehen, auch noch, nachdem
er sich endlich fiir Schmid entschieden hat — es ist noch etwas anderes.

Als ein alter Mann, von 60 bis 80, ist er nun angesehen und steht
grof} da, aber sein Ziel hat er nicht erreicht: die Armenanstalt, die
ein Beispiel gibe fir die Revolution der Armenerziehung tiberhaupt
als Grundlage einer erneuerten Volkserziehung. Er ruht nicht, bis eine
solche als ein Zweiginstitut Yverdons errichtet wird, aber das Gesamt-

29 Vgl. Konzelmann, Seiten 55 f.
520



geprige des Orts wird doch von den gut zahlenden, wohlhabenden
und wohlgepflegten Kindern reicher Leute bestimmt. Es zeigt sich hier,
wohl zum erstenmal in solcher Deutlichkeit in der Geschichte der
Pidagogik, die merkwiirdige Paradoxie, daf nur die Sohne der Reichen
imstande sind, sich die allerlesten Fortschritte der Erziehungswissen-
schaft zu eigen zu machen, obwohl deren Kiinder und Vertreter fast
immer recht radikale Denker gewesen sind. So muf} schon Rousseau
seinen Emile als den Sohn wohlhabender Leute geboren sein lassen,
die es sich erlauben konnen, ihm wihrend eines.sehr verlingerten
Jugendlebens einen Privaterzieher zu leisten, einen typischen, freilich
radikalisierten «Hofmeister» des 18. Jahrhunderts. Und so leiden in
der Gegenwart die modernen Erziehungsinseln der verschiedensten
«Schulgemeinden» an demselben Grundgebrechen: sie konnen die
Struktur einer auf Privilegien aufgebauten Klassengesellschaft nicht
_ dndern, weil sie vor allem von den Kindern eben jener Privilegierten
besucht werden — tibrigens ohne jeden dauernden «Schaden» fiir ihre
Eignung, sich, nach einigem sozialistischen Sturm und Drang, in die
bestehende Gesellschaft wieder einzuordnen®. Auch um diese Proble-
matik hat Pestalozzi nicht eigentlich theoretisch Bescheid gewufit, aber
er hat sie, was wichtiger ist, ehrlich erlitten und immer wieder ver-
sucht, sie zu {iberwinden, ihr immer wieder in seinem Leben gerecht
zu werden, Schliefllich mufite er ja auch auf Yverdon verzichten, aber
als er die letsten Lebensjahre wieder auf dem «Neuhof» verbringt,
‘der nun dem Enkel gehort, da wendet er den Rest von Cottas Honorar
fir die Gesamtausgabe seiner Werke nun doch an den Bau einer
Armenerziehungsanstalt. Wie man ihn, bei seiner Krankheit zum Tode,
aus dem Neuhof heraustrigt, um ihn nach Brugg iiberzufithren, fallen
die Blicke des Sterbenden auf die Mauern des neuen Gebiudes, das
man eben zu errichten begonnen hat®.,

V1. Schépferisches Scheitern

Wir haben oft Irrtiimer Pestalozzis «berichtigen» und von seinen
zahlreichen Fehlschligen erzihlen miissen. Sein eigentliches Lebens-
geheimnis ist die wahrhaft wundermiflige Verkntipfung von Erfolg
und Miflerfolg: das Erkennungsmal grofler Menschen von eigentiim-
licher Leidensstruktur, die nicht, wie wir mittleren und wie die groflen
Minner der Tat, zum Erfolge verpflichtet sind. Pestalozzi wuflte sehr
wohl um sein tragisches Los, das nur vom religiosen Glauben her
Erhellung und Erlésung erfahren kann. Im engsten biographischen
Bezirk duflerte sich diese Verkniipfung von Erfolg und Miflerfolg im

30 Vgl. zu diesem Problem das bedeutende Buch von Siegfried Bernfeld «Die
Schulgemeinde im Klassenkampf», Berlin, 1924.

31 Wilhelm Schifer, «Lebenstag eines Menschenfreundes», Miinchen, 1926,
Seite 375.

521



Verwirklichungszwang dessen, der immer wieder neu anfangen muf3,
Ihn spricht das grofle Selbstbekenntnis aus, das der Fiinfundfi’xnfzig—
jahrige in der «Gertrud» abgibt: «Man hat mir in meinen Knaben-
schuhen schon gepredigt, es sei eine heilige Sache um das Von-unten-
auf-Dienen. Aber ich habe jetst erfahren: um Wunder zu leisten, muf3
man mit grauen Haaren von unten auf dienen.» Doch er weiﬂ, daf}
er keine Wunder leisten wird und dafiir «weder geschaffen noch ein-
gerichtet» ist, Trogdem bekennt er, ohne jeden Anﬂug von Rithrselig-
~ keit und falschem Pathos: «Ich muﬂ jetst in meinen alten Tagen noch
froh sein, daf§ man mich nur von unten auf dienen 1af3t*2.» Sein «ge-
scheitertes» Leben ist ein immer wieder Von-unten- Anfangen gewesen
und dadurch in seiner Ginze, wenn auch in keinem einzigen seiner
Finzelabschnitte, schopferisch und bleibend,

Diesen neuen Anfang ersehnt er nun auch fiir die Entwicklung des
Menschengeschlechts. Eben er ist der letste Sinn seiner Sozialpadagogik
und ihres Zusammenhangs mit Pestalozzis Geschichts- und Kultur-
philosophie. Einmal muf} die «Zeit» den Neubeginn, den Neubruch
machen: heraus aus dem furchtbaren Zirkel von Bestialitit und Her-
zenstrigheit. Seine Pidagogik soll dem Menschen das Mittel in die
Hand geben, den Zauberkreis zu sprengen.

Wir wissen, daf$ sie das nicht getan hat; wir wissen auch, warum
sie es nicht hitte tun kénnen. Uns bleibt, gera.de deshalb, ihr wihren-
der Ansporn. Als Pestalozzis frommer Freund der groﬂe Physiognom
Johann Caspar Lavater, sein Ende nahen fuhlte schickte er ihm einen
Abschiedssegen in den folgenden Versen:

«Einziger, oft Miflkannter, doch noch bewundert von vielen,
Schneller Versucher des, was vor Dir niemand versuchte,
Schenke Gelingen Dir Gott! und krone Dein Alter mit Ruhe™.»

Dieser Wunsch konnte, ja durfte nicht in Erfilllung gehen, sollte
Pestalozzi er selbst bleiben. Niemals, auch im hochsten Alter nicht,
durfte er zum Augenblick sagen: «Verweile doch, du bist so schon!»
Von keinem Dimon des Genies verfithrt, schuldlos fast, reinen Her-
zens und mit zitternden Hianden, wenn auch oft von heftigen Affekten
aus der Bahn gerissen und keineswegs jener glatte Denkmal-Pestalozzi,
wie ihn die Bilder und Statuen zeigen, sondern vielmehr jenem erra-
tischen, unbehauenen Felsblodk dhnlich, den er sich selbst zum Grab-
mal bestimmt hat — so baute Johann Heinrich Pestalozzi an Gottes
Reich in dieser Welt. So einer mufd wohl scheitern, aber sein Scheitern
ist grofler als unser Gelingen, das von ihm her sein bifchen Kraft und
Erfolg zieht. Oft scheint er wie ein Blinder in unserer Zeit, ohne rechte
Orientierung umhertappend, wie geblendet vom tiberhellen Licht der
Wirklichkeit und daher jene dunkle Sprache stammelnd, die sein Ver-

32 «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», Erster Brief, Reclam-Ausgabe, Seite 12.
33 Schifer, a.a. 0.

522



stindnis so oft verstellt. Aber dieses Geblendetsein hat einen andern
Grund, eben jenen, den der. Vater der Sozialpidagogik — wenn auch

nicht ihr praktlscher «Pionier» —, den Platon im «Staat» wie folgt auf-
gedeckt hat:

«Nein, wer bei Vernunft ist, der wiirde sich sagen, dafl die Sto-
rungen der Sehkraft zwiefacher Art sind und zwiefacher Ursache ent-
stammen, nimlich erstens, wenn man aus dem Licht in die Finsternis,
und zweitens, wenn man aus der Finsternis in das Licht verset wird.
Und wenn er sich nun davon tiberzeugt hat, daf3 die nimlichen Vor-
ginge auch bei der Seele vorliegen, so wird er, wenn er eine Seele in
Verwirrung und unfihig sieht, etwas zu er"kennen nicht unbedacht
lachen, sondern priifen, ob sie aus einem erleuchteteren Leben hierher-
gekommen und mfolge der Ungewohntheit ﬁnstermsgeschlagen ist,
oder ob sie aus einem Zustand groﬂerer Unwissenheit in helleren
Glanz kommt* . . »

Pestalozzi gehort zu jenen seltenen Geistern, die aus hoherem Licht
in unser Dunkel tauchten, das sie ein wenig heller zuriickgelassen
haben, als sie zuriickkehrten in ihre ewige Heimat.

Zur politischen Diskussion
1. Wo liegt die Gefabr>

”Vorbemerkung Diese Rubrik soll einer véllig offenen Aussprache der
Auffassungen und damit dem Kampf um die Wahrheit dienen. Sie steht
selbstverstindlich nicht nur der Redaktion offen. Sofern die Ausfiithrungen
sich mit der «Weltrundschau» von Dr. Kramer auseinandersesen, beziechen
sie sich nie auf die im gleichen Heft stehende Rundschau, sondern auf
frither von ihm Gesagtes. Die Redaktion.

Die Tatsache daf} irgendwo eine Diktatur besteht, bedeutet immer
eine internationale Gefahr, wenigstens dann, wenn diese Diktatur
durch sich selbst oder durch ein Bundnlssystem oder durch ihr hérige
Gruppen im Ausland zur Aggression michtig genug ist, Diejenigen,
die schon vor zwanzig Jahren den warnenden Ruf erhoben: Faschis-
mus bedeutet Krieg! haben richtig prophezeit. Der Faschismus ist ein
komplexes Gebilde, aber das den Frieden bedrohende, weil den Krieg
durch Ausschaltung des Volkswillens ermoglichende Element des Fa-
schismus ist die Diktatur, Es gibt in den Vélkern allerlei gefihrliche
Leidenschaften, und es ist durchaus méglich, daf sich auch ein freies
Volk in verbrecherische Unternehmungen, in irgendeinen nationali-
stischen «Opfergang» hineinliigen 14{3t. Dennoch sagen wir, dafd die
Freiheit ein Bollwerk gegen den Krieg bedeutet, und zwar das einzige,
wenn auch nicht absolut sichere Bollwerk. Einen sicheren Damm gegen

34 518a, in der Ubersesung von Otto Apelt, Leipzig, 1916, Seite 274.
' | 523



	Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik (Fortsetzung). III., Die Grundlagen der Pestalozzianischen Sozialpädagogik ; IV., Einige Anwendungsgebiete der Sozialpädagogik ; V., Pestalozzi als sozialpädagogische Persönlichkeit ; VI., Schöpferisches Scheitern

