
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz

Autor: Trautvetter, Paul

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz

Von diesem großen Werk, das Leonhard Ragaz hinterlassen hat,
sind die beiden ersten Bände erschienen: Band I «Die Urgeschichte»
und Band II «Moses». Was wir hier geben möchten, kann nur ein
Hinweis sein, denn weder von der Tiefe noch von dem Reichtum des
Inhaltes dieser Bücher läßt sich auf knappem Räume ein Begriff geben.
Wer aber zu dem Werke selbst greift, wird die Erfahrung machen,
daß es Bücher gibt, die mehr sind als «Literatur», nämlich beglückende
Befreiung des Geistes, Nahrung und Kraft der Seele, Vermittlung
ewigen Lichtes. Daß es sich «nur» um Vermittlung handelt, dessen
ist sich niemand demütiger bewußt gewesen als Ragaz selbst. Wir
aber halten diesen Dienst für einen der größten, der den Menschen
getan werden kann. Denn «es gibt nichts Entscheidenderes für die
Geschichte der Menschen, im allgemeinen und im einzelnen, als die
Bibel» - so sagt Ragaz -, und er meint damit jene Wahrheit, jene die
Welt bewegende Kraft, jenen Schöpfergeist, von dem die Bibel erfüllt
ist, die Ragaz in einer Art zu erschließen vermag, wie es wenigen
gegeben ist.

Es ist selbstverständlich, daß alle, die etwas von der Bedeutung
des Ragazschen Lebenswerkes und seines Lebenskampfes wissen,
diesen Büchern mit der Ehrfurcht begegnen werden, die man dem
geistigen Vermächtnis eines Verewigten entgegenbringt, denn es liegt
etwas Ergreifendes und tief Bedeutsames darin, daß Ragaz das geistige
Ringen seines Lebens in einen Kampf um die Bibel ausmünden ließ.
Aber wir möchten es doch mit aller Deutlichkeit sagen, daß diese
Bücher es nicht nötig haben, daß die Leser ihnen von vornherein
irgendwelche Gefühle der Pietät entgegenbringen. Denn dieses Bibelwerk

hat genug eigene Kraft um den, der sich darin vertieft, zu
überwältigen. Daß diese nicht nur mit wunderbarer Reife, sondern auch
mit hinreißendem Schwung geschriebenen Bücher dem Geiste eines
hoch in den Siebzigen stehenden Mannes entstammen, diese Tatsache
ist allerdings bedeutsam als Hinweis auf legte Geheimnisse schöpferischer

Kraft und sich erneuernder Jugend.
Für diejenigen, die durch eine gewisse offizielle kirchliche

Propagierung und Aufnötigung der Bibel von der Beschäftigung mit ihr
geradezu abgeschreckt worden sind, was wir nur allzu gut begreifen,
möchten wir noch eine Bemerkung vorausschicken. Sie werden, sobald
sie sich in diese Bücher hineinzulesen beginnen, fühlen, daß hier nicht
aus einer «christlichen» Gebundenheit heraus geredet wird, die meint,
die Bibel müsse gelesen und darum durch allerlei gewandte oder
mühselige Künste der Erklärung gerettet und dem heutigen Menschen
nahe gebracht werden. Ragaz hat im Gegenteil gelegentlich heftig sich
gegen die «Bibelknechtschaft» gewandt und gegen das geredet, was

509



er «Bibelbetrieb», nannte, eben jenes Aufnötigen und Propagieren der
Bibel von seiten eines Kirchentums, das dann doch die bescheidensten
Beweise biblischen Geistes und biblischer Kraft immer wieder schuldig
bleibt.

Das Verhältnis von Ragaz zur Bibel trägt das Gepräge völliger
Freiheit, einer Freiheit, von der sich das landläufige Freidenkertum
und auch ein gewisser theologischer Freisinn nicht einmal träumen
ließen. Es ist - wir wagen es zu sagen - die Freiheit des Propheten
und nicht die Freiheit einer überheblichen «autonomen» Vernunft.
Es ist die Freiheit eines Menschen, der sein Ohr geöffnet hat für das

Wort, das Gott heute spricht, und der gerade darum tief beglückt ist
von der Begegnung mit dem geschriebenen Wort. Die Freiheit des
kritischen Verstandes und der wissenschaftlichen Forschungsmethoden
soll selbstverständlich auch in bezug auf die Bibel nicht beschränkt
werden, aber sie tragen die Gefahr in sich, aus der Bibel ein Buch der
Vergangenheit zu machen. Die ewige Lebendigkeit, Gegenwärtigkeit
und Aktualität der Bibel aber erschließt sich dem, der als ein Lebendiger,

Ringender, die Gegenwart Miterleidender zu ihr kommt. In
der Ragazschen Deutung tritt uns etwas vom Wesen der Bibel
entgegen, das lange viel zuwenig gesehen worden ist: Qröße. Man hat
viel zuwenig Anstoß genommen an dem Zug zur Verkleinlichung, zur
Verharmlosung und falschen Verkindlichung, der dem üblichen
Gebrauch der Bibel anhaftete. Um so stärker empfindet man bei Ragaz
die mitreißende Art, die Bibel in allen ihren Teilen wahrhaft groß zu
sehen und ihr eine großgeartete Deutung zu geben. Denn es gilt für
die Bibel im höchsten Maße jenes Wort Lichtenbergs, daß gute Bücher
wie Spiegel sind: wenn ein großer Mensch hineinschaut, schaut auch
etwas Großes daraus heraus. Es trifft sicher die Wahrheit, wenn wir
sagen, daß bei Ragaz das Verstehen der Bibel auf einem Schauen
beruht, auf jener Intuition, die nicht am einzelnen hängen bleibt, sondern
den Grundsinn erfaßt, jenes «geistige Band», das diese ganze
unermeßliche Bibelwelt zusammenhält. Aber es darf dabei nicht
vergessen werden, daß solches Schauen nicht dem Müßigen in den Schoß
fällt, auch dann nicht, wenn ihm Genialität zur Verfügung steht. Ragaz
ist dieses Schauen als Frucht eines lebenslangen Suchens zuteil
geworden. Er hat mit jedem einzelnen Teil der Bibel in jener
leidenschaftlichen Beharrlichkeit gerungen, mit jenem Willen: «ich lasse dich
nicht, du segnest mich denn». Und legtlich ist es nur eine Kraft, der
die Felsenwelt der Bibel sich erschließt: es muß mit dem Stabe des
Glaubens daran geschlagen werden. Dann aber brechen die Wasser
übermächtig und erquickend hervor.

Diese beseligende Erfahrung ist Leonhard Ragaz zuteil geworden,
und in diesen seinen nachgelassenen Büchern gibt er sie an uns weiter.
Er gibt uns den Schlüssel für ein neues Verstehen der Bibel in die
Hand. Er erschließt uns die Schöpfungsgeschichte in ihrer grundlegen-

510



:¦
'

¦: '. ¦¦..¦¦
-¦y;.

den Bedeutung, wobei immer die eine Erkenntnis wiederkehrt: «Die
Schöpfung ist nicht fertig, sie geht weiter, Gott entgegen. Gott, der
Eine, heilige, lebendige, hat nicht bloß geschaffen, sondern er ist
Schöpfer.» Die Erschließung der Urgeschichte vor allem wird gleichzeitig

zu einer gewaltigen Erschließung des Sinnes des ganzen Daseins :

der Natur, des Menschen, der Geschichte, der Gegenwart, der Kultur,
der Kunst, der Technik, des Logos, des Ethos, mit allem, was von
Paradies und Abfall, von Gericht und Katastrophe, von Rettung und
Verheißung darin liegt.

Dann erschließt uns der Verfasser in völlig originaler Art die
Erzvätergeschichte, den Ruf an Abraham, den Kampf des Glaubens. Das
Urtypische der Gestalten Isaaks, Jakobs, Josefs wird in großer Tiefe
vor den Leser hingestellt, und gleichzeitig werden ihm die Augen
geöffnet für die ganze Schönheit der biblischen Erzählungen und
Symbole.

Gewaltig und in besonderem Sinne kongenial werden im zweiten
Band Gestalt, Zeit und Werk des Moses erschlossen. Ich glaube nicht,
daß Israel und das Judentum in seinem Schicksal und in seiner
Bestimmung außerhalb seiner selbst je so tief verstanden worden sind,
wie es von dem Christen Ragaz verstanden wird.

Eine Stelle aus dem Abschnitt über Moses möchte ich zitieren als
ein Beispiel unter vielen: «Moses flieht in die Wüste. In der Wüste
treten die Sterne hervor wie nirgends sonst. In die Wüste flieht Elias,
um den Gott, an dem er irre geworden ist, wieder zu finden. In die
Wüste geht Jesus, nachdem er in der Taufe am Jordan den Ruf
empfangen. In die Wüste geht Paulus, nachdem ihm Christus begegnet ist.
Die Wüste wird zum gewaltigen Symbol. Diese Wüste kann ja auch
eine Klosterzelle sein wie bei Luther, eine Studierstube wie bei Calvin,
oder ein großstädtisches Quartier wie bei Carlyle, ein Landgut wie
bei Tolstoj. Es gibt viele Arten von Wüste. Im Zusammenbruch
falscher Gedanken und Bestrebungen, in der Leere, die vielleicht nach
scheinbarem Besig in Seele und Existenz eingetreten sind, in der
Verzweiflung an allen menschlichen Mitteln und Wegen begegnet Gott
dem Menschen, der wirkliche, lebendige Gott. Da leuchtet es vor ihm
auf wie ein Feuer mitten in Einsamkeit und Dunkel. Denn die Wüste
ist auch die Stätte und das Symbol der Einsamkeit, der schweren,
versuchungsvollen. In der Wüste wohnen auch die Dämonen. Mit
ihnen muß gerungen werden, damit Gott ganz Herr werde. In der
Wüste aber wohnt auch die Stille, in der allein Gottes Stimme gehört
werden kann.» «Hier offenbart sich Gott - sagen wir nun das große
Wort, das Mittelpunktswort der Bibel - als Gott der Gerechtigkeit.
Das ist das heilige Feuer des Dornbusches, das nie erlischt und sich
nie verzehrt, bis alle Welt von diesem Feuer ergriffen und durchglüht

ist.»
Diese Bücher sind voll durchdringender Gedankenarbeit. Begriffe

511



werden neu durchdacht und in eigenartiges Licht gestellt. Wie
neuartig ist zum Beispiel, was über das Wesen der Magie und des

Mysteriums, des Riesentums und des Führertums gesagt wird. Man steht
staunend vor der Ursprünglichkeit gerade auch dieser Denkarbeit bei
einem Manne, der so sehr ein Mann des aktuellen Kampfes war. Oder
ist vielleicht doch gerade dieser aktive Wille, der Wille zur Gestaltung
und Umgestaltung der Welt das Geheimnis dieser Originalität des
Denkens? Bricht nicht sowohl der Drang zum Tun wie auch der des
Denkens aus der gleichen Tiefe hervor?

Mit besonderem Nachdruck möchte ich hinweisen auf die Kapitel
des zweiten Bandes, die sich auf das mosaische Geseg beziehen. Daß
der soziale Sinn der alttestamentlichen Geseggebung in seiner ganzen
Großartigkeit und Unüberbietbarkeit hervorgehoben wird, das wird
uns bei Ragaz nicht erstaunen. Aber daß er auch das kultische Geseg
der Leviten, mit dem man doch, wie es landauf und landab heißt,
beim besten Willen nichts mehr anfangen kann, in einer so lebensvollen

Art zu deuten weiß, das ist das Außerordentliche. Er, der wie
wenige in unserer Zeit die leidenschaftliche Ablehnung, die die
Propheten dem Kultus entgegenbrachten, begriff, er, der den Kampf gegen
eine im Kultus erstarrte und veräußerlichte Religion als einen der
zentralen Kämpfe der Bibel erkannte und selbst diesen ewigen Kampf
des Gottesreiches gegen die Religion mitkämpfte, gerade er versteht
hier auch die legten Hintergründe und Wahrheiten der kultischen
Symbole - bis hin zum Räucherwerk und den heiligen Kleidern der
Priester.

Es ist etwas seinem eigenen Wesen tief Verwandtes, was Ragaz
in diesen kultischen Symbolen der Bibel begegnet: die Ehrfurhtl, die
Ehrfurcht nicht nur vor der heiligen Unantastbarkeit des Menschen,
sondern vor allem Geschaffenen, auch vor dem Tier und der Pflanze.
«Auch die Natur ist Gott heilig, denn sie ist - und ist es stets aufs
neue - seine Schöpfung. Darum muß sie mit heiliger Scheu betrachtet
und behandelt werden. Sie darf nicht angetastet, nicht ausgebeutet,
nicht vergewaltigt und nicht geschändet werden. Der Ausdruck dieser
Scheu ist vor allem das Opfer. Es ist gleichsam der Mittler zwischen
der Heiligkeit und Unantastbarkeit der Natur und ihrer Benugbarkeit
durch den Menschen. Der Kultus wird verstanden und gewertet als

,Hinweis auf das Heilige'.» «Es ist nämlich so - sagt der Verfasser -,
daß dieser Hinweis einer Notwendigkeit entspricht, solange nicht das
Reich Gottes in seiner Vollkommenheit erschienen und damit der
Kultus in der Wirklichkeit erfüllt, damit aber auch alle Wirklichkeit
Kultus geworden ist.» Sogar der minutiösen Ritusstrenge des Alten
Testamentes bringt Ragaz großes Verstehen entgegen. «Hat - sagt
er - unser Leben nicht wieder mehr Form nötig? Heilige Form? Gibt
es nicht eine falsche Säkularisierung?» Ragaz ist immer wieder soviel
freier, reicher und lebendiger, als man meint. In diesem Sinne ist er

512



sowenig ein Ragazianer, wie Marx, nach seinem bekannten Wort, ein
Marxist war. Dieser Geist der Freiheit und der Ehrfurcht wird auf
den aufgeschlossenen Leser dieser beiden Bücher übergehen.

Das Bibelwerk von Ragaz nimmt den Staub weg, der auf der
Bibel liegt, und öffnet ihre Siegel, und das schöpferische Wort, das

in ihr bewahrt war, tritt hervor wie ein Herold und macht dem
Größten Bahn, das da kommen soll. Paul Jrautvetter.

Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik
von Dr. Ernst Simon, Universität Jerusalem

(Aus dem Hebräischen übersegt)
(Fortsegung)

III. Die Qrundlagen der Pestalozzianischen Sozialpädagogik

Erziehung war für Pestalozzi, zuerst und vor allem, ein Werk der
Liebe, der Mutter- und Vaterliebe, in deren Rechte der Lehrer
notfalls einzutreten hatte. «Vater Pestalozzi» durften - und mußten -
ihn die Zöglinge seiner Erziehungsanstalten nennen.

Politik geschieht im Bezirk der Macht. Auch die Sozialpolitik kann
ihren Zusammenhang mit der Macht nicht verleugnen, wenn sie auch
den Versuch macht,, die schroffsten Äußerungen ihrer Ungerechtigkeit
zu mildern. Gleichzeitig wirkt sie machterhaltend, als «Sicherheitsventil»

der bestehenden Gesellschaft, wie die marxistische Analyse
gezeigt hat.

Sozialpädagogik bedeutet also die paradoxe Verknüpfung zweier
einander wesensfremder Antriebe: der Liebe und der Macht. Pestalozzis

Versuche sind mit vollem Recht unter den Titel einer «Politik
der Liebe» gebracht worden16.

Pestalozzi selbst ist dieser Problematik niemals völlig Herr
geworden, nicht praktisch und noch weniger theoretisch. Sie war im
Grunde mit den Denkmitteln der späten Aufklärung und
Frühromantik auch kaum zu bewältigen, selbst wenn sie Pestalozzi voll
zur Verfügung gestanden hätten, was durchaus nicht der Fall war.
Erst die moderne Theorie der Politik, die ihren Machtcharakter
rücksichtslos herausgestellt hat, nachdem Machiavelli als einsamer
Vorläufer moralisch bekämpft und «nur» praktisch befolgt worden war,
hat auch die ganze Problematik der Pädagogik aufgedeckt. Heute
wissen wir, daß mit pädagogischen Mitteln allein oder vorzugsweise
die gesellschaftliche Situation nicht zu ändern ist; insbesondere nach
dem Zusammenbruch des heroisch unglücklichen Versuchs der
deutschen Schulreformer in der Weimarer Epoche, eben dies zu tun; wir

16 Leibersberger, a. a. O., Seiten 73-75.

513


	Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz

