
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 10

Artikel: Psychologie und Politik : Teil I und II

Autor: Keller, Franz / Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦-V ;

Psychologie und Politik (I)

Faschismus und Kommunismus stimmen in einem Punkte überein,
in der Überzeugung nämlich, daß das Volk einer Führung bedarf.
Während der Faschismus dem Adel oder dem Besitz zur Macht
verhelfen will, erstreben die Kommunisten die Diktatur des Proletariats.
Neben materialistischen Beweggründen finden sich immer auch
idealistische Motive. Sowohl unter den reaktionären als auch unter den
revolutionären Politikern gibt es Aristokraten der Geburt oder des
Geistes, die dem Volk zuliebe eine straffe Führung wünschen. Der
bekannteste idealistische Philosoph, der die Demokratie ablehnte, ist
Plato. Er empfahl eine Staatsordnung, welche von den Aristokraten
des Geistes beherrscht wird. Er dachte sich diesen Staat aber kommunistisch,

indem er die Aufhebung des Privateigentums forderte und
sogar die Familie auflösen wollte. Wir erkennen somit, daß die
aristokratischen und die revolutionären Idealisten ein verwandtes politisches
Ideal verfolgen können. Beide machen auch die gleichen Gründe
geltend, indem sie auf die Erfahrungstatsache hinweisen, daß viele Völker
zur Demokratie nicht reif genug sind. Plato verglich die Demokratie
mit einem Menschen, der von seinen Leidenschaften hin- und
hergerissen wird.

Diese Behauptung trifft auf die südlichen und östlichen Völker in
viel höherem Maße zu als auf die nördlichen und westlichen. Im Süden
und Osten haben bis heute die demokratischen Versuche selten lange
gedauert, während die Angelsachsen, die Franzosen, die Skandinavier
und wir Schweizer auf eine erfolgreiche demokratische Entwicklung
zurückblicken können. Es ist daher nicht verwunderlich, daß es im
Altertum ein südlicher Philosoph war, der auf die Demokratie schlecht
zu sprechen war, und daß es heute östliche Politiker sind, welche die
Befürchtung hegen, die politischen Freiheiten könnten vom Volke
mißbraucht werden.

Forschen wir nach den Gründen der demokratischen Unreife im
Süden und Osten, dann erkennen wir zunächst, daß in diesen Ländern
ein viel schärferer Klassenunterschied besteht als im Westen und Norden.

Werden dort die Klassengegensätze einem freien Kräftespiel
überlassen, dann erhiÇen sich die Leidenschaften in so hohem Grad, daß
der demokratische Wahlkampf bald in einen Bürgerkrieg auszuarten
droht. Zumindest kommen betrügerische Wahlmethoden und Druckmittel

zur Anwendung.
Wer sich nun der Auffassung hingibt, eine Änderung der sozialen

Verhältnisse, die Aufteilung des Großgrundbesitzes und die Hebung
des Lebensstandards der breiten Schichten schafften bereits die
Voraussetzung zur Demokratie, verkennt, daß ein Volk auch innere Grundlagen

braucht, damit es sich in der Freiheit zu bewähren vermag. Einer

462



unserer größten Rechtsgelehrten, Carl Hilty, hat bereits vor fünfzig
Jahren geschrieben: «Die Demokratie basiert auf der erhöhten geistigen
und sittlichen Kraft der Völker, die durch längere und bessere Erziehung,

vor allem aber auch durch Gewohnheit und teilweise selbst
durch Deszendenz vermittelt wird, wie alle geistigen und sittlichen
Eigenschaften des einzelnen Menschen. Es ist vergeblich, aus einem
geistig und sittlich noch niedrigstehenden oder verkommenen Volke
ein demokratisches Gemeinwesen aufbauen zu wollen. Jeder solche
Versuch in alter und neuer Staatengeschichte artet in einen furchtbaren

Widerspruch, in eine gänzliche Verkennung und Verkehrung
aller sittlichen Grundlagen aus, auf welchen die menschliche Gesellschaft

überhaupt beruht.» Die letzten Feststellungen des schweizerischen

Gelehrten erinnern auffallend an die Behauptung Piatos, daß
die Demokratie einem Menschen gleiche, der von seinen Leidenschaften

hin- und hergerissen wird. Aber im Gegensatz zum griechischen
Weisen glaubt der schweizerische an eine Entwicklung zum Bessern.
Warum hält wohl Plato die Demokratie für kein Volk und keine Zeit
als geeignet? Einmal haben ihm genügend Beispiele gefehlt, die ihn
überzeugen konnten, daß die Demokratie einem Volk zum Glück
gereichen kann. Wir glauben aber auch, daß er sich von der Psychologie
seines eigenen Volkes zu stark beeindrucken ließ. Er wußte um dessen
Leidenschaftlichkeit, er kannte dessen Sinnlichkeit und erlebte dessen
Ehrgeiz. Darum pries er die Mäßigung, die Besonnenheit und die
Vergeistigung, darum wertete er die «platonische Liebe» höher als die
sinnliche. Darum konnte er sich aber auch nicht vorstellen, daß es
Völker geben könnte, die zur Demokratie taugen. Schließlich gab ihm
die Geschichte in bezug auf sein Volk auch bis heute recht. Er konnte
damals noch nicht ahnen, daß im grauen Norden, im kühlen England
und im unbekannten Amerika dereinst demokratische Revolutionen
kommen werden, die erfolgreich sind, weil der Norden und Westen
Menschen hervorbringt, die kühleres Blut haben und sich in einem
Parlament höchstens in der Rede erhiÇen.

Wir betrachten die psychologische Erforschung des Wesens und
Werdens der Demokratie als höchst bedeutungsvoll. Gerade in den
heutigen außen- und innenpolitischen AuseinanderseÇungen würde die
Berücksichtigung der Völkerpsychologie das gegenseitige Verständnis
bedeutend erleichtern! Wie die aufgeschlossene «Times» es immer
wieder betont, sollten die Engländer begreifen, daß der östliche Mensch
anders geartet ist als der westliche und deshalb auch eine andere Art
der Demokratie benötigt. Der Osten muß aber auch erkennen, daß die
politische Freiheit im Westen nicht mit zwingender Notwendigkeit
eine Begünstigung des Manchester-Kapitalismus und des Imperialismus
bringt. Diese Gefahr wäre im Osten sicher viel größer, und es ist
daher begreiflich, daß man sich dort vor allzu freiheitlichen Einflüssen
durch einen eisernen Vorhang zu schüren sucht. Der Kenner der

463



Völkerpsychologie ist darob nicht beunruhigt. Er denkt an Plato, der
für sein südliches Volk aus philosophischer Weisheit ebenfalls eine
starke Freiheitsbeschränkung empfahl, denn dieser wußte aus Erfahrung,

daß es die Freiheit gerne mißbraucht.
Pfarrer Oskar Pfister macht in seinem Buch «Das Christentum und

die Angst» die bedeutsame Unterscheidung zwischen Tiefmasse, Hochmasse

und vermassungsfreier Demokratie. Unter der Hochmasse
versteht er im Gegensatz zur revolutionären Tiefmasse «eine von einer
hohen Gestaltungsidee beseelte, fest organisierte Form menschlichen
Zusammenlebens, in der die Einzelnen innerhalb dieses Ideenbereichs
die Merkmale der Vermassung aufweisen». Pfister nennt als Beispiel
die katholische Kirche, aber auch autoritäre Staaten. Er ist der Ansicht,
daß in bestimmten geschichtlichen Lagen die Hochmasse ethisch und
psycho-hygiensch wertvoll ist. Dies ist vor allem dann der Fall, wenn
ein Volk oder ein Einzelner zuvor in noch schlimmeren politischen oder
persönlichen Verhältnissen leben mußte. Pfister prägt folgenden Lehr-
saÇ: «Die Hochmasse vermeidet durch ihre Massenerziehung innerhalb

ihres Bereichs die Entstehung von Einzelneurosen, die infolge von
vorhandener Angst drohen.» Diese Angst hängt im politischen Bereich
mit reaktionären Gefahren im Innern des Landes oder mit
Kriegsdrohungen feindlicher Staaten zusammen. Aber auch individuelle Mängel

rufen dem Führerprinzip: Solange die Mehrheit eines Volkes
keine «bedeutende individual- und sozialethische Stufe» erreicht hat,
muß nach Pfister die vermassungsfreie, demokratische Organisationsform

als Utopie betrachtet werden (S. 115). Diese geschichtsphiloso-
phischen Anschauungen erinnern nicht nur an Hilty, sondern auch an
Ragaz, der in seinem Paraklet-Aufsatz vom Juni 1945 geschrieben hat:
«Jesus ist kein Philosoph oder Dogmatiker, der abstrakte Wahrheiten
lehrt, die Anspruch machen, für alle Zeiten gleichmäßig zu gelten.
Sein Reden ist vielmehr ,existenziell'. Das bedeutet: Er redet aus der
Lage für die Lage... Nun können jedoch andere Lagen und andere
Augenblicke kommen, für welche die Botschaft ein anderes Wort zu
sagen hat, wenn sie die lebendige Botschaft von Christus und vom
Reiche Gottes ist.»

Im Gegensatz zu Plato und in Übereinstimmung mit Ragaz und
Hilty hegen wir die Hoffnung, daß selbst die südlichen und östlichen
Völker mit der Zeit zur Demokratie erzogen werden können. So sehr
auch das gemäßigte Klima des Westens den Volkscharakter in einer
für die Demokratie günstigen Weise beeinflußt, so spielen doch auch
noch die Erziehung, die Gewöhnung, ja, wie Hilty sehr klug bemerkt,
die Deszendenz eine Rolle. Dieser Ansicht ist auch Präsident Benesch,
der kürzlich die Erklärung abgab, daß die Verstaatlichungspolitik in
seinem Land nur als vorübergehende Maßnahme gedacht sei, sie müsse
so lange durchgeführt werden, bis das Volk zur freien Wirtschaft
erzogen sei und von sich aus sozial denke. Selbst Marx erklärte die

464



yy

Diktatur des Proletariats nur gleichsam als eine prügelpädagogische
Übergangsmaßnahme

Diesem erzieherischen Optimismus stellen nun aber andere Denker
eine wesentlich pessimistischere Ansicht gegenüber. Sie hoffen nicht
nur im Osten noch lange nicht auf die demokratische Reife, sondern
sie stellen auch im Westen und sogar in unserem eigenen Lande eine
allzu große demokratische Freiheit als eine Gefahr dar. Zu ihnen
gehört der Zürcher Seelenforscher Prof. Jung. Ähnlich wie Plato fürchtet
er, unser Volk könnte durch die Freiheit in neurotischer Weise durch
seine Leidenschaften zerrissen werden. Während Plato von seinem
geschichtlichen Wissen und seiner psychologischen Erfahrung ausging,
beruft sich Jung auf seine nervenärztlichen Beobachtungen. Die
Neurotiker und Hysteriker, die ihn täglich aufsuchen, rufen entweder
freiwillig nach einem Führer, oder es zeigt sich in ihrem Unbewußten der
Wunsch, geführt zu werden, zu einem Vater aufzublicken oder sich
vor einem Heiligen zu verneigen. Weil Jung nun erfahren hat, daß
diese Menschen einem Demagogen, Tyrannen oder Götzen verfallen,
wenn sie nicht einen gütigen und edlen Führer finden, erstrebt er nicht
nur für sie, sondern gerade für das ganze Volk eine festere staatliche
Führung, eine autoritäre Demokratie. Diese Verallgemeinerung einer
ärztlichen Forderung beruht offenbar auf einer falschen Verallgemeinerung

seiner täglichen Beobachtungen. Jeder Beruf formt den Menschen
in einer einseitigen Richtung und bestimmt daher auch seine politische
Überzeugung. Auch die katholischen Geistlichen und Staatsmänner
neigen oft zur autoritären Demokratie - man denke an das Buch von
Philipp Etter -, denn auch sie sehen in der Seelsorge und in der Politik
viele Menschen, die einer strafferen Führung bedürfen.

Wenn wir in dieser seelenärztlichen und seelsorgerlichen Politik
auch eine Verkennung unseres Volkscharakters feststellen, so wollen
wir sie doch als Mahnung betrachten, die uns immer wieder daran
erinnert, daß wir die Freiheit nur dann verdienen, wenn wir täglich
um den Sieg über unsere Leidenschaften ringen Jranz Xeller.

Psychologie und Politik (II)
Die Despoten haben im allgemeinen die Argumente der

Philosophen nicht nötig. Sie bedienen sich anderer Mittel, um die Menschen
zu «überzeugen». Ihr Verhältnis zum Geist pflegt sich darin kundzugeben,

daß sie ihm instinktiv mißtrauen, ihn hassen, immer wieder
versuchen, ihn zu vernichten und an seine Stelle jenen Pseudogeist
und Ungeist zu setzen, der aus Schlagworten, Propaganda, primitiven
Dogmen, Geschichtsmythen und Tageslügen zusammengemischt ist
und dem Volk mit den bekannten Methoden aufgezwungen wird.

Diese despotischen Herrschaften lassen es sich aber natürlich gerne

465



gefallen, wenn die Gelehrten ihnen das Argument liefern, daß die
Völker, die sie unterdrücken, zur Freiheit noch nicht reif seien. Sicher
soll man vor völkerpsychologischen Tatsachen nicht die Augen
verschließen, nur sollte man dann mindestens so scharfsichtig sein in
bezug auf die Psychologie und Psychopathologie der Tyrannen. Wir
haben, so scheint es uns, in unserer Zeit mehr Anlaß, unsere Studien
in dieser lefetgenannten Richtung auszudehnen. Es sträubt sich etwas
in uns, mit Hilty von «geistig und sittlich noch niedrigstehenden oder
verkommenen Völkern» zu reden, denn das Erlebnis unserer Zelt,
das wir offenbar noch nicht genügend verarbeitet haben, ist die
Begegnung mit den «geistig und sittlich niedrigstehenden» Diktatoren,
die Tatsache, daß «verkommene» Existenzen über ganze Völker Macht
gewinnen konnten. Man hat Grund, zu fragen, ob es wirklich wahr
ist, daß die Völker deshalb Despoten haben, weil sie geistig und sittlich

niedrigstehen, oder aber, ob sie geistig und sittlich niedrigstehen,
weil sie Despoten haben. Die letztgeäußerte Meinung dürfte leichter
zu belegen sein. Wer hätte vor Hitler vom deutschen Volke gesagt,
daß es geistig und sittlich niedrigstehe? - aber unter jenem «Führer»
ist es allerdings sofort auf das denkbar tiefste Niveau gesunken. Denn
Despotie macht aus dem Volke eine Masse, indem es das ausschaltet
und vernichtet, was einzig vor der Vermassung zu schützen vermag:
das Gewissen und das freie Denken des Einzelnen. Während umgekehrt

die Demokratie, indem sie die Geistesfreiheit des Einzelnen
schüfet, vor dem Absinken des Volkes auf eine tiefere geistige Stufe
bewahrt oder wenigstens durch ihren Rechtsschutz die Möglichkeit
garantiert, daß jene Einzelnen mit ihrem feineren Gewissen, auf die
es letztlich ankommt, sich geltend machen können. Daß es immer
darauf ankommt, daß solche Einzelne überhaupt da sind, und daß das
Volk auf sie hört und sie nicht sofort kreuzigt, das ist natürlich eine
entscheidende Frage, aber es ist eine allgemein-menschliche und nicht
mehr eine staatspolitische Frage. Die Staatsform wird nie mehr tun
können, als jenen menschlichen Möglichkeiten die Freiheit zu gewähren
- aber darauf kommt es dann eben an, und darum darf die Forderung
der Freiheit niemals relativiert werden, wenn es einem darum zu tun
ist, daß «geistige und sittliche Höhe» in einem Volke erreicht oder
bewahrt wird.

Auf alle Fälle ist es ein böser psychologischer Irrtum, die Despotie
als Heilmittel für die sittliche Unreife eines Volkes zu empfehlen. Das
heißt denn schon, den Teufel mit Beelzebub austreiben wollen. Das
hat auch Goethe gewußt, der die folgenden Verse schrieb:

«Ich habe gar nichts gegen die Menge.
Doch kommt sie einmal ins Gedränge,
so ruft sie, um den Teufel zu bannen,
gewiß die Schelme, die Tyrannen.»

466



Wie erfrischend diese, eher nach Gottfried Keller als nach Goethe
klingende Gleichsetzung von Schelmen und Tyrannen. Vielleicht ist
Goethe doch ein wenig anders, als man ihn offiziell darzustellen pflegt,
oder er ist eben als Dichter tiefer, weiser, intuitiver, als er als Bürger
und Staatsmann war.

Bevor vom Verhältnis der Völker zur Demokratie, von ihrer Reife
oder Nichtreife geredet wird, sollte völlige Klarheit über das Wesen
der Demokratie herrschen. Wir wiederholen - müssen es wiederholen,
bis es gehört wird -, daß das Herz der Demokratie die Garantie der
Menschenrechte ist. Jede ihrer Formen, ihre ganze Rechtsgestaltung
muß von diesem Zentrum aus durchpulst und durchblutet sein. Und
man kann sagen, daß die wesentlichen Formen demokratischer
Staatsgestaltung heute wirklich von jenem Zentrum her geschaffen sind. Es
ist Ahnungslosigkeit, zu meinen, daß die Grundformen demokratischen

Rechts, wie sie sich in der Neuzeit gebildet haben, so leicht
überboten werden könnten. Die «Trennung der Gewalten», diese
Garantie unabhängiger Rechtsprechung, die Verantwortlichkeit und
Absetzbarkeit der Regierung, das aktive und passive freie Wahlrecht,
das sind wohl nur vergängliche Rechtsformen, aber es liegt darin doch
sehr viel von jenen «ewigen Rechten», deren Beseitigung den Staat
in eine untermenschliche Sache, in das «Tier aus dem Abgrund»
verwandeln würde. Aber auch wenn es möglich wäre, andere Rechtsformen

zu schaffen, andere Dämme gegen Willkür und Antastung der
Menschenrechte aufzurichten, so müßten diese Dämme auf alle Fälle
nicht schwächer, sondern stärker sein, als die Dämme der Demokratie
gewesen sind. Vor allem wären sie wohl in der Richtung auszubauen,
daß sie nicht nur die Rechtspersönlichkeit des Menschen, sondern
seine ganze Existenz, auch sein wirtschaftliches Lebensrecht schützten.
Hier liegen die neuen schöpferischen Aufgaben, vor denen die Menschheit

steht. Höchst seltsam aber ist die Meinung, daß dieser Fortschritt
unter Umständen mit einem Rückschritt eingeleitet werden könnte,
mit der Beseitigung dessen, was an Menschenrecht bereits errungen
worden ist, mit der Beseitigung der Demokratie, mit Einführung der
Despotie, mit irgendwelcher Diktatur, mit der Rückkehr zu den
Zuständen vor der Französischen Revolution, mit der Wiedererrichtung
von Bastillen, in denen die Menschen ohne jeden Rechtsschutz, einfach
nach der Willkür eines geheim funktionierenden Machtapparates
verschwinden. Denn darum handelt es sich! Das ist gemeint, mit jeder
Diktatur. Haben die Philosophen und Psychologen, die davon reden,
daß für gewisse Völker nichtdemokratische Formen vorzuziehen seien,
sich das klar gemacht? Haben sie nicht vielleicht ihrerseits etwas
abstrakt über diese Dinge gedacht? Hilty fehlte auf alle Fälle der
Anschauungsunterricht unserer Zeit. Man wirft uns, die wir von den
Menschenrechten auch nicht ein Jota abmarkten lassen möchten,
«abstraktes», «dogmatisches», «doktrinäres» Denken vor. Glaubt Herr

467



Dr. Keller, daß die von ihm angeführten Worte von Leonhard Ragaz,
in denen dieser für eine «lebendige», der «Lage» und «Stunde»
entsprechende Verkündung der Wahrheit eintritt, im Sinne des Verfassers
verstanden sind, wenn wir sie dazu gebrauchen, die Freiheit
anzutasten, zum Beispiel die Freiheit des Gewissens, der Rede und der
Presse? Heißt das aus der jetzigen Lage heraus reden, wenn man
heute, nachdem die Welt durch Diktaturen, durch die Knechtung von
Völkern an den Rand des Abgrundes geführt worden ist, die Forderung

der Freiheit relativiert? Und ist es nicht so, daß es auch heute
nur eine Hoffnung gibt gegenüber der Drohung neuer Katastrophen,
nämlich die, daß die Stimme der Vernunft und des Gewissens und der
Friedenssehnsucht ohne jede Hemmung ertönen kann, und daß es
keine Völker mehr gibt, die nichts als willenlose, stumm leidende
Herden oder durch lügenhafte Propaganda vergiftete Massen sind?

Der Gradmesser für die sittliche Höhe eines Volkes ist die Stärke
seiner Freiheitsleidenschaft. Sehnsucht nach Knechtschaft ist Enthüllung

geistigen und sittlichen Tiefstandes. Aber es wäre eine arge
Ungerechtigkeit, wenn wir Völkern, die mit Lug und Trug und Terror
um ihre Freiheit gebracht worden sind, jene Freiheitsleidenschaft
absprächen. Vielleicht glüht sie in russischen Konzentrationslagern und
Sklavenkolonien stärker, reiner, tiefer als in den «ältesten Demokratien».

Und es kann wohl wieder einmal wahr werden, daß die Legten
die Ersten, und die Ersten die Legten sein werden.

Für uns aber ist das Dringlichste, daß wir uns nicht verwirren
lassen. Es ist schon bedenklich, wenn wir aus irgendwelchen
völkerpsychologischen oder andern Gründen das für alle geltende Ideal der
Freiheit relativieren lassen. Das ist schon ein Stück Verrat an der
Freiheit.

Auf Plato allerdings können sich nicht nur die Skeptiker, sondern
sogar die Feinde der Demokratie berufen. Was Dr. Keller über dessen
Auffassungen sagt, ist nur allzu richtig. Es fragt sich nur, ob irgendein
Grund vorliegt, daß wir Plato in diesen Dingen immer noch als
Autorität gelten lassen müßten. Wir sagen dazu mit allem Nachdruck:
nein denn es gibt keinen Ort, an dem der Gegensag zwischen
heidnischem und christlichem Denken so scharf zutage tritt wie bei den
Platonischen Auffassungen von Recht und Staat. Man hat Plato einen
«Christen vor Christus» genannt, weil er mit seiner Ideenlehre der
Begründer des Idealismus ist, aber in bezug auf seine politischen
Gedanken ist jene Wertung völlig unhaltbar. Diese sind von ausgeprägt
heidnischem1 Geiste erfüllt. Und zwar ist das am entscheidenden Punkt
der Fall: in der Wertung des Menschen und - in der Wertung der

1 Daß wir diese Unterscheidung nicht in einem dogmatisch-kirchlich engen Sinne
vornehmen, ist selbstverständlich. Bei Sokrates oder Perikles und andern großen
«Heiden» hat es auch in bezug auf die Probleme staatlichen Rechts wirklich christliches

Denken gegeben.

468



ysraEBpn^-asypf^

Götter. Im Christentum wird kein Gegendienst getrieben mit Dingen,
die eben nicht Gott sind, darum gibt es keine Vergottung des Staates.
Aber der Mensch ist für christliches Denken heilig, das heißt unantastbar

in seiner Würde, heilig in seinen Persönlichkeitsrechten; nichts
steht über ihm als Gott; er ist selber gottverwandt, darum niemandem
Untertan, frei in seinem Gewissen, das ihn über alle Ansprüche un-
Siersönlicher Mächte hinaushebt, auch über jedes Kollektiv. Das Kol-
ektiv ist nur dann etwas Heiliges und Menschliches, wenn es aus

freien Menschen besteht, die ein Gewissen haben; ohne das ist es ein
blindes und böses Tier. Das Christentum bedeutet die Emanzipation
des Menschen über alle Götter und Gewalten; hier ist die Geburt der
freien Persönlichkeit.

Plato aber sieht gerade in dieser Emanzipation des Individuums
den Abfall. Seiner «Idee» des Staates steht der Totalstaat Sparta näher
als die athenische Demokratie. Und von da aus ist er ziemlich zu allen
Konsequenzen gekommen, die wir in den totalitären Staatssystemen
unserer Zeit verwirklicht gesehen haben.

Das ungeheure Prestige des «Idealismus», das Plato durch so viele
Jahrhunderte hindurch besessen hat, verhinderte, daß man das
Verhängnisvolle seiner politischen Ideen ernst genommen oder überhaupt
gesehen hat. Man hat meistens bloß etwas gewußt von jener Platonischen

Forderung, daß die Philosophen Könige und die Könige
Philosophen sein sollten, wozu Kant in seiner Schrift «Vom ewigen Frieden»
bemerkt: «Daß Könige philosophieren oder Philosophen Könige würden,

ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wünschen, weil der
Besitz der Gewalt das freie Urteil der Vernunft unvermeidlich
verdirbt.» Also bereits Kant hat etwas von der psychologischen Wirkung
des Machtbesiges gesehen und jene Dämonie geahnt, auf die der
bekannte, von Jakob Burckhardt so oft wiederholte Schlossersche
Ausspruch, daß Macht an sich böse sei, hinweist. Hingegen Plato klammert

sich in seiner Angst vor dem freien Menschen an ein autoritäres
Ideal. Er will nicht sehen, daß die größte Gefahr bei der Macht und
nicht bei der Freiheit liegt. Ja, er verliert sich schließlich, wie gesagt,
in die übelsten Formen totalitärer Systeme hinein.

Piatos Idealstaat ist auf die strengste Klassentrennung aufgebaut.
Nur die herrschende Klasse hat das Recht auf Bildung und das Recht,
Waffen zu tragen. «Die Arbeiter interessieren ihn in keiner Weise,
sie sind lediglich menschliches Vieh, dessen einzige Funktion darin
besteht, für die materiellen Bedürfnisse der regierenden Klasse zu
sorgen.» (K. R. Popper, S. 40.) Für die Reinhaltung der Herrenklasse
werden eugenetische Gesege aufgestellt, wobei ausdrücklich auf die
Prinzipien erfahrener Züchter von Hunden, Vögeln und Pferden
hingewiesen wird. Der Kommunismus, den Plato für die herrschende
Kaste fordert (und auch auf den Besig von Frauen und Kindern
ausdehnt), hat nichts mit Motiven der Brüderlichkeit zu tun, sondern ist

469



lediglich ein Mittel, diese Kaste fest zusammenzuhalten und die
schwächenden und auflösenden Wirkungen des Individualismus zu verhüten.

Das Individuum soll ausgelöscht werden; es soll im Kollektiv
untergehen. In dem Platonischen Dialog «vom Staat» heißt es : «Soweit das
durchführbar ist, sollen selbst die Dinge, welche die Natur als private
und individuelle gemacht hat, irgendwie gemeinsamer Besig aller werden.

Selbst unsere Augen und Ohren und Hände sollten sehen und
hören und handeln, als ob sie nicht Individuen, sondern der Gemeinschaft

gehörten. Alle Menschen sollten so geformt werden, daß sie
immer die gleichen Dinge zur gleichen Zeit preisen oder tadeln.» Und
im Dialog über «die Gesege» verkündet Plato das Führerprinzip und
die «totale Mobilisation» des Menschen mit den Worten : «Das größte
Prinzip ist, daß niemand, weder Mann noch Weib, ohne Führer sein
sollte. Noch sollte der Geist irgendjemandes daran gewöhnt sein, irgend
etwas aus eigener Initiative zu tun, weder im Eifer noch auch nur
spielerischerweise. Sondern sowohl im Krieg als auch mitten im Frieden

- auf seinen Führer soll er sein Auge richten und ihm ergeben
folgen. Und selbst in den geringfügigsten Angelegenheiten sollte er
unter Führerschaft stehen. Zum Beispiel: Aufstehen oder sich bewegen
oder sich waschen oder Mahlzeiten einnehmen sollte er nur, wenn er
geheißen wurde Mit einem Wort, er sollte seine Seele durch lange
Gewöhnung dazu erziehen, daß sie von unabhängigem Handeln nicht
einmal mehr träumen würde, ja, daß sie dazu schließlich gar nicht
mehr fähig wäre.» Es sind geradezu peinliche Parallelen zu Lehren,
die in unserer Zeit gepredigt wurden von Menschen, die mit Plato
in einem Atemzug zu nennen wir nicht über uns bringen.

Die Tatsache, daß einer der größten Philosophen in der klassischen
griechischen Zeit und anderseits die absolute Barbarei in unserer Zeit
auf parallel verlaufenden Gedankenwegen zu den gleichen ungeheuerlichen

Konsequenzen kommen, sollte eine ernste Warnung sein für
alle, welche, sei es aus psychologischen Überlegungen oder aus bloßer
Ahnungslosigkeit oder aus politischer Liebedienerei gegenüber
irgendwelchen despotischen Systemen, versucht sind, den einzig festen
Boden, auf dem ein politischer Bau aufgerichtet werden kann, den Boden
der Menschenrechte, zu verlassen. Sie haben nicht nur «die Ideale der
Französischen Revolution» oder der «amerikanischen Erklärung der
Menschenrechte» verlassen, sondern ebensosehr Moses und die
Propheten, ja auch Christus. Sie haben der Entwürdigung des Menschen
und damit dem Chaos den Weg gebahnt.

Um so ehrwürdiger sind uns die, welche, wo und wann immer in
der Welt, jene Wahrheit von der Freiheit und Würde des Menschen
geschaut haben, die in Christus, dem Gottes- und Menschensohn,
Fleisch geworden ist. Einer von ihnen, dessen lichte Gedanken die
düsteren politischen Ideen Piatos herrlich überstrahlen, soll noch zu
uns reden. Hören wir, wie Perikles von Athen ums Jahr 430 v. Chr.

470



seinen Glauben an Freiheit und Demokratie bekannt hat in seiner
berühmten «Totenrede», die uns Thukydides überliefert:

«Wir ahmen nicht unsere Nachbarn nach, versuchen aber, ein
Beispiel zu sein. Unsere Regierung begünstigt die vielen und nicht die
wenigen; das ist der Grund, weswegen sie eine Demokratie genannt
wird. Die Gesetze gewähren allen die gleiche Gerechtigkeit, doch
übersehen wir die Ansprüche der Vortrefflichkeit nicht. Wenn ein
Mitbürger sich auszeichnet, dann wird er zum öffentlichen Dienst bevorzugt,

was dann nicht eine Sache des Privilegs, sondern der Lohn für
die Verdienste ist. Aber Armut ist keine Schranke... Die Freiheit,
die wir genießen, erstreckt sich auch auf das alltägliche Leben; wir
sind nicht mißtrauisch gegeneinander und fühlen uns nicht berufen,
an unserem Nachbarn zu nörgeln, wenn er seinen eigenen Weg gehen
will... Aber diese Freiheit macht uns nicht geseglos. Wir werden
gelehrt, die Behörden und die Gesege zu achten und nie zu vergessen,
daß wir den zu schügen haben, dem Unrecht geschah. Und wir sind
ebenso gelehrt worden, jene ungeschriebenen Gesege zu halten, deren
heilige Garantie lediglich in dem universalen Gefühl für das, was recht
ist, liegt. — Unsere Stadt ist für die Welt geöffnet; niemals treiben wir
einen Fremden aus Wir sind frei, genau so zu leben, wie es uns
gefällt, dennoch sind wir immer bereit, jeder Gefahr ins Gesicht zu
sehen Wir lieben die Schönheit, ohne überspannt zu werden, und
wir pflegen den Intellekt, ohne unsere Entschlossenheit zu vermindern

Seine Armut einzugestehen, ist bei uns keine Schande; aber
wir halten es für eine Schande, sich nicht um Vermeidung der Armut
zu mühen. Ein athenischer Bürger vernachlässigt die öffentlichen
Angelegenheiten nicht, während er seinen privaten Geschäften obliegt.
Wir halten einen Mann, der sich für den Staat nicht interessiert nicht
für harmlos, aber für nuglos; und trogdem vielleicht nur wenige
politisch schöpferisch sind, sind wir alle fähig, Politik zu beurteilen.
Wir betrachten die Diskussion nicht als ein unbequemes Hindernis
auf dem Wege der politischen Tat, sondern als eine unumgängliche
Voraussegung für jede wirklich weise Tat. Wir glauben, daß Glück
die Frucht der Freiheit, und Freiheit die Frucht des Mutes ist, und wir
schrecken vor der Gefahr des Krieges nicht zurück Mit einem Wort,
ich erhebe den Anspruch, daß Athen die Schule Griechenlands sei.»

Paul Jrautvetter.

Nachwort

Sämtliche Zitate aus Plato und Thukydides und auch das Wesentliche

der sich auf Plato beziehenden Gedankengänge, die wir angeführt
haben, sind einem 1946 in London bei George Routledge & Sons
erschienenen Buch entnommen, auf das ich mit allem Nachdruck
hinweisen möchte und dessen ausführliche Besprechung ich im Sinn habe:

471



- * -» <"

X. R. Popper, Jhe open society and its enemies,

Vol I. Jhe Age of Plato.

Es ist ein gelehrtes, aber höchst lebendiges Werk, das sich mit Geistern
der Vergangenheit, mit Plato, Aristoteles und im zweiten Band mit
Hegel und Marx beschäftigt, dabei aber höchst aktuell, gegenwartsnah

und in die Zukunft weisend ist und in geistvoller, überlegener
und mutiger Weise den Kampf kämpft, der für die Menschheit von
heute und morgen entscheidend sein wird. P. J.

Weltrundschau

Gefährdete Europahilfe Während die wirtschaftlichen Fragen,
die für unsere legte Rundschau im

Vordergrund standen, ihre volle Bedeutung für die Welt behalten,
sind es diesmal scheinbar die politischen Probleme, die die Aufmerksamkeit

des Beobachters vor allem fesseln. Scheinbar; denn politische
Probleme sind ja oft nur verkleidete wirtschaftliche und soziale
Probleme, so wie anderseits wirtschaftliche Fragen häufig durch politische
Einflüsse verwirrt und erschwert werden. Das gilt gerade jegt
insbesondere vom sogenannten "Marshallplan und seiner Ausführung oder
Nichtausführung. Der mit etwelcher Verspätung der amerikanischen
Regierung überreichte Bericht der Pariser Studienkonferenz rechnet
mit einem Fehlbetrag der westeuropäischen Zahlungsbilanz gegenüber
Nord- und Südamerika von netto 19,3 Milliarden Dollar. Dieses
Defizit hätten die Vereinigten Staaten zu decken unter der Voraus-
segung, daß Westeuropa die äußersten Anstrengungen mache, um bis
1951 wirtschaftlich wieder auf eigenen Beinen stehen zu können. Und
der Bericht entwickelt nun für solche Selbsthilfe einen umfassenden
Gesamtplan, der bedeutende Produktionssteigerungen, den Ausbau
des Verkehrswesens, Währungsreformen, den Abbau der Handels-
ünd Wanderungsbeschränkungen und ähnliche Sanierungsmaßnahmen
vorsieht.

Nicht mehr als 13 Kommissionen sind gegenwärtig in Washington
damit beschäftigt, diesen Plan nach allen Kanten durchzuprüfen. Und
je länger geprüft wird, desto weniger scheint davon übrig zu bleiben.
So stark schon in Paris die Ansprüche an Amerika heruntergedrückt
worden sind, und so zweifelhaft eine Reihe von allzu optimistischen
Voraussegungen ist, auf deren Eintreffen der Wiederaufbauplan
rechnet, so findet man in den Vereinigten Staaten dennoch, Europa
könne mehr und Amerika solle weniger leisten, als der Bericht der
«16 Bettlernationen» annimmt, und die abgebrühtesten Politiker wollen
sogar festgestellt haben, daß sich die Not in Europa seit dem Frühjahr

472


	Psychologie und Politik : Teil I und II

