
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 10

Artikel: Abraham, der Vater aller Gläubigen : eine Ansprache am jüdischen
Neujahr in der Synagoge "Wahrheit und Glauben" in Jerusalem

Autor: Bergmann, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


.s.. '.£Xi.yzy ^. : -^.ì^y:.i.,..,_ y, -^.Z.....y '¦¦

Abraham, der Vater aller Gläubigen
(Eine Ansprache am jüdischen Neujahr in der Synagoge «Wahrheit und Glauben»

in Jerusalem)

Die beiden Neujahrstage stehen im Zeichen Abrahams und der
Opferung Isaaks. Ich will nicht über das für uns zu große Thema der
Opferung Isaaks sprechen. Wohl berufen wir uns am Neujahrstage in
unseren Gebeten vor allem auf die Opferung Isaaks eingedenk der
Worte des Midrasch : «Einst werden die Kinder Israels vor mir sündigen

und ich richte sie am Neujahrstage, aber wenn sie darum beten,
werde ich ihnen die Opferung Isaaks zurechnen.» Aber der Gegenstand
übersteigt die religiöse Vorstellungskraft der meisten von uns, und ich

wage nicht, ihn auszuführen. Begnügen wir uns von Abraham, als dem
«Vater aller Glaubenden», wie wir ihn nennen, zu sprechen.

Der Mensch, der am Neujahrstage in die Synagoge tritt, fühlt greifbar,

wie er an der Scheide zweier Welten steht: des vergangenen und
des neuen Jahres. Wie ein Blinder seinen Weg im Dunkel ertastet, so
fühlen wir uns, als Einzelne und als Gemeinschaft, im tiefen Dunkel
der ungewissen Zukunft und wir suchen nach einer Hand, die sich uns
entgegenstreckte und uns in die schwerlastende ungewisse Zukunft
hineinführte. Da beten wir: «Heil dem Manne, der Dich nicht vergißt,
und dem Menschensohn, der sich durch Dich erstrafft, denn die Dich
suchen, werden niemals straucheln.»

Der Jude will sich «erstraffen» durch Gott und in Gott, und da
sieht er vor sich die Gestalt des ersten Erzvaters, den wir den «Starken»
nennen wegen der großen Kraft seines Glaubens, um derentwillen von
ihm gesagt worden ist (Gen. 15,6) : «Er aber vertraute ihm, das achtete
er ihm als Bewährung.» Wir wenden uns an die Glaubenskraft des
Starken, um von ihm zu lernen, wie wir glauben sollen.

Der biblische Begriff des Glaubens ist dem modernen Menschen
verlorengegangen. Wir gebrauchen heute diesen Ausdruck in der
Zusammensetzung: «Ich glaube, daß ...» und dann folgt der Inhalt eines
religiösen Dogmas. In diesem Sinne wäre also der Glaube eine besondere

Wahrheitsquelle neben unserer Vernunft. Durch die Jahrhunderte
geht der theologische und philosophische Streit über das Verhältnis
von Glauben und Wissen. Ist der Glaube Quelle für Wahrheiten,
welche die Vernunft nicht mit eigener Kraft erkennen kann, und kommt
er, die Wahrheiten der Vernunft zu ergänzen und zu vervollständigen,
wie Thomas von Aquino lehrte, oder ist, wie Lessing in der «Erziehung
des Menschengeschlechtes» sagte, das Verhältnis der Glaubenswahrheit
zur Vernunftwahrheit pädagogisch zu verstehen, in dem Sinne, daß
dem Menschen zur Beschleunigung seiner Entwicklung Wahrheiten
offenbart worden sind, die er aus eigener Kraft erst später hätte
erkennen können? In diesem Falle wäre die Glaubenswahrheit eine Vor-

453



wegnähme späterer Erkenntnis, vergleichbar der Wahrheit, die der
Lehrer dem Kinde mitteilt. Und wiederum: kann Widerspruch
zwischen Glaubenswahrheit und Vernunftwahrheit bestehen, gibt es eine
«doppelte» Wahrheit oder muß zwischen den beiden Wahrheitsquellen
Übereinstimmung bestehen?

Alle diese Fragen — über deren Berechtigung und Lösung wir hier
kein Urteil fällen wollen — entsprangen einem Glaubensbegriff, der
mit dem biblischen nichts zu tun hat. Der biblische Glaube bedeutet
nicht Zustimmung zu theologischen Wahrheiten irgendwelcher Art, er
ist nicht ein Glaube, daß sondern Glauben schlechthin. Wenn wir
sein Wesen erfassen wollen, bietet sich uns eine Stelle an (Ex. 17, 12),
auf deren Wichtigkeit Buber hingewiesen hat. Dort wird davon
berichtet, wie im Tal die Schlacht mit den Amalekitern vor sich geht, auf
dem Berge aber steht Moses. «Und dieweil Mose seine Hand emporhielt,

siegte Israel; wenn er aber seine Hand niederließ, siegte Amalek.
Aber die Hände Moses waren schwer; darum nahmen sie einen Stein
und legten ihn unter ihn, daß er sich darauf setzte. Aaron aber und Hur
unterhielten ihm seine Hände, auf jeglicher Seite einer. Also blieben
seine Hände fest, bis die Sonne unterging.» Was Luther hier mit «fest»
überseht, heißt im hebräischen Text «Emuna» und Buber übersetzt
daher, dem Texte viel näher, «getreu». Die englische Übersetzung sagt
«steady». Von den hebräischen Kommentatoren erklärt Ibn Ezra:
Glauben heißt eine Sache, die fest und sicher steht, und Nachmanides
erklärt: «So ist der Block, der an festem Orte eingerammt ist.»

Dieser Vers eröffnet uns einen Einblick in die ursprüngliche Bedeutung

des Wortes «Glauben», bevor es durch theologischen Gebrauch
seines ursprünglichen Sinnes verlustig wurde. Er bedeutet Sicherheit,
Vertrauen, der Gläubige ist «stark» ohne Schwanken und ohne Zweifel.

Aber nicht jede Sicherheit ist die Sicherheit des Glaubens. Wir
kennen die Sicherheit des Menschen, welcher, ein großer oder kleiner
Napoleon, sein Ziel vor sich sieht und ihm mit festen Schritten
entgegengeht: seinem Ziel. Nicht dies ist der Weg des Gläubigen. Er sieht
seinen Weg nicht vor sich, aber er vertraut sich an, daß ihm sein Weg
gezeigt werde. Wir beten während des Monates, der dem Neujahrstag
vorausgeht, den 27. Psalm, in welchem es heißt: «Weise mir, Du,
Deinen Weg», und keine Stelle kann diesen Psalmvers besser erläutern
als die Erzählung von Abraham. Dort heißt es: «Er sprach zu Abram:
Gehe Du aus Deinem Land, aus Deiner Verwandtschaft, aus dem Haus
Deines Vaters, in das Land, das ich Dich schauen lassen werde»
(Gen. 12). Verstehen wir den Vers in seiner ganzen Tiefe. Wir wissen
heute aus den Ausgrabungen, daß diese Heimat ein Land hoher Kultur
war. Abraham verläßt «sein» Land und geht. Wohin geht er? Er weiß
es nicht. Auf die Frage seiner Verwandten, wohin der Zug geht, kann
er keine Antwort geben. Er geht mit Vertrauen und Kraft, aber er weiß
nicht, wohin ihn seine Schritte führen. An jedem Scheideweg, so können

454



wir uns vorstellen, bleibt er stehen und wartet, bis ihm gesagt wird,
wohin er weiter des Weges zu gehen habe. Nachmanides sagt: «Er
wanderte und ging von Volk zu Volk, von Land zu Land, bis er
schließlich ins Land Kanaan kam.»

Buber sagt einmal, im Zusammenhang mit der Erzählung über
Abraham: «Die Bibel trägt keine theologischen Sätze vor, sie erzählt
nur, aber was sie erzählt, ist Theologie. Die biblische Theologie ist
eine erzählte Theologie.» So erläutert uns der Vers über den Auszug
Abrahams das Wesen der Führung durch den Glauben. Und dieselbe
Situation kehrt in der Erzählung von der Opferung Isaaks wieder: Gott
fordert Abraham auf, seinen Sohn zu opfern «auf einem der Berge, den
ich Dir sagen werde». Buber bemerkt: «Beide Male sagt Gott dem
Menschen nicht, wohin er ihn schickt.» Wir sehen Abraham auf diesem
schmerzensvollsten aller Wege dahingehen; von Berg zu Berg und von
Tal zu Tal horcht er auf die Stimme, die ihm seinen Weg zeigen und
ihn dem furchtbaren Ziele zuführen wird.

Wir haben unterschieden zwischen den festen Schritten des
zielsicheren Menschen und dem Vertrauen des Glaubenden, der sein Ziel
niht kennt. Wir müssen aber auch die Sicherheit des Glaubenden
unterscheiden von der Sicherheit des Mondsüchtigen oder Hypnotisierten.

Auch dieser kennt sein Ziel nicht, und geht doch mit blind-sicherem
Tritt. Für das Verständnis des Glaubens hängt vieles davon ab, daß
wir dennoch diese beiden Arten von Sicherheit scharf auseinanderhalten.

Wenn der Verfasser des Psalms 31 betet: «Du bist mein Fels,
meine Bastei, um Deines Namens willen wirst Du mich leiten, wirst
Du mich führen», dann betet er nicht um eine Führung, die ihm seinen
freien Willen und seine Verantwortung abnimmt. Er betet nicht um
einen Führer, der ihn zu einem blinden Werkzeug, zu einer Puppe
macht, der ihr Weg von außen vorgeschrieben wird. Nicht so führt
Gott den Menschen. Auch hier kommt die Erzählung und gibt uns eine
richtige und bewahrt uns vor einer falschen Theologie, nach welcher
dem Menschen und seiner Tat kein Anteil zukäme an seinem Schicksal.
Die «Versuchung» erweist die menschliche Freiheit. Es heißt von
Abraham in den «Sprüchen der Väter»: «Durch zehn Versuchungen
wurde er versucht und alle hat er bestanden, um Dir die Liebe Abrahams,

unseres Vaters, kundzutun.» Das Bestehen der Versuchung ist
also ein Akt der Liehe, in welcher der Mensch selbst entscheidet.
Obwohl der Glaubende von Stunde zu Stunde darauf wartet, daß ihm sein
Weg gezeigt werde, wählt er doch diesen Weg in freier Entscheidung.
Darum besteht die Möglichkeit der Versuchung; darum ist die Stelle
(Gen. 15, 8) : «Wann werde ich gewiß werden, daß ich es ererben
soll?» von großer Bedeutung, weil sie uns auch den Vater der Glaubenden

in seinem Zweifel und seiner Schwäche, darum aber auch in seiner
Freiheit zeigt. Jehuda Halevi wirft im Kusari die Frage auf, warum der
Generation Mosis so viele Wunder geschahen, nicht aber den Genera-

455



tionen der Erzväter. Er sieht darin ein Zeichen der schwachen
Glaubenskraft der Generation, die aus Ägypten zog, während die Väter
«so fest im Glauben waren, daß, auch wenn sie in ihrem ganzen Leben
nichts als Unglück betroffen hätte, ihr Glaube nicht geschwächt worden

wäre.»
Die Erzählungen der Bibel sind keine Erzählungen von vergangenen

Ereignissen. Wären sie nur von der Vergangenheit wahr, so hätten sie
uns nichts zu sagen. Wir müssen sie uns mitten in die Gegenwart
versetzt denken. Darum möchte ich das, was wir über den Glauben gesagt
haben, illustrieren durch einige Worte über die Geschichte des Lebens
des christlichen deutschen Theologen Dietrich Bohnhöffer, eines der
Inspiratoren der deuschen Widerstandsbewegung, der von den Nazi
im April 1945 ermordet wurde. Sein literarischer Nachlaß, bestehend
aus Aufzeichnungen, die er in den Jahren seines Aufenthaltes in
deutschen Gefängnissen gemacht hat, ist jetzt unter dem Titel «Das Zeugnis
eines Boten» in Genf durch den Ökumenischen Rat der Kirchen
herausgegeben worden.

Bonhöffer erzählt da, wie er 1931 als junger Theologe mit einem
französischen jungen Pfarrer ein Gespräch hatte, in dem sich die beiden
Geistlichen die Frage stellten, was sie mit ihrem Leben eigentlich wollten.

Der Franzose sagte: «Ich möchte ein Heiliger werden»; der
Deutsche widersprach ihm und sagte: «Ich möchte glauben lernen.»
Bonhöffer schreibt im Juli 1944 im Gefängnis: «Lange Zeit habe ich die
Tiefe dieses Gegensatzes nicht verstanden. Erst später erfuhr ich, und
ich erfahre es bis zur Stunde, daß man erst in der vollen Diesseitigkeit
des Lebens glauben lernt, in der Fülle der Aufgaben, Fragen, Erfolge
und Mißerfolge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten, da wirft man sich
Gott ganz in die Arme.» Bonhöffer nennt dies die «Diesseitigkeit des
Christentums», wir werden wohl sagen dürfen, daß es die Diesseitigkeit

des Judentums mit demselben Rechte genannt werden könnte.
Wollen wir aber von der Kraft des Glaubens, zu der sich

Bohnhöffer in den Leiden der Gefängnisse erzog, einen Begriff gewinnen,
dann möchte wohl die Erzählung am Platze sein, in welcher ein
überlebender Freund folgendes von Bonhöffer erzählt: «Als am 3. Februar
1945 vormittags ein Bombenangriff Berlin in einen Schutthaufen
verwandelte, brannten auch die Gebäude des Reichssicherheitshauptamtes

aus. Wir standen eng aneinander gepreßt in unserm Luftschutzraum,

als eine Bombe den Bunker traf. Einen Augenblick schien es, als
ob er zerbersten und die Decke auf uns herniederprasseln wollte. Der
Bunker schwankte wie ein im Sturm hin und her geworfenes Schiff.
In diesem Augenblick zeigte Bohnhöffer, was in ihm steckte. Er blieb
vollkommen ruhig, verzog keine Miene, sondern stand unbeweglich
und gelassen da, als ob nichts passiert wäre.»

Das ist die Kraft des Glaubens, die heute die ganze Menschheit,
die aber vor allem wir Juden brauchen in all dem Furchtbaren, was uns

456



geschehen ist und geschieht. Woher aber wollen wir die Kraft nehmen,
wir Kinder eines Geschlechts, von dem das Wort des Jeremias (7, 28)
gilt: «Der Glaube ist untergegangen und ausgerottet aus ihrem
Munde»? Es geht für uns heute nicht darum, theologische Meinungen
dieser oder jener Art zu bekennen, sondern zum Glauben zurückzukehren

in seinem ursprünglichen Sinn des «Pflockes, eingerammt in
fester Erde», von dem Nachmanides sprach. Ich sehe zwei Wege für
uns : Vertiefung in unsere von Glaubenskraft durchdrungene religiöse
Literatur und vor allem das Qebet. Das Gebet ist die Kraftquelle, die
dem Menschen immer offen steht. Könnten wir Juden wiederum aus
einem Volke, das sein will «wie alle Völker» und glaubt, seine
politischen Ziele mit denselben Mitteln erreichen zu müssen, wie die
andern Völker, könnten wir uns wiederum verwandeln in ein Volk
von Betenden, dann stünde es anders um uns in der Welt und in
unserm Land. Heute ist das unsägliche Leid, das jeder Einzelne von uns
erfahren hat und weiter erfährt, eine Quelle der Verbitterung und
schafft bei uns eine Atmosphäre von Haß der Welt gegenüber von
Entfernung und Verhärtung. Lassen wir unser Leid im Gebet hindurchgehen

durch den Schmelztiegel des Glaubens an Gott und an die
Menschheit, dann werden uns für unser Aufbauwerk in Palästina und
für unsere Arbeit in der Menschheit ungeahnte schöpferische Kräfte
zuströmen.

Jerusalem. Hugo Bergmann.

Das Kommen Christi (V.)

"Frage: Wie sollen wir uns dieses Kommen Christi denken? Ist es

das, was man gewöhnlich «Wiederkunft Christi» nennt? Ist diese nicht
eine fremdartige Vorstellung, vorwiegend in den Kreisen der Frommen
und Sektierer oder Gemeinschaftsleute daheim?

Antwort: Sie tritt heute aus diesem Kreise heraus. Es geht damit
wie mit der ganzen Welt des Apokalyptischen. Dieses war auch lange
bloß in den Kreisen daheim, die Sie genannt haben, und ist dort vielfach

zum müßigen Spiel der Neugier und Phantastik geworden; nicht
zuletzt die Erwartung der «Wiederkunft Christi». Es war dort der
übriggebliebene Rest des Glaubens an das kommende Reich. Mit dessen
allgemeinem Erwachen ist es wieder in den Vordergrund des Denkens der
Gemeinde Christi gerückt, und mit ihm auch sein Herzstück: Die
Erwartung der «Wiederkunft Christi». Nicht umsonst spielt diese darum
bei den Blumhardt, bei den Neuentdeckern der Botschaft vom Reiche
neben und mit dem Gebet um den heiligen Geist eine so große Rolle.

Damit kehrt die Entwicklung, wie auch auf andern Hauptlinien,

457


	Abraham, der Vater aller Gläubigen : eine Ansprache am jüdischen Neujahr in der Synagoge "Wahrheit und Glauben" in Jerusalem

