
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 9

Artikel: Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik. I., Über die
Schwerverständlichkeit Pestalozzis ; II., Die Grundlagen der
Pestalozzianischen Sozialphilosophie

Autor: Simon, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In dieser Solidarisierung mit den Untersten, mit den Opfern der
Dämonenherrschaft, indem man nicht ihr Schicksal mit einigem
Bedauern verfolgt, sondern indem man es teilt, so - und erst so! - wird
man zum zweitenmal inne, daß das Böse, das Unmenschliche, das
Menschenschänderische nicht sein, nicht bleiben darf. Da lernt man
das klare, entschiedene Nein. Da lernt man glauben: daß man es
nicht ertragen, nicht verharmlosen, sich nicht damit abfinden darf, daß
es überwunden, ausgetrieben werden muß, aus letter und höchster
Notwendigkeit, um Gottes und des Menschen willen. Daß es fallen
muß und wird.

Wer die Welt ganz mit Gott erlebt und wer sie mit dem Geringsten
zusammen erlebt, der wird die Wahrheit erkennen, der wird in der
Schau und in der Kraft des Reiches, des Gottes- und des Menschen-
reiches leben. Vor dieser Haltung werden die bösen Geister weichen,
alle. Otto Hürlimann.

Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik1

von Dr. Ernst Simon, Universität Jerusalem

(Aus dem Hebräischen überseht)

I. Tiber die SdnververständUdhkeit Pestalozzis

Pestalozzi ist einer der schwerstverständlichen und schwerstzugäng-
lichen Schriftsteller. Als ein Schriftsteller wider Willen, der fast nur
dann schrieb, wenn ihm die praktische Tätigkeit versagt war, ringt er
mit dem sprachlichen Ausdruck, ja, mit dessen orthographisch korrekter
Wiedergabe, weit mehr noch als seine Zeitgenossen. Als ein Mann des

Denkzwanges ohne systematische Denkschulung sucht er den strengen
Begriff, den er eher in immer enger werdenden Spiralen umkreist, als
daß er ihn mit einem scharfen Wort träfe. Ja, sein Verhältnis zur
Begriffssprache selbst ist problematisch, und der Ausruf aus der «Abendstunde»

vom Jahre 1779: «Wenn Flammen des Jammers über deinem
Scheitel brennen und dich zerstören - tröstet dich dieses Gerede der
Weisen?»2 gilt für viele seiner Lebensstunden.

Eine zweite Schwierigkeit beruht in der scheinbaren Sentimentalität
seines Stils, die er aber mit vielen seiner Zeitgenossen gemeinsam

hat. Wieviel wurde damals geweint, und wie heiße Tränen wurden
vergossen, in der Wirklichkeit und auf dem Papier! Pestalozzi war

1 Rede zum 200. Geburtstag Pestalozzis (12. Januar 1946), gehalten im
Auditorium Maximum der Hebräischen Universität Jerusalem.

2 Pestalozzis Gesammelte Werke, Ed. L. W. Seiffarth, Liegnig, 1899, III. Band,
Seite 321.

403



auch im Leben leicht gerührt, und sein heftiges, höchst unstoisches
Temperament breitete sich nach allen Extremen hin schnell und hißig
aus. Im ersten Band von «Lienhard und Gertrud» habe ich mindestens
elf Tränenszenen gezählt, und das ist sicher eine recht unvollständige
Statistik. Trotjdem ist diese Sentimentalität höchst scheinbar. Hinter
dem Nebelschleier ihrer Tränen verbirgt sich eine wirklichkeitsnahe
Gestalt. Wie die jedes Kämpfers um die Verwandlung der Realität
stößt sich Pestalozzi zwar immer wieder an ihr blutig, lernt sie aber
gerade dadurch in steigendem Maße kennen und meistern. Es bedarf
eingehender Analyse, um diesen realen Pestalozzi aus der Aura seines
rührseligen Stils herauszulösen.

Auf eine weitere Schwierigkeit hat Friedrich Delekat in seinem
bedeutenden Pestalozzibuch aufmerksam gemacht3: er spricht zwar
in der Redeweise des deutschen philosophischen Idealimus - dem sein
Begriff der aktiven Anschauung, zum Unterschied von der noch durchaus

passiven des Comenius, auch systematisch nahe ist, so daß Paul
Natorp ihn für die Kantsche Philosophie mit in Anspruch nehmen
konnte ~, aber er ist in Wirklichkeit ein Denker aus dem Glauben,
dem sich die Kreatur, der von Gott geschaffene Mensch, keinesfalls
in das autonome Subjekt der erzeugenden Vernunft verwandelt hat.
Auch hier wieder gilt es, den religiösen Kern aus seiner idealistischen
Sprachhülle zu befreien.

Und noch auf anderes hat Delekat, in ähnlichem Zusammenhang,
hingewiesen, was sich freilich jedem ernsten Leser aufdrängt: fast alle
Bücher Pestalozzis sind ein sonderbares Gemisch von Autobiographie
und systematischer Darlegung. Er muß immer wieder die Erzählung
seines Lebenskampfes von vorn beginnen, sie bis zum gegenwärtigen
Augenblick führen und hat sich dann erst so weit vom zugleich lastenden

und befruchtenden Druck der Vergangenheit freigesprochen, daß
er nun auch die ihm jeweils aktuellen Gedanken theoretisch darlegen
kann. Dies vereinfacht die Lektüre nicht, bereichert aber ihren Ertrag,
wenn der Leser gewillt ist, sich den religiösen Antrieb dieser
autobiographisch-systematischen Haltung zu eigen zu machen: den Glauben
daran, daß das Schicksal der Welt immer wieder im Lebenslauf und
in der Lebenshaltung des einzelnen Menschen mit entschieden wird.

Die größte Schwierigkeit aber ist am bekanntesten, freilich auch
am wenigsten überwunden: sie beruht auf dem falschen, dem
verfälschenden Nachruhm, der sich an Werk und Gestalt Pestalozzis, wie

3 «Johann Heinrich Pestalozzi, der Mensch, der Philosoph und der Erzieher»,
Leipzig 1926. Die offenbar ähnlich gerichtete Arbeit von Karl Würzburger «Der
Angefochtene» ist mir hier nicht zugänglich, doch konnte ich ihre Hauptthese aus
einem Aufsat; von Erwin Brunner «Pestalozzi, der Christ» in der «Neuen Zürcher
Zeitung», Jahrgang 1944, erkennen. - Vgl. auch A. Heubaum «Pestalozzi», Berlin,
1910, Seite 336.

404



an die der meisten wirklich Großen und daher prinzipiell Unverstandenen,

geheftet hat und noch heftet. Pestalozzi wurde berühmt als ein
Volksscnriftsteller mit «Lienhard und Gertrud», dessen erster Band
im Jahre 1781, gleichzeitig mit Schillers «Räubern» und Kants «Kritik
der reinen Vernunft», erschien; er wurde einflußreich und für
Jahrzehnte hinaus zu einem posthumen Machtfaktor durch seine
«Methode», von der ein geistreicher Franzose ihrem Schöpfer nicht zu
Unrecht gesagt hat: «Vous voulez mécaniser l'éducation.» Diese
Methode ging von der unglücklichen Vorstellung aus, die «elementaren»
Atome der Wissensfächer seien auch die am leichtesten zugänglichen,
das heißt also, man lerne sprechen nicht durch Säße, sondern durch
Töne und Silben, zeichnen nicht durch noch so primitive Gestalten,
sondern durch Striche, singen nicht durch Lieder, sondern durch Töne.
Erst die neuere Psychologie mit ihrer Entdeckung der seelischen Ganzheit

und der «Gestalt» hat der pestalozzianischen Methode endgültig
ein Ende bereitet, wie man sagen muß: zum Segen des Unterrichts,
und zwar gerade des Elementarunterrichts, der Pestalozzi so sehr am
Herzen lag. Bleibt er also der Mann eines verfehlten didaktischen
Versuchs, der insbesondere in der preußischen Volksschule zur langen
Herrschaft gekommen ist, und ist uns sein Name nichts als der Träger
eines großen Irrtums?

Wir fühlen alle, daß dem nicht so ist, aber wir müssen auch formuliert

aussprechen können, warum dem nicht so ist. Die Antwort ergibt
sich, wenn wir nach dem Motiv fragen, das hinter Pestalozzis Leidenschaft

für seine Methode steht. Dies Motiv ist - wie Natorp wohl als

erster wieder betont hat - ein sozialpädagogisches : er sucht die
«einfachsten Elemente» der Lehrfächer, um das Licht der Bildung auch in
den Keller des Menschenhauses zu bringen, in dem die Masse der
Bevölkerung in Armut, Schmuß und Dunkelheit lebt. Die «Methode»
sollte eine Emanzipationstat für die pädagogisch Unterdrückten sein:
für den Dorfschullehrer und vor allem für die Mutter. Sie sollte,
allmählich zur Herrschaft gekommen, den Lehrerstand womöglich
überflüssig machen und das Erziehungsgeschäft, wenigstens in den ersten,
entscheidenden Jahren, ganz in die Hand der «Wohnstube» geben.

So ist es Pestalozzi, der Sozialpädagoge, von dem aus allein der
ganze Pestalozzi verstanden und wieder lebendig gemacht werden
kann. Nicht nur seine Methode, sondern auch sein Ringen um den
Begriff und mit der Wirklichkeit, sein Streben aus der Dunkelheit von
Sprache und Ausdruck und sogar sein Schwelgen in der Rührung wurzeln

im Urgrund seines großen Selbtbekenntnisses : «Liebes Volk, ich
will dir aufhelfen.» Von hier aus wollen wir versuchen, uns seinem
währenden Kern zu nähern.

405



II. Die Qrundlagen der Vestahzzianisâien Sozialphilosophie4,

Pestalozzis Denken über die Gesellschaft erwacht gleichzeitig mit
seinem Trieb, sie zu ändern. Die erste, anonym veröffentlichte
Abhandlung des 19jährigen ist jenem späten Spartanerkönig Agis gewidmet,

der im dritten vorchristlichen Jahrhundert den uns durch Plutarch
aufbewahrten Versuch gemacht hat, dem Niedergang seines Staates
durch eine Renaissance der alten, halb sagenhaften lykurgischen
Verfassung zu steuern. Pestalozzis Jugendkreis sah die Verderbnis der
Vaterstadt Zürich, die ja nicht umsonst «Limmat-Athen» hieß, in einer
Verweichlichung der Sitten, der nur durch eine Rückkehr zu
spartanischer Härte und Männlichkeit zu begegnen sei. Von diesem
Ausgangspunkt hat sich Pestalozzi weit entfernt, so sehr auch jenes
Element der männlichen Härte zu den bleibenden Zügen seines Charakters
und Wesens gehört. Etwa 15 Jahre später, in der «Abendstunde eines
Einsiedlers», überrascht uns der halb ekstatisch, halb elegisch
strömende Fluß der Aphorismen, der schon in einer ersten Sammlung
«Wünsche» - kurz nach «Agis»! - an die Oberfläche getaucht war,
nun aber eine noch entschiedenere Richtung auf das Soziale zeigt.

Sie wird am klarsten in jener denkwürdigen Anrede an den jungen
Fürsten im Geisterreich, dessen Sonne gerade damals herrlich aufstieg.

So nämlich spricht Pestalozzi zu Goethe:

«Äußere und innere Menschenhöhe, auf dieser reinen Bahn der
Natur gebildet, ist Vaterstand und Vatersinn gegen niedere Kräfte
und Anlagen.
Mensch in deiner Höhe, wiege den Gebrauch deiner Kräfte nach
diesem Zweck! Vatersinn hoher Kräfte gegen die unentwickelte,
schwache Herde der Menschheit.
Oh Fürst in deiner Höhe!
Oh Goethe in deiner Kraft!
Ist das nicht deine Pflicht, oh Goethe, da deine Bahn nicht ganz
Natur ist?
Schonung der Schwachheit, Vatersinn, Vaterzweck, Vateropfer im
Gebrauch seiner Kraft, das ist reine Höhe der Menschheit.
Oh Goethe in deiner Höhe, ich sehe hinauf von meiner Tiefe,
erzittere, schweige und seufze.

4 Vgl. Wilh. Leibersberger «Pestalozzis sozialpolitische Anschauungen in ihrer
Entwicklung dargestellt», Ludwigsburg 1927, und natürlich die bekannten Bücher
von Paul Natorp, vor allem auch die Aufsäße über Pestalozzi in den «Gesammelten
Abhandlungen zur Sozialpädagogik», Stuttgart 1907, sowie die einschlägigen
Bemerkungen von Alfred Heubaum in seiner «Pestalozzi-Biographie», Berlin 1910,
II. Auflage, besorgt von Karl Muthesius, 1920; besonders Kapitel 7. Aus der
ungeheuren Literatur möchte ich noch den Habilitationsvortrag von Otto Hunziker
«Pestalozzi und Fellenberg» vom 16. Dezember 1878 hervorheben, wieder abgedruckt
in «Heinrich Pestalozzi, Vorträge, Reden und Aufsäße», Zürich, 1927.

406



-.yX ,.-!y..y.y- y.._y y

Deine Kraft ist gleich dem Drang großer Fürsten, die dem Reichsglanz

Millionen Volksseelen opfern.
Reiner Segen der Menschheit, du bist Kraft und Folge des
Glaubens.
Oh meine Zelle, Wonne um dich her! Auch du bist Folge dieses
Glaubens.
Heil mir und meiner Hütte!
Darum, daß die Menschheit an Gott glaubt, ruhe ich in dieser
Hütte5.»

Diese Säfee - in der hebräischen übersegung fast leichter
verständlich, weil notgedrungen vereinfacht, als im deutschen Urtext! -
geben trofe ihrer lyrischen Fassung eine recht genaue Vorstellung von
der Sozialphilosophie ihres 33jährigen Verfassers: er sieht in der
erhöhten Stellung eines Regenten oder Geistesfürsten vor allem die
Verpflichtung und die Gefahr des Mißbrauchs, segnet die eigene niedrige
Hütte, die solchen Verlockungen nicht ausgeseÇt ist und von der aus
das Werk der Liebe zwischen den Menschen in der Gesinnung des
Glaubens getan werden kann. Wenn wir nicht irren, ist Pestalozzi der
erste, der solche Anklagen gegen das «Olympiertum» Goethes - ein
damals noch nicht gängiger Terminus - gerichtet hat. Das soziale
Pathos der breiten leidenden Masserrwendet sichrhiei^gegerrdas^G-enie^
das immer ein einzelnes ist. Mit ähnlicher Wucht ist dieser Ton erst
wieder aus Ludwig Börnes Munde erklungen, in der herrlichen «Denkrede

auf Jean Paul» vom 1. Dezember 1825, in der er Goethe nicht
nennt, aber ihn deutlich seinem «Priester des Rechts und der Liebe»,
dem «sittlichen Sänger» kontrastiert. So zum Beispiel, wenn er sagt:
«Auch er hätte vermocht, mit seinem mächtigen Zauber dem frommen
Tadler ein Lächeln abzuschmeicheln, aber er hat es nicht getan. Er
stritt für Wahrheit, für Recht, für Freiheit und Glauben, und nie
deckte bei ihm die Flagge eines mächtigen Namens sündlich-heilloses
Gut, es den Ungläubigen zuzuführen.» Es klingt fast wie bei Pestalozzi,

wenn Börne sagt: «Mögen wir der stolzen Glocke, die an
seltenen Festtagen majestätisch schallt, unsere Ehrfurcht zollen — unsere
Liebe wird der vertrauten Uhr, die jeden Pulsschlag unseres Herzens
begleitet, die jede Viertelstunde unserer Freude nachtönt, und alle
unsere Schmerzen, Minute nach Minute, von uns nimmt.» Der Schluß
"bringt eine Anspielung auf Prometheus von unheimlich ironischer Kraft
der Umkehrung, wenn es von Jean Paul heißt: «Er ist zurückgekehrt in
seine Heimat; und in welchen Himmel er auch wandere, auf welchem
Stern er auch wohne, er wird in seiner Verklärung seine traute Erde

5 Werke, III, Seite 327, die «Abendstunde», ist auch wieder abgedruckt in der
dreibändigen Auswahl aus «Pestalozzis Werk» von Martin Hürlimann, Zürich, 1927.
über die höchst ephemären Beziehungen «Zwischen Pestalozzi und Goethe»
vergleiche die Monographie von Karl Muthesius.

407



nicht vergessen, nicht seine lieben Menschen, die mit ihm gespielt und
geweint, und geliebt und geduldet, wie er6.»

Als Börne schrieb, war der junge Prometheus längst zum alten
Olympier geworden; Pestalozzi aber fühlte die Möglichkeit einer
solchen Entwicklung fast seherisch voraus.

Wie wirkte sich dieses soziale Pathos aus, wenn es galt, eine der
im Zeitalter vor der Französischen Revolution so zahlreich angebotenen

sozialen Theorien zu ergreifen? Man kann sagen: Pestalozzi
hat sie fast alle benüfet und sich auch zeitweise von ihnen einfangen
lassen, sich aber auf die Dauer keiner einzigen verschrieben, sondern
seine eigene Synthese gesucht. Besonders nahe ist ihm, durch den Einfluß

von Isaak Iselin und der Helvetischen Gesellschaft, der Physio-
kratismus mit seiner Lehre vom volkswirtschaftlichen Kreislauf und
der alleinigen «Fruchtbarkeit» der Bodenarbeit getreten7, aber auch
ihm ist er nicht lange treu geblieben. Schon bei seinem ersten
praktischen Versuch auf dem Neuhof hat er bekanntlich Hausindustrie mit
der Landwirtschaft verbunden und sich damit seine physiokratischen
Freunde zum Teil zu Gegnern gemacht. Auch der überwältigende Einfluß

Rousseaus8 hat in dieser Beziehung nicht vorgehalten. Eben jener
realistische Kern in Pestalozzis Grundstruktur hinderte eine romantische

Rückwendung zu einer Wirtschaftsreform, deren Zukunftsaussichten

ihm zweifelhaft erschienen.

Derselbe Realismus zeigt sich in den sozialpolitischen Diagnosen
über den Zusammenhang zwischen der ökonomischen Lage der Bauern
und deren Geneigtheit zu Aufständen und Revolutionen. Pestalozzi
scheint wiederum der erste zu sein, der in zahlreichen Äußerungen9
die Funktion einer aufsteigenden Klasse in revolutionären Bewegungen
bemerkt hat, die heute, besonders seit den Forschungen von Adalbert
Wahl zur «Vorgeschichte der Französischen Revolution», von der
Wissenschaft fast allgemein anerkannt ist: die verelendeten Bauern
der Vendée erhoben sich für Ldwig XVI., aber die wirtschaftlich
Bessergestellten suchten, als Bundesgenossen des Bürgertums, für ihren
ökonomischen Kraftüberschuß den politischen Ausdruck, der ihnen im
Rahmen der absoluten Monarchie versagt war. Ganz ähnlich warnt
Pestalozzi die Inhaber der städtischen Privilegien vor der Kraft der

6 Börnes Gesammelte Schriften, Reclam, Band I, Seiten 151-168. Nach Walter
Benjamin ist Jean Paul selber Urheber des Begriffs «Olympier» für Goethe. (Mündliche

Mitteilung von Dr. W. "Kraft, Jerusalem.)
7 Vgl. Franz Werneke «Pestalozzi und die Physiokraten», Langensalza, 1927.

Isaak Iselins Pädagogische Schriften sind in Friedrich Manns «Bibliothek pädagogischer

Klassiker» in einem Bande erschienen.
8 Vgl. Otto Hunziker, a. a. O., Seiten 65-92.
9 Vgl. besonders die Revolutionsschriften, die im VIII. Band der Seyffarthschen

Ausgabe gesammelt sind.

408



aufsteigenden Bauern, wenn er auch nicht müde wird, gleichzeitig das
Elend der heruntergekommenen zu schildern10.

Pestalozzi hat seine sozialphilosophischen Grundüberzeugungen,
wie sie sich, lange im Flusse bleibend, doch allmählich zu festeren
Formen kristallisierten, in zwei theoretischen Büchern dargelegt und
außerdem, keineswegs minder lehrreich, in den verschiedenen
Bearbeitungen und Auflagen seines Romans «Lienhard und Gertrud» und
dem Selbstkommentar dazu: «Christoph und Else» abgespiegelt. Der
durchgehende Grundzug ist durchaus patriarchalisch, im Sinne einer
strengen Verpflichtung der Vatergewalten - als die im Roman der
Leutnant, der Pfarrer und der Amtmann auftreten - gegenüber dem
Kinde, dem Volke. Um so bemerkenswerter ist, daß er, bei aller
psychologischen und gnmdsäclichen Abneigung gegen Gewalttaten, tiefes
Verständnis dafür zeigte, als dies allzulange in Unmündigkeit gehaltene

Kind von Volk revolutionär losbrach. Er läßt sich auch nicht
durch die terroristischen Akte der Pariser Massen vom grundsäclichen
Recht der Revolution abdrängen und betont ausdrücklich, daß solche
Ausschreitungen mehr gegen den Zustand sprechen, aus dem die
Revolution hervorgegangen ist, als daß sie etwas über den Zustand
aussagen, in den die Revolution hineingeht. Gewiß wirkte die Tatsache
mit, daß er vom Konvent zum Ehrenbürger der französischen Republik
ernannt worden war und von ihr - vergeblich, wie später von
Napoleon - und übrigens auch von den Kaisern von Österreich und
Rußland - eine direkte Förderung seiner pädagogischen Reformvorschläge

erhoffte, aber vor allem sprach sich doch hier die Einsicht aus,
daß die Inhaber des patriarchalischen Mandats es durch Mißbrauch
verscherzt hatten. Daher findet er sich denn auch bereit, im Jahre 1798
der «Helvetik» - der unter Frankreichs Ägide neu zusammengefaßten
Schweizer Republik - als offizieller Publizist zu dienen. Dieses Amt
findet freilich sein baldiges Ende, als er nach einem Straßenkampf in
Stans ein Häuflein sich ängstlich an eine Mauer drückender, eben
verwaister Kinder sieht und sofort in der Seele erkennt: hier muß ich
helfen, hier ist meine Pflicht.

So zog ihn die praktische Pädagogik immer wieder von der Politik
und der politischen Theorie ab. TroÇdem sind diese nicht gleichgültiges
Nebenwerk für ihn. Die beiden theoretischen Hauptschriften fallen
vor und hinter die Französische Revolution: «über CeseÇgebung und

10 Eine interessante Parallele aus dem Notgebiet der schlesischen Weber bringt
Will-Erich Peuckert, «Volkskunde des Proletariats», Frankfurt a. M., 1931, Seite 77:
«Es ist charakterisch, daß 1843 der Weberaufstand in Langenbielau ausbricht, dem
Ort, von dem es bei Schneer heißt: beinahe überall fand ich in den Häusern, die
mir als die ärmsten bezeichnet wurden, ordentliche Betten, feste Wohnungen und
nicht schlecht bekleidete Menschen ...»

409



Kindermord»11 ins Jahr 1783 und «Meine Nachforschungen über den
Gang der Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechtes» ins
Jahr 179712.

Kein Geringerer als Herder hat die «Nachforschungen» in den
«Erfurter Nachrichten»13 ausführlich besprochen und sofort das
Entscheidende bemerkt, nämlich, daß es sich hier um «erzählende
Philosophie» handelt, um mit Schelling und Franz Rosenzweig zu sprechen.
Wie «Lienhard und Gertrud» sei auch die gegenwärtige Schrift «eine
Geschichte, die Geschiebe eines großen Kampfes und Zwiespaltes;
nicht aber in einzelnen Auftritten zwischen wenigen Personen, sondern
in sämtlichen Zuständen unseres Geschlechts und bei jedem Menschen
in der Folge seiner Verhältnisse und Lagen». Noch in Rousseauscher
Stimmung, aber mit ganz andern Ergebnissen, erzählt Pestalozzi die
Geschichte der menschlichen Gesellschaft in drei Stadien : erstens, dem
des Naturzustandes der ursprünglichen Harmonie, zweitens dem des

gesellschaftlichen Rechtszustandes der Herrschaft und der Gewalt,
drittens dem Zustande der Sittlichkeit, der die Harmonie des
Naturzustandes auf der Höhe einer reich ausgegliederten Entwicklung und
im Lichte eines voll entwickelten menschlichen Selbstbewußtseins wieder

erreichen wird. Das Schema, in vielem Hegel vorwegnehmend,
aber auch in seiner Zeit nicht in allem originell13 a, ist es meines
Wissens in einem entscheidenden Punkte: der Naturzustand wird, für
den Menschen, in einen einzigen Augenblick zusammengedrängt, den
seiner Geburt13b. Gleich nach ihrem Abschluß tritt er unweigerlich in
den objektiven Zusammenhang gesellschaftlicher Kräfte, der ihn nicht
mehr losläßt. Erst die Zukunft wird, durch Erziehung vorbereitet,
eine Gesellschaftsordnung bringen, in der Natur und Kultur - Rous-
seaus unversöhnliche Feinde - sich verbinden und vereinigen werden.

Als Pestalozzi sich in langjähriger, schwerer Arbeit diese Gedanken
klärte und formulierte, stand er in der Krise des Mannes am Ende der
vierziger Jahre. Es ist dieselbe biographische Stunde, in der Tolstoj, in

11 Heute bequem zugänglich in dem schönen Neuabdruck von Karl Wilker,
Leipzig, 1910, später vom Verlag Felix Meiner in die «Philosophische Bibliothek»
übernommen. Bei Seyffarth in Band V, Seiten 343 ff.

12 Seyffarth, Band VII, Seiten 385-519.
13 1797, wieder abgedruckt in «Zur Philosophie und Geschichte», XV; hier

zitiert nach Seyffarths Einleitung, a. a. O., Seite 376.
13a Vgl. z.B. Kants «Ideen zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher

Absicht» von 1784, 4. und 5. SaÇ, sowie seine Rezensionen der Herderschen «Ideen
zur Philosophie der Geschichte der Menschheit» von 1785.

13 b Rein systematisch - wenn auch natürlich nicht philosophiehistorisch - darf
an die kosmologische Spekulation des Empedokles erinnert werden: der Harmoniezustand

des «Sphairos», in dem sich die vier weltbildenden Elemente durch die
Übermacht der Liebe zur «Kugel» einen, dauert jeweils nur einen Augenblick. (W. Ta-
pelles, «Die Vorsokratiker», Stuttgart, 1938, Seite 185.

410



den Fundamenten seines Lebens erschüttert, seine «Beichte» schreibt.
Auch Pestalozzis Buch ist, wiederum, eine Beichte: er schreibt es vor
allem aus dem unabweisbaren Drange, sich selbst über jene Grundfragen

klar zu werden: «Was bin ich? Und was ist das
Menschengeschlecht? Was habe ich getan? Und was tut das Menschengeschlecht?

Ich will wissen, was der Gang meines Lebens, wie es war, aus
mir gemacht hat. Ich will wissen, was der Gang des Lebens, wie er ist,
aus dem Menschengeschlecht macht14.»

Man sieht: es handelt sich um eine vollkommene Parallele zwischen
dem Denken über sich selbst und dem über die gesamte Menschheit:
beide verdunkeln sich gegenseitig, solange er keine Klarheit über sie

hat; beide werden sich gegenseitig erhellen, sowie diese Klarheit
erreicht ist. Er gelangt zu einem gewissen Abschluß, nicht nur in jener
dialektischen Geschichtsphilosophie im Dreischritt, sondern auch in der
praktisch entscheidenden Frage über das Verhältnis zwischen den
Umständen und der Kraft des Menschen selber. Pestalozzi bedient sich

für seine Ergebnisse zweier Formeln, die nicht genau miteinander
übereinstimmen. Er sagt einmal, daß die Umstände den Menschen
machen, aber auch der Mensch die Umstände, und so mag es scheinen,
er beruhige sich bei einer Synthese, die gerade wegen ihres stilistischen
Gleichgewichts die wirkliche Entscheidung wieder offen läßt. Aber
diese fällt in jener zweiten Formel, die vom Menschen sagt, er sei
sehend, wenn er will, und blind, wenn er will, frei, wenn er will, und
Knecht, wenn er will, geradsinnig oder boshaft.

Dies wird das leÇte Wort des Sozialphilosophen Pestalozzi
bleiben; bei allem tiefen Blick für die Macht der gesellschaftlichen
Bedingungen sieht er den AnsaÇpunkt zur Änderung der Welt doch mit
einem leichten, aber entscheidenden Übergewicht beim Menschen
selbst. Viele von uns werden heute meinen - und ich mit ihnen -, daß
hier die grundsäcliche Schwäche des pädagogischen Denkens in seinem
größten Vertreter offenbar wurde, der, leicht begreiflicherweise, den
AnsaÇpunkt der erzieherischen Aktivität mit der Hebelkraft verwechselte,

die das Ganze der Gesellschaft in Bewegung bringen kann. Aber
ohne diese Illusion würde freilich die Pädagogik nicht nur um viele
Niederlagen ärmer sein, sondern auch um einige ihrer größten Siege,
die mitten in diesen Niederlagen erfochten worden sind; die größten
von ihnen durch Pestalozzi selbst.

Diese Verlagerung des, immer sozialpädagogisch bleibenden,
Akzents auf den Jdensdben in der Gesellschaft wirkte sich auch in einer
allmählichen Wandlung von Pestalozzis Stellung zum Staate aus. Seine
spartanisierenden Anfänge weisen dem Staate folgerichtig die schlechthin

entscheidende, wir würden heute sagen : totale, Funktion zu, aber

14 a. a. O., Seite 386.

411



in späteren Jahren kommt Pestalozzi zu immer stärkerem Abscheu

gegen die Staatsvergottung, die ihm vor allem in der Gestalt Napoleons
erschreckend vor Augen trat. Aber auch als der gewaltige Popanz
verschwunden war, setjte sich seine Wirkung, mit der er nicht nur sein
eigenes Volk, sondern vor allem seine Besieger angesteckt hatte, weiter
fort, und Pestalozzi denunziert diesen Tatbestand unerbittlich in den
folgenden Worten:

«Ich habe erst neulich einen bürgerlichen Regierungsstölzling, der
noch vor keinem Jahre vor Bonapartes Konskription seines Söhnchens
wie ein Espenlaub zitterte, jetjt nach seinem Sturz in unserer Mitte
das Wort aussprechen hören: ,Die Kinder gehören nicht den Eltern,
sie gehören dem Staat.' Aber nein, Mitbürger, unsere Kinder gehören
gottlob noch uns und durch uns, und durch niemand anders dem
Vaterland, dem Staat. das Wort unseres eitlen, verirrten Stölz-
lings... sagt indessen selbst nicht weniger als: der Mann muß die
Ansprüche seiner kollektiven Existenz als die höchste ob ihm waltende
und ihn allein beherrschende Gewalt anerkennen. Das Wort sagt
nichts weniger als : die kollektive Existenz unseres Geschlechts ist ihm
alles, seine Individualität und ihr Recht ist ihm nichts. Es sagt nichts
weniger als-, der Mensch muß seine Individualität und ihr heiliges
Recht der kollektiven Existenz unseres Geschlechts aufopfern, wenn
und wo und wie diese es begehrt. Das Wort sagt nichts weiter als:
der Mensch gehört der Welt, er gehört nicht Gott und nicht mehr sich
selbst, er gehört nicht der heiligen Macht des Souveräns, er gehört
jedem Gewaltsrecht seiner Behörden. - Das ist zuviel - das ist
zuviel!-15»

Der flammende Ton dieser Worte zeigt, daß Pestalozzis innerstes
Herz aus ihnen anklagt. Sie erlauben uns, seine sozialphilosophische
Lehre noch einmal dahin zusammenzufassen, daß zwar die Qemein-
sdhaft der Menschen ihr Hauptanliegen in Politik und Pädagogik ist,
daß sie aber nur dann zur echten Menschengemeinschaft werden kann,
wenn sie in Ehrfurcht vor jedem Einzelnen diesem das Höchstmaß
seiner Entwicklung und seiner Rechte sichert. Diese Gesinnung beseelt
auch Pestalozzis Sozialpädagogik. (Fortsetzung folgt)

Deutschland im Sommer 1947

Die Arbeit der religiösen Sozialisten geht in einer sehr erfreulichen
Weise weiter. Die Aufgaben wachsen. Leider fehlt es an arbeitenden
Kräften. Alle die, die heute in einem Amte stehen, sind so belastet, daß
es übermenschlicher Anstrengung bedarf, daneben noch unserer
Bewegung zu dienen.

18 Werke, XII, Seite 102 f., vgl. Leibersberger, a.a.O., Seite 113 f., und Max
Konzelmann, «Pestalozzi - Ein Versuch», Zürich und Leipzig, 1926, Seite 109 f.

412


	Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik. I., Über die Schwerverständlichkeit Pestalozzis ; II., Die Grundlagen der Pestalozzianischen Sozialphilosophie

