Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 9

Artikel: Pestalozzi als Pionier der Sozialpadagogik. I., Uber die
Schwerverstandlichkeit Pestalozzis ; Il., Die Grundlagen der
Pestalozzianischen Sozialphilosophie

Autor: Simon, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In dieser Solidarisierung mit den Untersten, mit den Opfern der
Diamonenherrschaft, indem man nicht ihr Schicksal mit einigem Be-
dauern verfolgt, sondern indem man es teilt, so — und erst so! — wird
man zum zweitenmal inne, dafl das Bése, das Unmenschliche, das
Menschenschinderische nicht sein, nicht bleiben darf. Da lernt man
das klare, entschiedene Nein. Da lernt man glauben: dafl man es
nicht ertragen, nicht verharmlosen, sich nicht damit abfinden darf, daf3
es iiberwunden, ausgetrieben werden muf}, aus legter und hochster
Notwendigkeit, um Gottes und des Menschen willen. Daf} es fallen
mufd und wird.,

Wer die Welt ganz mit Gott erlebt und wer sie mit dem Geringsten
zusammen erlebt, der wird die Wahrheit erkennen, der wird in der
Schau und in der Kraft des Reiches, des Gottes- und des Menschen-
reiches leben. Vor dieser Haltung werden die bosen Geister weichen,
alle. Otto Hiirlimann.

Pestalozzi als Pionier der Sozialpidagogik

von Dr. Ernst Simon, Universitit Jerusalem
(Aus dem Hebriischen tibersetst)

1. Uber die Shwerverstindlichkeit Pestalozzis

Pestalozzi ist einer der schwerstverstindlichen und schwerstzuging-
lichen Schriftsteller, Als ein Schriftsteller wider Willen, der fast nur
dann schrieb, wenn ihm die praktische Titigkeit versagt war, ringt er
mit dem sprachlichen Ausdruck, ja, mit dessen orthographisch korrekter
Wiedergabe, weit mehr noch als seine Zeitgenossen. Als ein Mann des
Denkzwanges ohne systematische Denkschulung sucht er den strengen
Begriff, den er eher in immer enger werdenden Spiralen umkreist, als
dafl er ihn mit einem scharfen Wort trife. Ja, sein Verhiltnis zur Be-
griffssprache selbst ist problematisch, und der Ausruf aus der «Abend-
stunde» vom Jahre 1779: «Wenn Flammen des Jammers tiber deinem
Scheitel brennen und dich zerstéren — trostet dich dieses Gerede der
Weisen?»? gilt fiir viele seiner Lebensstunden.

Eine zweite Schwierigkeit beruht in der scheinbaren Sentimentali-
tit seines Stils, die er aber mit vielen seiner Zeitgenossen gemeinsam
hat, Wieviel wurde damals geweint, und wie heifle Trinen wurden
vergossen, in der Wirklichkeit und auf dem Papier! Pestalozzi war

1 Rede zum 200. Geburtstag Pestalozzis (12. Januar 1946), gehalten im Audi-
torium Maximum der Hebriischen Universitit Jerusalem.

2 Pestalozzis Gesammelte Werke, Ed. L. W. Seiffarth, Liegnits, 1899, III. Band,
Seite 321.

403



auch im Leben leicht gertihrt, und sein heftiges, hochst unstoisches
Temperament breitete sich nach allen Extremen hin schnell und hitig
aus. Im ersten Band von «Lienhard und Gertrud» habe ich mindestens
elf Trinenszenen gezihlt, und das ist sicher eine recht unvollstindige
Statistik. Trotgdem ist diese Sentimentalitit héchst scheinbar. Hinter
dem Nebelschleier ihrer Trinen verbirgt sich eine wirklichkeitsnahe
Gestalt. Wie die jedes Kiampfers um die Verwandlung der Realitit
stofdt sich Pestalozzi zwar immer wieder an ihr blutig, lernt sie aber
gerade dadurch in steigendem Mafle kennen und meistern. Es bedarf
eingehender Analyse, um diesen realen Pestalozzi aus der Aura seines
rithrseligen Stils herauszuldsen. |

Auf eine weitere Schwierigkeit hat Friedrich Delekat in seinem
bedeutenden Pestalozzibuch aufmerksam gemacht®: er spricht zwar
in der Redeweise des deutschen philosophischen Idealimus — dem sein
Begriff der aktiven Anschauung, zum Unterschied von der noch durch-
aus passiven des Comenius, auch systematisch nahe ist, so daf$ Paul
Natorp ihn fiir die Kantsche Philosophie mit in Anspruch nehmen
konnte —, aber er ist in Wirklichkeit ein Denker aus dem Glauben,
dem sich die Kreatur, der von Gott geschaffene Mensch, keinesfalls
in das autonome Subjekt der erzeugenden Vernunft verwandelt hat.
Auch hier wieder gilt es, den religiosen Kern aus seiner idealistischen
Sprachhiille zu befreien.

Und noch auf anderes hat Delekat, in dhnlichem Zusammenhang,
hingewiesen, was sich freilich jedem ernsten Leser aufdriingt: fast alle
Biicher Pestalozzis sind ein sonderbares Gemisch von Autobiographie
und systematischer Darlegung. Er muf§ immer wieder die Erzihlung
seines Lebenskampfes von vorn beginnen, sie bis zum gegenwirtigen
Augenblick fithren und hat sich dann erst so weit vom zugleich lasten-
den und befruchtenden Drudck der Vergangenheit freigesprochen, dafd
er nun auch die ihm jeweils aktuellen Gedanken theoretisch darlegen
kann. Dies vereinfacht die Lektiire nicht, bereichert aber ihren Ertrag,
wenn der Leser gewillt ist, sich den religiosen Antrieb dieser autobio-
graphisch-systematischen Haltung zu eigen zu machen: den Glauben
daran, daf3 das Schicksal der Welt immer wieder im Lebenslauf und
in der Lebenshaltung des einzelnen Menschen mit entschieden wird.

Die grofite Schwierigkeit aber ist am bekanntesten, freilich auch
am wenigsten iberwunden: sie beruht auf dem falschen, dem ver-
falschenden Nachruhm, der sich an Werk und Gestalt Pestalozzis, wie

8 «Johann Heinrich Pestalozzi, der Mensch, der Philosoph und der Erziecher»,
Leipzig 1926. Die offenbar #hnlich gerichtete Arbeit von Karl Wiirzburger «Der
Angefochtene» ist mir hier nicht zuginglich, doch konnte ich ihre Hauptthese aus
einem Aufsat von Erwin Brunner «Pestalozzi, der Christ» in der «Neuen Ziircher
Zeitunég», Jahrgang 1944, erkennen. — Vgl. auch A. Heubaum «Pestalozzi», Berlin,
1910, Seite 336.

404



an die der meisten wirklich Groflen und daher prinzipiell Unverstan-
denen, geheftet hat und noch heftet. Pestalozzi wurde berithmt als ein
Volksschriftsteller mit «Lienhard und Gertrud», dessen erster Band
im Jahre 1781, gleichzeitig mit Schillers «Rdubern» und Kants «Kritik
der reinen Vernunft», erschien; er wurde einflufireich und fiir Jahr-
zehnte hinaus zu einem posthumen Machtfaktor durch seine «Me-
thode», von der ein geistreicher Franzose ihrem Schopfer nicht zu
Unrecht gesagt hat: «Vous voulez mécaniser I'éducation.» Diese Me-
thode ging von der ungliicklichen Vorstellung aus, die «elementaren»
Atome der Wissensficher seien auch die am leichtesten zuginglichen,
das heifSt also, man lerne sprechen nicht durch Sige, sondern durch
Toéne und Silben, zeichnen nicht durch noch so primitive Gestalten,
sondern durch Striche, singen nicht durch Lieder, sondern durch Téne.
Erst die neuere Psychologie mit ihrer Entdeckung der seelischen Ganz-
heit und der «Gestalt» hat der pestalozzianischen Methode endgiiltig
ein Ende bereitet, wie man sagen muf3: zum Segen des Unterrichts,
und zwar gerade des Elementarunterrichts, der Pestalozzi so sehr am
Herzen lag. Bleibt er also der Mann eines verfehlten didaktischen Ver-
suchs, der insbesondere in der preuflischen Volksschule zur langen
- Herrschaft gekommen ist, und ist uns sein Name nichts als der Triger
eines groflen Irrtums?

Wir fithlen alle, da3 dem nicht so ist, aber wir miissen auch formu-
liert aussprechen kénnen, warum dem nicht so ist. Die Antwort ergibt
sich, wenn wir nach dem Motiv fragen, das hinter Pestalozzis Leiden-
schaft fiir seine Methode steht. Dies Motiv ist — wie Natorp wohl als
erster wieder betont hat — ein sozialpddagogisches: er sucht die «ein-
fachsten Elemente» der Lehrficher, um das Licht der Bildung auch in
den Keller des Menschenhauses zu bringen, in dem die Masse der
Bevélkerung in Armut, Schmuts und Dunkelheit lebt. Die «Methode»
sollte eine Emanzipationstat fiir die piadagogisch Unterdriickten sein:
fiir den Dorfschullehrer und vor allem fiir die Mutter. Sie sollte, all-
mihlich zur Herrschaft gekommen, den Lehrerstand woméglich tiber-
flissig machen und das Erziehungsgeschift, wenigstens in den ersten,
entscheidenden Jahren, ganz in die Hand der «Wohnstube» geben.

So ist es Pestalozzi, der Sozialpidagoge, von dem aus allein der
ganze Pestalozzi verstanden und wieder lebendig gemacht werden
kann. Nicht nur seine Methode, sondern auch sein Ringen um den
Begriff und mit der Wirklichkeit, sein Streben aus der Dunkelheit von
Sprache und Ausdruck und sogar sein Schwelgen in der Rithrung wur-
zeln im Urgrund seines groflen Selbtbekenntnisses: «Liebes Volk, ich
will dir aufhelfen.» Von hier aus wollen wir versuchen, uns seinem
wihrenden Kern zu nihern.

405



II. Die Grundlagen der Pestalozzianischen Sozialphilosophie®

Pestalozzis Denken tiber die Gesellschaft erwacht gleichzeitig mit
seinem Trieb, sie zu dndern. Die erste, anonym vertdffentlichte Ab-
handlung des 19jihrigén ist jenem spiten Spartanerkonig Agis gewid-
met, der im dritten vorchristlichen Jahrhundert den uns durch Plutarch
aufbewahrten' Versuch-gemacht hat, dem Niedergang seines Staates
durch eine Renaissance der alten, halb sagenhaften lykurgischen Ver-
fassung zu steuern. Pestalozzis Jugendkreis sah die Verderbnis der
Vaterstadt Ziirich, die ja nicht umsonst «Limmat-Athen» hief}, in einer
Verweichlichung der Sitten, der nur durch eine Riickkehr zu sparta-
nischer Hirte und Minnlichkeit zu begegnen sei. Von diesem Aus-
gangspunkt hat sich Pestalozzi weit entfernt, so sehr auch jenes Ele-
ment der mannlichen Hirte zu den bleibenden Ziigen seines Charakters
und Wesens gehort, Etwa 15 Jahre spiter, in der «Abendstunde eines
Einsiedlers», tiberrascht uns der halb ekstatisch, halb elegisch stro-
mende Fluff der Aphorismen, der schon in einer ersten Sammlung
«Wiinsche» — kurz nach «Agis»! — an die Oberfliche getaucht war,
nun aber eine noch entschiedenere Richtung auf das Soziale zeigt.

Sie wird am klarsten in jener denkwiirdigen Anrede an den jungen
Firsten im Geisterreich, dessen Sonne gerade damals herrlich aufstieg.

So namlich spricht Pestalozzi zu Goethe:

«Auflere und innere Menschenhéhe, auf dieser reinen Bahn der
Natur gebildet, ist Vaterstand und Vatersinn gegen niedere Krifte
und Anlagen, _

Mensch in deiner Hohe, wiege den Gebrauch deiner Krifte nach
diesem Zwedk! Vatersinn hoher Krifte gegen die unentwidkelte,
schwache Herde der Menschheit,

Oh Fiirst in deiner Hohe!

Oh Goethe in deiner Kraft!

Ist das nicht deine Pflicht, oh Goethe, da deine Bahn nicht ganz
Natur ist?

Schonung der Schwachheit, Vatersinn, Vaterzweck, Vateropfer im
Gebraudh seiner Kraft, das ist reine Hohe der Menschheit.

Oh Goethe in deiner Hohe, ich sehe hinauf von meiner Tiefe,
erzittere, schweige und seufze.

4 Vgl. Wilh. Leibersberger «Pestalozzis sozialpolitische Anschauungen in ihrer
Entwicklung dargestellt», Ludwigsburg 1927, und natiirlich die bekannten Biicher
von Paul Natorp, vor allem auch die Aufsite iiber Pestalozzi in den «Gesammelten
Abhandlungen zur Sozialpidagogik», Stuttgart 1907, sowie die einschligigen Be-
merkungen von Alfred Heubaum in seiner «Pestalozzi-Biographie», Berlin 1910,
II. Auflage, besorgt von Karl Muthesius, 1920; besonders Kapitel 7. Aus der un-
geheuren Literatur méchte ich noch den Habilitationsvortrag von Otto Hunziker
«Pestalozzi und Fellenberg» vom 16. Dezember 1878 hervorheben, wieder abgedruckt
in «Heinrich Pestalozzi, Vortrige, Reden und Aufsige», Ziirich, 1927,

406



Deine Kraft ist gleich dem Drang grofler Fiirsten, die dem Reichs-
glanz Millionen Volksseelen opfern.

Reiner Segen der Menschheit, du bist Kraft und Folge des
Glaubens. .

Oh meine Zelle, Wonne um dich her! Auch du bist Folge dieses
Glaubens.

Heil mir und meiner Hiitte!

Darum, dafl die Menschheit an Gott glaubt, ruhe ich in dieser
Hiitte® » - ,

Diese Sitse — in der hebriischen Uberseung fast leichter ver-
stindlich, weil notgedrungen vereinfacht, als im deutschen Urtext! —
geben trots ihrer lyrischen Fassung eine recht genaue Vorstellung von
der Sozialphilosophie ihres 33jihrigen Verfassers: er sieht in der er-
hohten Stellung eines Regenten oder Geistesfiirsten vor allem die Ver-
pflichtung und die Gefahr des MifSbrauchs, segnet die eigene niedrige
Hiitte, die solchen Verlockungen nicht ausgesetst ist und von der aus
das Werk der Liebe zwischen den Menschen in der Gesinnung des
Glaubens getan werden kann. Wenn wir nicht irren, ist Pestalozzi der
erste, der solche Anklagen gegen das «Olympiertum» Goethes — ein
damals noch nicht gingiger Terminus — gerichtet hat. Das soziale Pa- :
thos der breiten leidenden Massen wendet sich-hier gegen das Genie,— ————
das immer ein einzelnes ist. Mit dhnlicher Wucht ist dieser Ton erst
wieder aus Ludwig Bérnes Munde erklungen, in der herrlichen «Denk-
rede auf Jean Pauls vom 2. Dezember 1825, in der er Goethe nicht
nennt, aber ihn deutlich seinem «Priester des Rechts und der Liebe»,
dem «sittlichen Singer» kontrastiert. So zum Beispiel, wenn er sagt:
«Auch er hitte vermocht, mit seinem michtigen Zauber dem frommen
Tadler ein Licheln abzuschmeicheln, aber er hat es nicht getan. Er
stritt fiir Wahrheit, fiir Recht, fiir Freiheit und Glauben, und nie
deckte bei ihm die Flagge eines michtigen Namens siindlich-heilloses
Gut, es den Ungliubigen zuzufithren.» Es klingt fast wie bei Pesta-
lozzi, wenn Borne sagt: «Mogen wir der stolzen Glocke, die an sel-
tenen Festtagen majestitisch schallt, unsere Ehrfurcht zollen — unsere
Liebe wird der vertrauten Uhr, die jeden Pulsschlag unseres Herzens
begleitet, die jede Viertelstunde unserer Freude nachtont, und alle
unsere Schmerzen, Minute nach Minute, von uns nimmt.» Der Schluf}
bringt eine Anspielung auf Prometheus von unheimlich ironischer Kraft
der Umkehrung, wenn es von Jean Paul heifit: «Er ist zuriickgekehrt in
seine Heimat; und in welchen Himmel er auchi wandere, auf welchem
Stern er auchh wohne, er wird in seiner Verklirung seine traute Erde

5 Werke, III, Seite 327, die «Abendstunde», ist auch wieder abgedruckt in der
dreibiandigen Auswahl aus «Pestalozzis Werk» von Martin Hiirlimann, Ziirich, 1927.
Uber die héchst ephemiren Beziehungen «Zwischen Pestalozzi und Goethe» ver-
gleiche die Monographie von Karl Muthesius.

407



nicht vergessen, nicht seine lieben Menschen die mit ihm gespielt und
geweint, und gehebt und geduldet, wie er®.»

Als Borne schrieb, war der junge Prometheus lingst zum alten
Olympier geworden; Pestalozzi aber fithlte die Moglichkeit einer sol-
~ chen Entwicklung fast seherisch voraus.

Wie wirkte sich dieses soziale Pathos aus, wenn es galt, eine der
im Zeitalter vor der Franzésischen Revolution so zahlreich angebo-
tenen sozialen Theorien zu ergreifen? Man kann sagen: Pestalozzi
hat sie fast alle beniist und sich auch zeitweise von ihnen einfangen
lassen, sich aber auf die Dauer keiner einzigen verschrieben, sondern
seine eigene Synthese gesucht, Besonders nahe ist ihm, durch den Ein-
fluf} von Isaak Iselin und der Helvetischen Gesellschaft der Physio-
kratismus mit seiner Lehre vom volkswirtschaftlichen Kreislauf und
der alleinigen «Fruchtbarkeit» der Bodenarbeit getreten”, aber auch
thm ist er nicht lange treu geblieben. Schon bei seinem ersten prak-
tischen Versuch auf dem Neuhof hat er bekanntlich Hausindustrie mit
der Landwirtschaft verbunden und sich damit seine physiokratischen
Freunde zum Teil zu Gegnern gemacht. Auch der iiberwiltigende Ein-
flufl Rousseaus® hat in dieser Beziehung nicht vorgehalten. Eben jener
realistische Kern in Pestalozzis Grundstruktur hinderte eine roman-
tische Ridkwendung zu einer Wirtschaftsreform, deren Zukunftsaus-
sichten ihm zweifelhaft erschienen.

Derselbe Realismus zeigt sich in den sozialpolitischen Diagnosen
tiber den Zusammenhang zwischen der 6konomischen Lage der Bauern
und deren Geneigtheit zu Aufstinden und Revolutionen. Pestalozzi
scheint wiederum der erste zu sein, der in zahlreichen Auflerungen®
die Funktion einer aufsteigenden Klasse in revolutioniren Bewegungen
bemerkt hat, die heute, besonders seit den Forschungen von Adalbert
Wahl zur «Vorgeschlchte der Franzosischen Revolution», von der
Wissenschaft fast allgemein anerkannt ist: die verelen‘deten Bauern
der Vendée erhoben sich fir Ldwig XVI., aber die wirtschaftlich
Bessergestellten suchten, als Bundesgenossen des Biirgertums, fiir ihren
okonomischen Kraftiiberschuf den politischen Ausdrudk, der ihnen im
Rahmen der absoluten Monarchie versagt war. Ganz dhnlich warnt
Pestalozzi die Inhaber der stidtischen Privilegien vor der Kraft der

6 Bornes Gesammelte Schriften, Reclam, Band 1, Seiten 151-168. Nach Walter
Benjamin ist Jean Paul selber Urheber des Begrrﬁs «Olymp1er» fir Goethe. (Miind-
liche Mitteilung von Dr, W, Kraft, Jerusalem.)

7 Vgl. Franz Werneke «Pestalozzi und die Physiokraten», Langensalza, 1927.
Isaak Iselms Padagogische Schriften sind in Friedrich Manns «Bibliothek padago-
gischer Klassiker» in einem Bande erschienen. _

8 Vgl. Otto Hunziker, a.a. O., Seiten 65-92.

9 Vgl. besonders die Revoluﬁonsschr:ften die im VIII. Band der Seyffarthschen
Ausgabe gesammelt sind.

408



aufsteigenden Bauern, wenn er auch nicht miide wird, gleichzeitig das
Elend der heruntergekommenen zu schildern®. _

Pestalozzi hat seine sozialphilosophischen Grundiiberzeugungen,
wie sie sich, lange im Flusse bleibend, doch allmihlich zu festeren
Formen kristallisierten, in zwei theoretischen Biichern dargelegt und
auflerdem, keineswegs minder lehrreich, in den verschiedenen Bear-
beitungen und Auflagen seines Romans «Lienhard und Gertrud» und
dem Selbstkommentar dazu: «Christoph und Else» abgespiegelt. Der
durchgehende Grundzug ist durchaus patriarchalisch, im Sinne einer
strengen Verpflichtung der Vatergewalten — als die im Roman der
Leutnant, der Pfarrer und der Amtmann auftreten — gegeniiber dem
Kinde, dem Volke. Um so bemerkenswerter ist, daf} er, bei aller psy-
chologischen und grundsislichen Abneigung gegen Gewalttaten, tiefes
Verstandnis dafiir zeigte, als dies allzulange in Unmiindigkeit gehal-
tene Kind von Volk revolutiondr losbrach. Er 1afit sich auch nicht
durch die terroristischen Akte der Pariser Massen vom grundsitslichen
Recht der Revolution abdringen und betont ausdriicklich, daf} solche
Ausschreitungen mehr gegen den Zustand sprechen, aus dem die Re-
-volution hervorgegangen ist, als daf sie etwas {iber den Zustand aus-
sagen, in den die Revolution hineingeht. Gewif§ wirkte die Tatsache
mit, daf$ er vom Konvent zum Ehrenbiirger der franzésischen Republik
ernannt worden war und von ihr — vergeblich, wie spiter von Na-
poleon — und {ibrigens auch von den Kaisern von Osterreich und
Ruflland - eine direkte Forderung seiner padagogischen Reformvor-
schlige erhoffte, aber vor allem sprach sich doch hier die Einsicht aus,
daf3 die Inhaber des patriarchalischen Mandats es durch Miflbrauch
verscherzt hatten. Daher findet er sich denn auch bereit, im Jahre 1798
der «Helvetik» — der unter Frankreichs Agide neu zusammengefafiten
Schweizer Republik — als offizieller Publizist zu dienen. Dieses Amt
findet freilich sein baldiges Ende, als er nach einem Straflenkampf in
Stans ein Hiuflein sich dngstlich an eine Mauer driickender, eben ver-
waister Kinder sieht und sofort in der Seele erkennt: hier muf} ich
helfen, hier ist meine Pflicht.

So zog ihn die praktische Pidagogik immer wieder von der Politik
und der politischen Theorie ab. Trosdem sind diese nicht gleichgiiltiges
Nebenwerk fiir ihn. Die beiden theoretischen Hauptschriften fallen
vor und hinter die Franzosische Revolution: «Uber Gesetsgebung und

10 Eine interessante Parallele aus dem Notgebiet der schlesischen Weber bringt
"Will-Erich Peuckert, «Volkskunde des Proletariats», Frankfurt a. M., 1931, Seite 77:
«Es ist charakterisch, dafl 1843 der Weberaufstand in Langenbielau ausbricht, dem
‘Ort, von dem es bei Schneer heifdt: ... beinahe dberall fand ich in den Hausern, die
mir als die drmsten bezeichnet wurden ordentliche Betten, feste Wohnungen "und
nicht schlecht bekleidete Menschen ..

409



Kindermord»'! ins Jahr 1783 und «Meine Nachforschungen {iber den
Gang der Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechtes» ins
Jahr 17972, | ‘ '

Kein Geringerer als Herder hat die «Nachforschungen» in den
«Erfurter Nachrichten»'® ausfithrlich besprochen und sofort das Ent-
scheidende bemerkt, nimlich, daf} es sich hier um «erzihlende Philo-
sophie» handelt, um mit Schelling und Franz Rosenzweig zu sprechen.
Wie «Lienhard und Gertrud» sei auch die gegenwirtige Schrift «eine
Geschichte, die Geschiche eines groflen Kampfes und Zwiespaltes;
nicht aber in einzelnen Auftritten zwischen wenigen Personen, sondern
in simtlichen Zustinden unseres Geschlechts und bei jedem Menschen
in der Folge seiner Verhiltnisse und Lagen». Noch in Rousseauscher
Stimmung, aber mit ganz andern Ergebnissen, erzihlt Pestalozzi die
Geschichte der menschlichen Gesellschaft in drei Stadien: erstens, dem
des Naturzustandes der urspriinglichen Harmonie, zweitens dem des
gesellschaftlichen Rechtszustandes der Herrschaft und der Gewalt,
drittens dem Zustande der Sittlichkeit, der die Harmonie des Natur-
zustandes auf der Hohe einer reich ausgegliederten Entwicklung und
im Lichte eines voll entwickelten menschlichen Selbstbewufitseins wie-
~der erreichen wird. Das Schema, in vielem Hegel vorwegnehmend,
aber auch in seiner Zeit nicht in allem originell'®*#, ist es meines
Wissens in einem entscheidenden Punkte: der Naturzustand wird, fir
den Menschen, in einen einzigen Augenblick zusammengedringt, den
seiner Geburt®®, Gleich nach ihrem Abschluf} tritt er unweigerlich in
den objektiven Zusammenhang gesellschaftlicher Krifte, der thn nicht
mehr loslifit. Erst die Zukunft wird, durch Erziehung vorbereitet,
eine Gesellschaftsordnung bringen, in der Natur und Kultur — Rous-
seaus unversdhnliche Feinde! — sich verbinden und vereinigen werden.

Als Pestalozzi sich in langjihriger, schwerer Arbeit diese Gedanken
kliarte und formulierte, stand er in der Krise des Mannes am Ende der
vierziger Jahre. Es ist dieselbe biographische Stunde, in der Tolstoj, in

11 Heute bequem zuginglich in dem schénen Neuabdruck von Karl Wilker,
Leipzig, 1910, spiter vom Verlag Felix Meiner in die «Philosophische Bibliothek»
tibernommen, Bei Seyffarth in Band V, Seiten 343 ff.

12 Seyffarth, Band VII, Seiten 385-519.

18 1797, wieder abgedruckt in «Zur Philosophie und Geschichte», XV; hier
zitiert nach Seyffarths Einleitung, a.a. O., Seite 376.

13a Vgl. z. B. Kants «Ideen zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher
Absicht» von 1784, 4. und 5. Sats, sowie seine Rezensionen der Herderschen «Ideen
zur Philosophie der Geschichte der Menschheit» von 1785. '

13b Rein systematisch — wenn auch natiirlich nicht philosophichistorisch — darf
an die kosmologische Spekulation des Empedokles erinnert werden: der Harmonie-
zustand des «Sphairos», in dem sich die vier weltbildenden Elemente durch die Uber-
macht der Liebe zur «Kugel» einen, dauert jeweils nur einen Augenblick. (W. Ta-
pelles, «Die Vorsokratiker», Stuttgart, 1938, Seite 185.

410



den Fundamenten seines Lebens erschiittert, seine «Beichte» schreibt.
Auch Pestalozzis Buch ist, wiederum, eine Beichte: er schreibt es vor
allem aus dem unabweisbaren Drange, sich selbst tiber jene Grund-
fragen klar zu werden: «Was bin ich? Und was ist das Menschen-
geschlecht? Was habe ich getan? Und was tut das Menschengeschlecht?

Ich will wissen, was der Gang meines Lebens, wie es war, aus
mir gemacht hat. Ich will wissen, was der Gang des Lebens, wie er ist,
aus dem Menschengeschlecht macht**.»

Man sieht: es handelt sich um eine vollkommene Parallele zwischen
dem Denken tiber sich selbst und dem {iber die gesamte Menschheit:
beide verdunkeln sich gegenseitig, solange er keine Klarheit tiber sie
hat; beide werden sich gegenseitig erhellen, sowie diese Klarheit er-
reicht ist. Er gelangt zu einem gewissen Abschluf3, nicht nur in jener
dialektischen Geschichtsphilosophie im Dreischritt, sondern auch in der
praktisch entscheidenden Frage tiber das Verhiltnis zwischen den Um-
stinden und der Kraft des Menschen selber. Pestalozzi bedient sich
fiir seine Ergebnisse zweier Formeln, die nicht genau miteinander
iibereinstimmen, Er sagt einmal, dafl die Umstinde den Menschen
machen, aber auch der Mensch die Umstinde, und so mag es scheinen,
er beruhige sich bei einer Synthese, die gerade wegen ihres stilistischen
Gleichgewichts die wirkliche Entscheidung wieder offen 1a3t. Aber
diese fillt in jener zweiten Formel, die vom Menschen sagt, er sei
sehend, wenn er will, und blind, wenn er will, frei, wenn er will, und
Knecht, wenn er will, geradsinnig oder boshaft. |

Dies wird das leste Wort des Sozialphilosophen Pestalozzi blei-
ben; bei allem tiefen Blick fiir die Macht der gesellschaftlichen Bedin-
gungen sieht er den Ansagpunkt zur Anderung der Welt doch mit
einem leichten, aber entscheidenden Ubergewicht beim Menschen
selbst. Viele von uns werden heute meinen — und ich mit ihnen —, daf}
hier die grundsisliche Schwiche des pidagogischen Denkens in seinem
grofiten Vertreter offenbar wurde, der, leicht begreiflicherweise, den
Ansatpunkt der erzieherischen Aktivitit mit der Hebelkraft verwech-
selte, die das Ganze der Gesellschaft in Bewegung bringen kann. Aber
ohne diese Illusion wiirde freilich die Pidagogik nicht nur um viele
Niederlagen drmer sein, sondern auch um einige ihrer grofiten Siege,
die mitten in diesen Niederlagen erfochten worden sind; die grofiten
von ihnen durch Pestalozzi selbst. '

Diese Verlagerung des, immer sozialpidagogisch bleibenden, Ak-
zents auf den Menschen in der Gesellschaft wirkte sich auch in einer
allmahlichen Wandlung von Pestalozzis Stellung zum Staate aus. Seine
spartanisierenden Anfinge weisen dem Staate folgerichtig die schlecht-
hin entscheidende, wir wiirden heute sagen: totale, Funktion zu, aber

14 3 a. 0., Seite 386.

411



in spiteren Jahren kommt Pestalozzi zu immer stirkerem Abscheu
gegen die Staatsvergottung, die ithm vor allem in der Gestalt Napoleons
erschreckend vor Augen trat. Aber auch als der gewaltige Popanz ver-
schwunden war, setste sich seine Wirkung, mit der er nicht nur sein
eigenes Volk, sondern vor allem seine Besieger angesteckt hatte, weiter
fort, und Pestalozzi denunziert diesen Tatbestand unerbittlich in den
folgenden Worten:

«Ich habe erst neulich einen biirgerlichen Regierungsstolzling, der
noch vor keinem Jahre vor Bonapartes Konskription seines Sohnchens
wie ein Espenlaub zitterte, jegt nach seinem Sturz in unserer Mitte
das Wort aussprechen horen: Die Kinder gehoren nicht den Eltern,
sie gehdren dem Staat.” Aber nein, Mitbiirger, unsere Kinder gehdren
gottlob noch uns und durch uns, und durch niemand anders dem
Vaterland, dem Staat... das Wort unseres eitlen, verirrten Stolz-
lings . .. sagt indessen selbst nicht weniger als: der Mann muf} die
Anspriiche seiner kollektiven Existenz als die hdchste ob ihm waltende
und ihn allein beherrschende Gewalt anerkennen, Das Wort sagt
nichts weniger als: die kollektive Existenz unseres Geschlechts ist ihm
alles, seine Individualitit und ihr Recht ist ihm nichts, Es sagt nichts
weniger als: der Mensch mufl seine Individualitit und ihr heiliges
Recht der kollektiven Existenz unseres Geschlechts aufopfern, wenn
und wo und wie diese es begehrt. Das Wort sagt nichts weiter als:
der Mensch gehort der Welt, er gehért nicht Gott und nicht mehr sich
selbst, er gehort nicht der heiligen Macht des Souverins, er gehort
jedlemmGewaltsrecht seiner Behdrden. — Das ist zuviel — das ist zu-
viel! —*°»

Der flammende Ton dieser Worte zeigt, daf3 Pestalozzis innerstes
Herz aus ihnen anklagt. Sie erlauben uns, seine sozialphilosophische
Lehre noch einmal dahin zusammenzufassen, daf3 zwar die Gemein-
schaft der Menschen ihr Hauptanliegen in Politik und Pidagogik ist,
daf3 sie aber nur dann zur echten Menschengemeinschaft werden kann,
wenn sie in Ehrfurcht vor jedem Einzelnen diesem das Hochstmaf3
seiner Entwicklung und seiner Rechte sichert. Diese Gesinnung beseelt
auch Pestalozzis Sozialpidagogik. (Fortsetzung folgt)

" Deutschland im Sommer 1947

Die Arbeit der religiésen Sozialisten geht in einer sehr erfreulichen
Weise weiter. Die Aufgaben wachsen. Leider fehlt es an arbeitenden
Kriften, Alle die, die heute in einem Amte stehen, sind so belastet, daf3
es iibermenschlicher Anstrengung bedarf, daneben noch unserer Be-
wegung zu dienen. , :

15 Werke, XII, Seite 102 f., vgl. Leibersberger, a. a. O., Seite 113 f., und Max
Konzelmann, «Pestalozzi — Ein Versuch», Ziirich und Leipzig, 1926, Seite 109 f.

412



	Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik. I., Über die Schwerverständlichkeit Pestalozzis ; II., Die Grundlagen der Pestalozzianischen Sozialphilosophie

