
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 9

Artikel: Gebet und Fasten

Autor: Hürlimann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


seines Reiches denken, das ja dein Reich ist und in dem alles wieder
sehr gut sein wird, ja sogar alles besser sein wird, weil nicht mehr
bloß bestrahlt durch den Glanz deiner Heiligkeit und Güte, sondern
auch von dem überlegenen Wunder deiner rettenden und schaffenden
Gnade. Laß uns in ihm auch die Überwindung dessen, was wir übel
gemacht, durch seine Gutmachung erhoffen, daß wir wissen : auch das
wird zum Guten dienen müssen. Laß auch das unsere Sonntagssonne

sein.
Laß uns alle, laß auch mich so deinen Sabbat in uns werden, uns

so in deinem Sabbat aufgehen, daß wir dadurch gereinigt, gestärkt,
erneut in die Woche und zu ihrem Werke gehen können, und daß
Sabbat auch in den Werktag kommen könne. Amen.

Gebet und Fasten
«Und als sie zu den Jüngern kamen, sahen sie viel Volk um sie her und
Schriftgelehrte, die mit ihnen verhandelten. Und alles Volk erstaunte,
sobald sie ihn sahen, und sie liefen hinzu und grüßten ihn. Und er fragte
sie: Was verhandelt ihr mit ihnen? Und einer aus dem Volke antwortete
ihm: Meister, ich habe meinen Sohn zu dir gebracht, der einen stummen
Geist hat,- und wo er ihn überfällt, reißt er ihn herum, und er schäumt
und knirscht mit den Zähnen, und er magert ab. Und ich sagte deinen
Jüngern, sie möchten ihn austreiben,- und sie vermochten es nicht. Da
antwortete er ihnen und sprach: O du ungläubiges Geschlecht, wie lange
soll ich bei euch sein? Wie lange soll ich euch ertragen? Bringt ihn zu mir!
Und sie brachten ihn zu ihm. Und als er ihn sah, riß ihn der Geist alsbald
hin und her, und er fiel auf die Erde und wälzte sich schäumend. Und er
fragte seinen Vater: Wie lange ist es her, daß ihm dies widerfahren ist?
Er antwortete: Von Kindheit an; und er hat ihn oft sogar ins Feuer und
ins Wasser geworfen, um ihn umzubringen. Aber wenn du etwas
vermagst, so hab Erbarmen mit uns und hilf uns Da sprach Jesus zu ihm :

Wenn du etwas vermagst? Alles ist möglich dem, der glaubt. Alsbald rief
der Vater des Knaben laut: Ich glaube; hilf meinem Unglauben! Als aber
Jesus sah, daß das Volk zusammenlief, bedrohte er den unreinen Geist
und sprach zu ihm: Du stummer und tauber Geist, ich gebiete dir: Fahre
aus von ihm und fahre nicht mehr in ihn hinein! Und nachdem er geschrien
und ihn heftig hin und her gerissen hatte, fuhr er aus; und er wurde wie
tot, so daß die meisten sagten : Er ist gestorben. Jesus aber ergriff ihn bei
der Hand und richtete ihn auf, und er stand auf. Und als er in ein Haus
gegangen war, fragten ihn seine Jünger für sich allein: Warum konnten
wir ihn nicht austreiben? Da sprach er zu ihnen: Diese Art kann durch
nichts ausgetrieben werden außer durch Gebet und Fasten.»

Markus 9, 14-29.

Es ist eine zunächst einmal sehr alltägliche Geschichte; denn sie
handelt vom Versagen. Und zwar vom Versagen der Jünger, der
berufenen Nachfolger Christi. Es ist nicht die ihnen anvertraute Sache
an sich, es ist nicht Gott, nicht Christus, der versagt. Es sind die Jünger.
Sie vertreten die Botschaft von dem Reiche Gottes, das nahe herbei-

398



gekommen ist, auf eine sehr wenig wirksame und wenig überzeugende
Weise. Ja, sie vertreten sie so, daß nicht nur die Erlösungsmacht Gottes
sehr wenig, sehr ungenügend in Erscheinung treten kann, sondern daß
ihre eigene Botschaft kompromittiert, widerlegt wird. Sie tun der Sache
Christi Abbruch. Anstatt Staunen und Glauben erwecken sie Enttäuschung,

Widerwillen und Gelächter.
Es gibt Geister, denen man nicht beikommt, deren man nicht

Meister wird. Es gibt menschenfeindliche Mächte der Unordnung, der
Zerstörung, der Verneinung und des Verderbens, gegen die man nicht
aufkommt, von denen unser Angriff einfach abprallt. Es gibt Kämpfe,
aus denen man als ein auf der ganzen Linie Geschlagener
zurückkommt. Es gibt dämonische Mächte, die siÇen viel zu fest, die haben
sich viel zu tief in die Welt eingegraben und eingefressen, die sind
viel zu stark, viel zu zähe und auch viel zu wendig, als daß man sie
herausbrächte.

Das ist aber eine böse Sache, nicht nur an sich, sondern auch der
Konsequenzen wegen, die aus solchen Niederlagen gezogen werden.
Sie werden sehr rasch von der Welt gezogen und gegen die daraus
sich bildende Überzeugung ist nachher sehr schwer wieder aufzukommen.

Sie werden aber auch von den Jüngern selber gezogen; denn
irgendwie muß man mit solchen Erlebnissen fertig werden, und sie
werden in dem Sinne gezogen werden, daß man sich mit diesem
Zustand abfinden muß. Zwar, das dürfte in Wahrheit der Sachverhalt

sein, wird die Bereitschaft, einen allfälligen Fehlschlag in Kauf zu
nehmen, zum vornherein dagewesen sein. Denn der Mensch liebt es,
gerade an seine größten Kämpfe mit einer gewissen Skepsis heranzutreten,

um eine allfällige Niederlage nicht als allzu schwer, vielleicht
als geradezu vernichtend erleben zu müssen. Man kann es ja einmal
probieren, man wird es anständigerweise tun müssen, man tut es
vielleicht auch mit einer gewissen Neugier darauf, was dabei herauskommen

wird; aber man macht sich auf alles gefaßt, man erwartet nicht
allzuviel, man macht sich keine Illusionen darüber, welche Geister die
Welt beherrschen.

Keine Illusionen. So sagt man. Und man kann dann noch
weiterfahren: Man hat es ja schon gedacht. So mußte es ja kommen. Man!
hat es schon lange gesehen, daß es mit diesem Menschen abwärts
gehen müsse, daß er eines Tages straucheln und fallen werde. Man
hat es schon lange vorausgesehen, daß da etwas einen bösen Ausgang
nehmen werde. Man hat es schon lange gesagt, daß dieser Welt nicht
zu helfen sei, daß sie unfehlbar und immer mehr in ihr eigenes
Verderben rennen werde. Man hat das Seine ja gesagt und getan, bitte
sehr - hat man es etwa nicht probiert? - aber diese Welt hat ja noch
nie etwas wissen wollen von dem, was ihr helfen könnte, und darum
hat sie ja auch jetjt wieder einen Krieg gehabt und ist von allen
Geistern der Hölle überschwemmt und verwüstet; aber es wird nichts

399



Besseres nachkommen. Eine Zeitlang - man lernt nie aus - hat man
selber noch geglaubt, daß doch etwas Besseres nachkommen werde;
aber damit ist es ja nun nichts und wird nichts sein.

Diese kahle Erwartungslosigkeit, die höchstens noch zu einem mit
reichlicher Skepsis unternommenen Experiment führen kann, dieses
Preisgeben des Verlorenen, des von den bösen Geistern der Erniedrigung,

der Unmenschlichkeit und des Todes überwältigten und
Gezeichneten, das ist die Sünde, das ist der Unglaube, das ist der Tod.
Dieser Unglaube ist eine Macht, eine zerstörerische Macht zum Tode,
er belegt Menschen und Welt mit einem bösen Bann, er überantwortet
sie ihrem Schicksal. Wenn wir sie anstatt dessen Gott überantworten
könnten und würden, wenn wir Glauben hätten, wieviel Auferstehung
müßte das geben in aller Welt

Warum können wir es nicht? Warum können wir es nicht in großer
Kraft und Vollmacht? Warum stehen wir den Schicksalen und den
Entwicklungen in der Welt in solcher Hilflosigkeit und in solchem
Versagen gegenüber? Warum bringen wir es fertig, uns abzufinden,
warum ermangelt unser Wort und unsere Tat der aus unbedingter
Gewißheit erwachsenden durchschlagenden Wucht? Es fehlt an
Zweierlei.

Es fehlt einmal am Qebet. Es ist dabei wohl nicht an reglementiertes,

gewohnheitsmäßig, lediglich aus religiöser Pflicht und Sitte
geübtes Gebet zu denken, sondern mehr an das, was das Gebet seinem
Wesen und seiner Absicht nach ist : Verbindung mit Gott, Einswerden
mit Gott, Hineinleben in Gott, Hineinwachsen in die Gedanken, die
Empfindungen, den Willen Gottes. Wenn wir davon mehr hätten,
daß wir in den Gedanken Gottes denken und mit den Augen Gottes
zu schauen vermöchten, wir sähen die Welt ganz anders, wir sähen
offene Tore, wo wir jet?t vor Mauern stehen, Möglichkeiten, wo wir
jeÇt Unmöglichkeiten erblicken. Wir würden auch «in Taten Gottes
leben».

Warum können wir Not und Elend, Qual und Leid der Erde immer
wieder erträglich finden? Weil wir es von uns aus ansehen und
beurteilen. Aus unserem abgestumpften Gemüt und trägen Herzen bringen
wir es immer wieder fertig, uns abzufinden. Wir erklären es als
unvermeidlich, nötig und unentbehrlich, als Mittel irgendeiner
großartigen Pädagogik, zur Selbsterkenntnis, zur Läuterung - lauter
Gedankengänge, in denen ein gewisses Recht und eine gewisse Wahrheit
stecken mögen, aber ein vorläufiges, bedingtes, gelegentliches Recht,
nicht von entscheidender und endgültiger Art, von dem man darum
seine grandsäcliche Haltung gegenüber der Not des Geschöpfes nicht
bestimmen lassen darf.

Zutiefst darf man das alles nicht «verstehen» und nicht «erklären» :

Man steht in der Offenbarung eines sehr realen menschenfeindlichen

400



Bösen leÇtlich vor etwas Unerklärlichem, Unfaßbarem, Grausigem,
vor etwas ganz und gar Ungeheuerlichem, ganz und gar Fremdem,
aus irgendeiner andern Welt Stammendem, vor etwas ganz und gar
Unerträglichem, das niemals sollte seine Hand an das Geschöpf Gottes
legen dürfen, das nie und nimmer, unter keinen Umständen und um
keinen Preis, sein und bleiben darf!

Gott ist es unerträglich, Gott ist dieses Böse, Quälerische, das in
seine Schöpfung eingebrochen ist, sie schändend und verderbend, ganz
und gar unerträglich, und er kennt ihm gegenüber - bei all dem
relativen Recht, das es hat und das er ihm selber zubilligt *- zulegt doch
nur das unbedingte, das kompromißlose, das absolute Nein! Er haßt
es, ihm ist es unerträglich als dem Herrn, der das sein will ohne
Einschränkung, ohne Konkurrenz, ohne Widersacher. Ihm ist es
unerträglich als frecher Einbruch in sein Gebiet, als höhnische Antastung
seiner Ehre, als offene Aufrichtung einer Gegenherrschaft. Ihm ist es

so unerträglich, daß in seiner Schöpfung die Geister der Lüge und des
Unrechts, der Qual und des Elends, des Hasses und des Todes sich
eingenistet haben, daß der Prophet darob Gott laut aufbrüllen hört.
Und wenn auf der ganzen Welt nur ein einziger Mensch wäre, der
zertreten und beleidigt würde, Gott könnte niemals darüber hinweggehen

oder sich beruhigen, bevor auch dieser leÇte Fleck getilgt wäre.
So muß man es sehen, so empfinden. Diese Schau und Empfindung

aber kommt nur aus der Gebetshaltung, aus der Solidarisierung mit
Gott.

Und es braucht das 7'asten. Wieder ist weniger an ein reglementiertes

Fasten zu denken, das einfach religiöse Pflicht und Form und
damit leicht auch bloße Formalität ist und das Jesus selber mit seinen
Jüngern so nicht gehalten hat. Es ist mehr an eine Grundhaltung zu
denken, die aber schon auch wieder zur besonderen Tat wird. Als
Fasten möchte ich die ganze Haltung Christi und seine Stellung zur
Mitwelt bezeichnen: die völlige Solidarisierung mit den Menschen,
vor allem mit denen, die es getroffen hat, mit den Armen, Elenden,
Unglücklichen. Nicht als bloßes Mitempfinden oder bloßes Mitleid,
sondern mit der Tat. Nicht herablassend, das eben ist ja für die Art
Jesu so kennzeichnend, daß er gar nie etwas Herablassendes an sich
hat. Er hat nicht gelegentlich einem Menschen gnädig die Hand
herabgestreckt, ihn heraufzuziehen, sondern er ist zu ihnen hinabgegangen,
hat sich unter die Armen und Verlorenen gestellt als einer von ihnen.
Ohne irgendein Getue, mit großer Schlichtheit und Selbstverständlichkeit

hat er das getan. Und als alle finsteren Mächte sich zusammenballten

und aus dieser dunkeln Wolke der Blitj schlug, den Geringsten,
Wehrlosesten zu treffen und zu vernichten, da hat es ihn getroffen.
Er stand dort, nicht mutwillig, nicht herausfordernd, nicht trofeig in
dieser furchtbar schweren und ernsten Sache, er stand dort in großer
Angst und Verlorenheit. Aber er stand dort, und er stand halt doch

401



nicht einfach zufällig dort. Und was für eine ungeheuerliche Sache die
Herrschaft des Bösen auf Erden ist, das weiß der, der geschrien hat:
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?» Er weiß es.
Er ist fortan jeder Täuschung und jeder Versuchung enthoben. Er ist
darin nun unbeirrbar und unbeugsam geworden.

Warum finden wir die verwüstende Herrschaft der Dämonen
immer noch und immer wieder erträglich? Weil wir selber mehr oder
weniger, vielleicht ziemlich mehr, nebenausstehen, weil wir nicht unter
denen sind, die es mit ganzer, mit vernichtender Wucht getroffen hat.
Warum gehören wir nicht zu ihnen?

Man ist froh, nicht zu ihnen zu gehören. Man ist dankbar, man
ist vielleicht sogar Gott und der Vorsehung dankbar. Darin ist
zunächst auch ein Recht, aber es kann auch zum Unrecht werden, wenn
das nämlich altes bleibt. Wie oft ist es uns in unseren Tagen
vorgerechnet worden, daß wir nicht genug dankbar sein könnten für
unsere Bewahrung vor den Schrecken und Leiden der andern Völker.
Gewiß, darin ist ein Recht. Wer wollte sich vermessen, zu behaupten :

Wenn es auch uns getroffen hätte, wir wären damit schon
fertiggeworden? Wer hätte die Stirne gehabt, unserem Volke anzuwünschen
oder gleichsam als eine Medizin zu verordnen, daß es auch mithineingerissen

werde? Aber nun darf es nicht einfach bei einer gewissen,
wenn auch fromm drapierten Dankbarkeit bleiben. Die kann auch

zur Lüge, zur unerträglichen Lästerung Christi werden, zu der Lästerung

der Satten, die es ja wirklich immer fertigbringen, «die Leiden
anderer heroisch zu ertragen».

Es muß zum Fasten kommen. Es ist nicht damit getan, daß man -
wenn auch mit Mitgefühl ¦- von den Leiden der andern Kenntnis
nimmt, um dann mit um so größerem und unbedenklicherem Appetit
in das Brot zu beißen, das auf dem eigenen Tische liegt. Man darf
nicht allezeit dankbar das Brot essen können, das man hat. Es muß
auch einmal dazu kommen, daß einen dieses Brot im Halse würgt und
man es nicht hinunterbringt im Gedanken an die, die es nicht haben.
Die unbekümmerte Sattheit inmitten einer Welt des Hungers offenbart

eine sündhafte Stumpfheit. Davon zu schweigen, wie viele Leute
in unseren Tagen gierig allen Orten und Gelegenheiten nachliefen, wo
man trofe Rationierung und böser Zeit sich noch irgendein besonderes
Genüßchen ergattern konnte.

Man muß auch einmal fasten können, fasten müssen. Nicht aus
sauertöpfischem Wesen oder falscher Askese, sondern darum, weil
man mit seinen Menschenbrüdern solidarisch und verbunden ist, mit
ihnen seine Zeit lebt und erlebt. Das gilt wohl auch auf andern
Gebieten, für unsere ästhetischen, kulturellen und ähnliche Bedürfnisse.
Nicht aus Kulturverneinung, sondern aus echtem Kulturempfinden,
das auch auf eine gewisse moralische Sauberkeit und Berechtigung
unserer kulturellen Genüsse achten muß.

402



In dieser Solidarisierung mit den Untersten, mit den Opfern der
Dämonenherrschaft, indem man nicht ihr Schicksal mit einigem
Bedauern verfolgt, sondern indem man es teilt, so - und erst so! - wird
man zum zweitenmal inne, daß das Böse, das Unmenschliche, das
Menschenschänderische nicht sein, nicht bleiben darf. Da lernt man
das klare, entschiedene Nein. Da lernt man glauben: daß man es
nicht ertragen, nicht verharmlosen, sich nicht damit abfinden darf, daß
es überwunden, ausgetrieben werden muß, aus letter und höchster
Notwendigkeit, um Gottes und des Menschen willen. Daß es fallen
muß und wird.

Wer die Welt ganz mit Gott erlebt und wer sie mit dem Geringsten
zusammen erlebt, der wird die Wahrheit erkennen, der wird in der
Schau und in der Kraft des Reiches, des Gottes- und des Menschen-
reiches leben. Vor dieser Haltung werden die bösen Geister weichen,
alle. Otto Hürlimann.

Pestalozzi als Pionier der Sozialpädagogik1

von Dr. Ernst Simon, Universität Jerusalem

(Aus dem Hebräischen überseht)

I. Tiber die SdnververständUdhkeit Pestalozzis

Pestalozzi ist einer der schwerstverständlichen und schwerstzugäng-
lichen Schriftsteller. Als ein Schriftsteller wider Willen, der fast nur
dann schrieb, wenn ihm die praktische Tätigkeit versagt war, ringt er
mit dem sprachlichen Ausdruck, ja, mit dessen orthographisch korrekter
Wiedergabe, weit mehr noch als seine Zeitgenossen. Als ein Mann des

Denkzwanges ohne systematische Denkschulung sucht er den strengen
Begriff, den er eher in immer enger werdenden Spiralen umkreist, als
daß er ihn mit einem scharfen Wort träfe. Ja, sein Verhältnis zur
Begriffssprache selbst ist problematisch, und der Ausruf aus der «Abendstunde»

vom Jahre 1779: «Wenn Flammen des Jammers über deinem
Scheitel brennen und dich zerstören - tröstet dich dieses Gerede der
Weisen?»2 gilt für viele seiner Lebensstunden.

Eine zweite Schwierigkeit beruht in der scheinbaren Sentimentalität
seines Stils, die er aber mit vielen seiner Zeitgenossen gemeinsam

hat. Wieviel wurde damals geweint, und wie heiße Tränen wurden
vergossen, in der Wirklichkeit und auf dem Papier! Pestalozzi war

1 Rede zum 200. Geburtstag Pestalozzis (12. Januar 1946), gehalten im
Auditorium Maximum der Hebräischen Universität Jerusalem.

2 Pestalozzis Gesammelte Werke, Ed. L. W. Seiffarth, Liegnig, 1899, III. Band,
Seite 321.

403


	Gebet und Fasten

