Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 9

Artikel: Gebet und Fasten

Autor: Hurlimann, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

seines Reiches denken, das ja dein Reich ist und in dem alles wieder
sehr gut sein wird, ja sogar alles besser sein wird, weil nicht mehr
blof} bestrahlt durch den Glanz deiner Heiligkeit und Giite, sondern
auch von dem iiberlegenen Wunder deiner rettenden und schaffenden
Gnade. Laf} uns in ihm auch die Uberwindung dessen, was wir tibel
gemacht, durch seine Gutmachung erhoffen, dafl wir wissen: auch das
wird zum Guten dienen miissen. Lafy auch das unsere Sonntags-
sonne sein, -

Laf} uns alle, laf} auch mich so deinen Sabbat in uns werden, uns
so in deinem Sabbat aufgehen, dafy wir dadurch gereinigt, gestirkt
erneut in die Woche und zu ihrem Werke gehen kénnen, und dafs
Sabbat auch in den Werktag kommen kénne, Amen,

Gebet und Fasten

«Und als sie zu den Jiingern kamen, sahen sie viel Volk um sie her und
Schriftgelehrte, die mit ihnen verhandelten. Und alles Volk erstaunte, so-
bald sie ihn sahen, und sie liefen hinzu und griiften ihn. Und er fragte

~ sie: Was verhandelt ihr mit ihnen? Und einer aus dem Volke antwortete
ihm: Meister, ich habe meinen Sohn zu dir gebracht, der einen stummen
Geist hat; und wo er ihn iberfillt, reilt er ihn herum, und er schiumt
und knirscht mit den Zihnen, und er magert ab. Und ich sagte deinen
Jingern, sie mochten ihn austreiben; und sie vermochten es nicht. Da
antwortete er ihnen und sprach: O du ungliubiges Geschlecht, wie lange
soll ich bei euch sein? Wie lange soll ich euch ertragen? Bringt ihn zu mir!
Und sie brachten ihn zu ihm. Und als er ihn sah, rif§ ihn der Geist alsbald
hin und her, und er fiel auf die Erde und wilzte sich schaumend. Und er
fragte seinen Vater: Wie lange ist es her, dafy ihm dies widerfahren ist?
Er antwortete: Von Kindheit an; und er hat ihn oft sogar ins Feuer und
ins Wasser geworfen, um ihn umzubringen. Aber wenn du etwas ver-
magst, so hab Erbarmen mit uns und hilf uns! Da sprach Jesus zu ihm:
Wenn du etwas vermagst? Alles ist mdglich dem, der glaubt. Alsbald rief
der Vater des Knaben laut: Ich glaube; hilf meinem Unglauben! Als aber
Jesus sah, dafl das Volk zusammenlief, bedrohte er den unreinen Geist
und sprach zu ihm: Du stummer und tauber Geist, ich gebiete dir: Fahre
aus von ihm und fahre nicht mehr in ihn hinein! Und nachdem er geschrien
und ihn heftig hin und her gerissen hatte, fuhr er aus; und er wurde wie
tot, so daf3 die meisten sagten: Er ist gestorben. Jesus aber ergriff ihn bei
der Hand und richtete ihn auf, und er stand auf. Und als er in ein Haus
gegangen war, fragten ihn seine Jiinger fiir sich allein: Warum konnten
wir ihn nicht austreiben? Da sprach er zu ihnen: Diese Art kann durch
nichts ausgetrieben werden aufler durch Gebet und Fasten.»

' Markus 9, 14-29.

Es ist eine zunidchst einmal sehr alltigliche Geschichte; denn sie
handelt vom Versagen. Und zwar vom Versagen der Jiinger, der be-
rufenen Nachfolger Christi. Es ist nicht die ihnen anvertraute Sache
an sich, es ist nicht Gott, nicht Christus, der versagt. Es sind die Jiinger.
Sie vertreten die Botschaft von dem Reiche Gottes, das nahe herbei-

398



gekommen ist, auf eine sehr wenig wirksame und wenig tiberzeugende
Weise. Ja, sie vertreten sie so, dafd nicht nur die Erl6sungsmacht Gottes
sehr wenig, sehr ungeniigend in Erscheinung treten kann, sondern daf3
ihre eigene Botschaft kompromittiert, widerlegt wird. Sie tun der Sache
Christi Abbruch, Anstatt Staunen und Glauben erwedken sie Enttiu-
schung, Widerwillen und Gelichter. |

Es gibt Geister, denen man nicht beikommt, deren man nicht
~ Meister wird. Es gibt menschenfeindliche Michte der Unordnung, der
Zerstorung, der Verneinung und des Verderbens, gegen die man nicht
aufkommt, von denen unser Angriff einfach abprallt. Es gibt Kédmpfe,
aus denen man als ein auf der ganzen Linie Geschlagener zuriick-
kommt. Es gibt ddmonische Machte, die sisen viel zu fest, die haben
sich viel zu tief in die Welt eingegraben und eingefressen, die sind
viel zu stark, viel zu zihe und auch viel zu wendig, als daff man sie
herausbrichte.

Das ist aber eine bose Sache, nicht nur an sich, sondern auch der
Konsequenzen wegen, die aus solchen Niederlagen gezogen werden.
Sie werden sehr rasch von der Welt gezogen, und gegen die daraus
sich bildende Uberzeugung ist nachher sehr schwer wieder aufzukom-
men. Sie werden aber auch von den Jiingern selber gezogen; denn
irgendwie muf} man mit solchen Erlebnissen fertig werden, und sie
werden in dem Sinne gezogen werden, dafl man sich mit diesem Zu-
stand abfinden mufl. Zwar, das diirfte in Wahrheit der Sachver-
halt sein, wird die Bereitschaft, einen allfilligen Fehlschlag in Kauf zu
nehmen, zum vornherein dagewesen sein. Denn der Mensch liebt es,
gerade an seine grofiten Kampfe mit einer gewissen Skepsis heranzu-
treten, um eine allfillige Niederlage nicht als allzu schwer, vielleicht
als geradezu vernichtend erleben zu miissen. Man kann es ja einmal
probieren, man wird es anstindigerweise tun miissen, man tut es viel-
leicht auch mit einer gewissen Neugier darauf, was dabei herauskom-
men wird; aber man macht sich auf alles gefafdt, man erwartet nicht
allzuviel, man madht sich keine Illusionen dariiber, welche Geister die
Welt beherrschen. :

Keine Illusionen. So sagt man. Und man kann dann noch weiter-
fahren: Man hat es ja schon gedacht. So mufite es ja kommen. Man'
hat es schon lange gesehen, daf} es mit diesem Menschen abwirts
gehen miisse, daf$ er eines Tages straucheln und fallen werde. Man
hat es schon lange vorausgesehen, dafl da etwas einen bosen Ausgang
nehmen werde. Man hat es schon lange gesagt, daf$ dieser Welt nicht
zu helfen sei, dafl sie unfehlbar und immer mehr in ihr eigenes Ver-
derben rennen werde, Man hat das Seine ja gesagt und getan, bitte
sehr — hat man es etwa nicht probiert? — aber diese Welt hat ja noch
nie etwas wissen wollen von dem, was ihr helfen kénnte, und darum
hat sie ja auch jetst wieder einen Krieg gehabt und ist von allen Gei-
stern der Holle iiberschwemmt und verwiistet; aber es wird nichts

399



Besseres nachkommen. Eine Zeitlang — man lernt nie aus — hat man
selber noch geglaubt, dafl doch etwas Besseres nachkommen werde;
aber damit ist es ja nun nichts und wird nichts sein.

Diese kahle Erwartungslosigkeit, die hochstens noch zu einem mit
reichlicher Skepsis unternommenen Experiment fithren kann, dieses
Preisgeben des Verlorenen, des von den bosen Geistern der Erniedri-
gung, der Unmenschlichkeit und des Todes Uberwiltigten und Ge-
zeichneten, das ist die Siinde, das ist der Unglaube, das ist der Tod.
Dieser Unglaube ist eine Macht, eine zerstorerische Macht zum Tode,
er belegt Menschen und Welt mit einem bdsen Bann, er iiberantwortet
sie ihrem Schicksal. Wenn wir sie anstatt dessen Gott iiberantworten
kénnten und wiirden, wenn wir Glauben hitten, wieviel Auferstehung
miifite das geben in aller Welt! |

Warum kénnen wir es nicht? Warum kénnen wir es nicht in grofler
Kraft und Vollmacht? Warum stehen wir den Schicksalen und den
Entwicklungen in der Welt in solcher Hilflosigkeit und in solchem
Versagen gegentiber? Warum bringen wir es fertig, uns abzufinden,
warum ermangelt unser Wort und unsere Tat der aus unbedingter
Gewiflheit erwachsenden durchschlagenden Wucht? Es fehlt an
Zweierlei. - | _

Es fehlt einmal am Gebet. Es ist dabei wohl nicht an reglemen- -
tiertes, gewohnheitsmiflig, lediglich aus religitser. Pflicht und Sitte
getibtes Gebet zu denken, sondern mehr an das, was das Gebet seinem
Wesen und seiner Absicht nach ist: Verbindung mit Gott, Einswerden
mit Gott, Hineinleben in Gott, Hineinwachsen in die Gedanken, die
Empfindungen, den Willen Gottes. Wenn wir davon mehr hitten,
daf$ wir in den Gedanken Gottes denken und mit den Augen Gottes
zu schauen verméchten, wir sihen die Welt ganz anders, wir sihen
offene Tore, wo wir jest vor Mauern stehen, Moglichkeiten, wo wir
{etl_;,t Unméglichkeiten erblicken. Wir wiirden auch «in Taten Gottes
EoEN», -

Warum kénnen wir Not und Elend, Qual und Leid der Erde immer
wieder ertriglich finden? Weil wir es von uns aus ansehen und beur-
teilen. Aus unserem abgestumpften Gemiit und trigen Herzen bringen
wir es immer wieder fertig, uns abzufinden. Wir erkliren es als un-
vermeidlich, nétig und unentbehrlich, als Mittel irgendeiner grof3-
artigen Padagogik, zur Selbsterkenntnis, zur Liuterung — lauter Ge-
dankenginge, in denen ein gewisses Recht und eine gewisse Wahrheit
stecken mogen, aber ein vorliufiges, bedingtes, gelegentliches Recht,
nicht von entscheidender und endgiiltiger Art, von dem man darum
seine grundsigliche Haltung gegeniiber der Not des Geschdpfes nicht
bestimmen lassen darf. , |

Zutiefst darf man das alles nicht «verstehen» und nicht «erkliren»:
Man steht in der Offenbarung eines sehr realen menschenfeindlichen

400



Bosen lesstlich vor etwas Unerklirlichem, Unfaflbarem, Grausigem,
vor etwas ganz und gar Ungeheuerhchem ganz und gar Fremdem,
aus irgendeiner andern Welt Stammendem vor etwas ganz und gar
Unertriglichem, das niemals sollte seine Hand an das Geschopf Gottes
legen diirfen, das nie und nimmer, unter keinen Umstinden und um
keinen Preis, sein und bleiben darf!

Gott ist es unertriglich, Gott ist dieses Bése, Quilerische, das in
seine Schopfung eingebrochen ist, sie schandend und verderbend, ganz
und gar unertriglich, und er kennt ihm gegeniiber — bei all dem rela-
tiven Recht, das es hat und das er ihm selber zubilligt — zulett doch
nur das unbedmgte das kompromifllose, das absolute Nein! Er hafit
es, ihm ist es unertriglich als dem Herrn, der das sein will ohne Ein-
schrinkung, ohne Konkurrenz, ohne Widersacher. IThm ist es uner-
traglich als frecher Einbruch in sein Gebiet, als hohnische Antastung
 seiner Ehre, als offene Aufrichtung einer Gegenherrschaft. Thm ist es
SO unertraghch dafl in seiner Schépfung die Geister der Liige und des
Unrechts, der Qual und des Elends, des Hasses und des Todes sich
emgemstet haben, daf} der Prophet "darob Gott laut aufbrillen hort.
Und wenn auf der ganzen Welt nur ein einziger Mensch wire, der
zertreten und beleidigt wiirde, Gott konnte niemals dariiber h1r1weg-
gehen oder sich beruhigen, bevor auch dieser letste Fleck getilgt wire.

So muf3 man es sehen, so empfinden, Diese Schau und Empfindung
éaer kommt nur aus der Gebetshaltung, aus der Solidarisierung mit

ott.
- Und es braucht das Fasten, Wieder ist weniger an ein reglemen-

tiertes Fasten zu denken, das einfach religitse Pflicht und Form und
damit leicht auch blofle Formalitit ist und das Jesus selber mit seinen
Jingern so nicht gehalten hat. Es ist mehr an eine Grundhaltung zu
denken, die aber schon auch wieder zur besonderen Tat wird. Als
Fasten mochte ich die ganze Haltung Christi und seine Stellung zur

Mitwelt bezeichnen: die vollige Solidarisierung mit den Menschen,
~ vor allem mit denen, die es getroffen hat, mit den Armen, Elenden
Ungliicklichen, Nicht als blofies Mitempﬁnden oder blofles Mitleid,
sondern mit der Tat. Nicht herablassend, das eben ist ja fiir die Art
Jesu so kennzeichnend, dafl er gar nie etwas Herablassendes an sich
hat. Er hat nicht gelegentlich einem Menschen gnidig die Hand herab-
gestreckt, ihn heraufzuziehen, sondern er ist zu ihnen hmabgegangen
hat sich unter die Armen und Verlorenen gestellt als einer von ihnen.
Ohne irgendein Getue, mit grofler Schlichtheit und Selbstverstindlich-
keit hat er das getan. Und als alle finsteren Michte sich zusammen-
ballten und aus dieser dunkeln Wolke der Blits schlug, den Geringsten,
Wehrlosesten zu treffen und zu vernichten, da hat es ihn getroffen
Er stand dort, nicht mutwillig, nicht herausfordernd nicht trogig in
dieser furchtbar schweren und ernsten Sache, er stand dort in grofler
Angst und Verlorenheit. Aber er stand dort und er stand halt doch

401



nicht einfach zufillig dort. Und was fiir eine ungeheuerliche Sache die
Herrschaft des Bosen auf Erden ist, das weif3 der, der geschrien hat:
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?» Er weifl es.
Er ist fortan jeder Tauschung und jeder Versuchung enthoben. Er ist -
darin nun unbeirrbar und unbeugsam geworden.

Warum finden wir die verwiistende Herrschaft der Ddmonen im-
mer noch und immer wieder ertriaglich? Weil wir selber mehr oder
weniger, vielleicht ziemlich mehr, nebenausstehen, weil wir nicht unter
denen sind, die es mit ganzer, mit vernichtender Wucht getroffen hat.
Warum gehoren wir nicht zu ihnen?

Man ist froh, nicht zu ihnen zu gehoren. Man ist dankbar, man
ist vielleicht sogar Gott und der Vorsehung dankbar, Darin ist zu-
nichst auch ein Recht, aber es kann auch zum Unrecht werden, wenn
das niamlich alles bleibt. Wie oft ist es uns in unseren Tagen vor-
gerechnet worden, daf} wir nicht genug dankbar sein konnten fiir un-
sere Bewahrung vor den Schrecken und Leiden der andern Vélker.
GewifS, darin ist ein Recht. Wer wollte sich vermessen, zu behaupten:
Wenn es auch uns getroffen hitte, wir wiren damit schon fertig-
geworden? Wer hitte die Stirne gehabt, unserem Volke anzuwiinschen
oder gleichsam als eine Medizin zu verordnen, dafi es auch mithinein-
gerissen werde? Aber nun darf es nicht einfach bei einer gewissen,
wenn auch fromm drapierten Dankbarkeit bleiben. Die kann auch
zur Liige, zur unertriglichen Lasterung Christi werden, zu der Liste-
rung der Satten, die es ja wirklich immer fertigbringen, «die Leiden
anderer heroisch zu ertragen».

Es muf} zum Fasten kommen. Es ist nicht damit getan, dafl man -
wenn auch mit Mitgefithl — von den Leiden der andern Kenntnis
nimmt, um dann mit um so groflerem und unbedenklicherem Appetit
in das Brot zu beiflen, das auf dem eigenen Tische liegt. Man darf
nicht allezeit dankbar das Brot essen kénnen, das man hat. Es mufd
auch einmal dazu kommen, daf} einen dieses Brot im Halse wiirgt und
man es nicht hinunterbringt im Gedanken an die, die es nicht haben.
Die unbekiimmerte Sattheit inmitten einer Welt des Hungers offen-
bart eine siindhafte Stumpfheit. Davon zu schweigen, wie viele Leute
in unseren Tagen gierig allen Orten und Gelegenheiten nachliefen, wo
man trots Rationierung und béser Zeit sich noch irgendein besonderes
Geniifichen ergattern konnte, |

Man muf auch einmal fasten konnen, fasten miissen. Nicht aus
sauertopfischem Wesen oder falscher Askese, sondern darum, weil
man mit seinen Menschenbriidern solidarisch und verbunden ist, mit
ihnen seine Zeit lebt und erlebt. Das gilt wohl auch auf andern Ge-
bieten, fiir unsere &sthetischen, kulturellen und dhnliche Bediirfnisse.
Nicht aus Kulturverneinung, sondern aus echtem Kulturempfinden,
das auch auf eine gewisse moralische Sauberkeit und Berechtigung
unserer kulturellen Geniisse achten muf3.

402



In dieser Solidarisierung mit den Untersten, mit den Opfern der
Diamonenherrschaft, indem man nicht ihr Schicksal mit einigem Be-
dauern verfolgt, sondern indem man es teilt, so — und erst so! — wird
man zum zweitenmal inne, dafl das Bése, das Unmenschliche, das
Menschenschinderische nicht sein, nicht bleiben darf. Da lernt man
das klare, entschiedene Nein. Da lernt man glauben: dafl man es
nicht ertragen, nicht verharmlosen, sich nicht damit abfinden darf, daf3
es iiberwunden, ausgetrieben werden muf}, aus legter und hochster
Notwendigkeit, um Gottes und des Menschen willen. Daf} es fallen
mufd und wird.,

Wer die Welt ganz mit Gott erlebt und wer sie mit dem Geringsten
zusammen erlebt, der wird die Wahrheit erkennen, der wird in der
Schau und in der Kraft des Reiches, des Gottes- und des Menschen-
reiches leben. Vor dieser Haltung werden die bosen Geister weichen,
alle. Otto Hiirlimann.

Pestalozzi als Pionier der Sozialpidagogik

von Dr. Ernst Simon, Universitit Jerusalem
(Aus dem Hebriischen tibersetst)

1. Uber die Shwerverstindlichkeit Pestalozzis

Pestalozzi ist einer der schwerstverstindlichen und schwerstzuging-
lichen Schriftsteller, Als ein Schriftsteller wider Willen, der fast nur
dann schrieb, wenn ihm die praktische Titigkeit versagt war, ringt er
mit dem sprachlichen Ausdruck, ja, mit dessen orthographisch korrekter
Wiedergabe, weit mehr noch als seine Zeitgenossen. Als ein Mann des
Denkzwanges ohne systematische Denkschulung sucht er den strengen
Begriff, den er eher in immer enger werdenden Spiralen umkreist, als
dafl er ihn mit einem scharfen Wort trife. Ja, sein Verhiltnis zur Be-
griffssprache selbst ist problematisch, und der Ausruf aus der «Abend-
stunde» vom Jahre 1779: «Wenn Flammen des Jammers tiber deinem
Scheitel brennen und dich zerstéren — trostet dich dieses Gerede der
Weisen?»? gilt fiir viele seiner Lebensstunden.

Eine zweite Schwierigkeit beruht in der scheinbaren Sentimentali-
tit seines Stils, die er aber mit vielen seiner Zeitgenossen gemeinsam
hat, Wieviel wurde damals geweint, und wie heifle Trinen wurden
vergossen, in der Wirklichkeit und auf dem Papier! Pestalozzi war

1 Rede zum 200. Geburtstag Pestalozzis (12. Januar 1946), gehalten im Audi-
torium Maximum der Hebriischen Universitit Jerusalem.

2 Pestalozzis Gesammelte Werke, Ed. L. W. Seiffarth, Liegnits, 1899, III. Band,
Seite 321.

403



	Gebet und Fasten

