Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 5

Artikel: Zionismus und Theologie : ein Laienwort
Autor: Germann, Hch.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

herrichenden zioniftifchen Politik nicht in Ordnung ift, ja, dal Mog-
lichkeiten zerfchlagen worden find, die kaum wiederherzuftellen find.
Die Zahl der fich Befinnenden, die Zahl der Befonnenen, mehrt fich.
Unlere miih{elige Arbeit ift doch nicht ohne Einflufl geblieben. Wor-
auf es jetzt ankommt ift, darauf hinzuwirken, dafl die Befinnung
ent{chloflen-konftruktiv und nicht hoffnungslos und zerfetzend
werde. Deshalb mufl jetzt nachdriicklicher als je gezeigt werden,
daf} es auch heute noch eine Lofung gibt. Sie ift {chwerer zu erlangen
als vordem, fie ift weniger befriedigend als vordem, aber es gibt fie
noch, die Lé{ung, die uns wieder auf unferen Weg, den der Arbeit
und des Aufbaus fithrt. Die Aufgabe, diefe Lofung unter den fo
erfchwerten Umftinden zu zeigen und anzuftreben, ift nur durch
eine hochft intenfivierte Arbeit zu erfiillen. Dazu fuchen wir Bundes-
genoflen in aller Welt und rufen {ie auf. Martin Buber.

Zionismus und Theologie
Ein Laienwort

Die {ehr lefenswerten Ausfithrungen von Pfarrer Herbert- Hug
{iber den Zionismus als Weltproblem (Januar- und Februarheft 1947
der «Neuen Wege») geben dem mit der fogenannten jiidifchen
Frage weniger Vertrauten eine vortreffliche Ueberficht iiber deren
Welentliches. Dem damit einigermaflen Vertrauten aber beftitigen
 fie, dal man bei gutem Willen auch von theologifcher Seite aus
fehr aufgefchloflen an diefe Frage herantreten kann. ,
- Es fei einem die Gefchicke des Judentums aufmerkfam verfol-
genden, freireligiofen Lefer der «Neuen Wege» verftattet, zu den
im ganzen {ehr begriiflenswerten Darlegungen und Erwigungen von
Pfarrer Hug einige Bemerkungen anzubringen. Sie mogen nicht als
Kritik aufgefafit werden, fondern einfach als Ausdruck, wie man.
die Angelegenheit des chriftlich-jiidifchen Gelprichs (wie man fo
das Fefthalten an den beidfeitigen Standpunkten etwas euphemi-
ftifch bezeichnet) auch fechen kann, und wire eés auch nur aus dem
Gefichtsfelde eines frei iiberlegenden, fich dogmatifch nicht gebunden
fithlenden Laien aus. . | '

Und da hat uns nun die «chriftliche Definition des Juden», wie
- fie Pfarrer Hug aufftellt (Neue Wege 1947, Heft 2, Seite 75), einiges

zu denken gegeben. Nach dem Mafl des vom Verfaffer bekundeten
- auflergewdhnlichen Verftindnifles fiir das jiidifche Volk, fiir fein
Leid, feine inneren Spaltungen und Zufleren Schickfale, erftaunt es,
da auf einmal lefen zu miiffen, wie «fo treffend» der leider nur
zu bekannte «traumwandlerifche» Herr den Juden als ein «iiber-
natiirliches Wefen» erkannt habe, das «in die Hinde Gottes gefallen

231



fei, und das heifle nun einmal, in ein verzehrendes Feuer fallen,
darin der Jude ift>. Ein Wefen, das nicht aufler Gott und alfo nicht
wie irgendein natiirliches Wefen zu begreifen fei!

Wir find zwar auch der Auffaffung, dafl jedes Volk — doch
eben: jedes Volk, ob chriftlich oder jidilch oder buddhiftifch etc. —
- {eine befondere gﬂf’tlge Beftimmung habe, die fich aber letzten
Endes in einer gemeinfamen M’e:nfc:hhei,t:sreligi.on und Menichheits-
aufgabe mit den Beftimmungen aller andern Volker treffen wird
und anderfeits aus dem gemeinfamen Boden natiitlicher Gleichheit
erwichft. Fiir fclche Veriibernatiirlichung eines Volkes, das {chliefi-
lich auch nur natiirlich leben will und eine eigene Heimat, einen
eigenen Staat von Gottes und Rechts wegen haben mochte — fowreit
es das iiberhaupt anftrebt und fich nicht bereits mit der Diafpora-
'Heimat ganz gut abgefunden hat —, fiir eine {olche Heraushebung
aus dem natiirlichen irdifchen Volkerverband ift das Judentum,
mindeftens das nichtkabbaliftiiche, dem Verfaffer kaum fehr dank-
bar. Solche Erhohung, eine {ehr leidvolle Erhohung, mag ja bibel-
theoretifch ungefihrlich fein; fie ift es aber dann nicht mehr, wenn
~fich engftirniger Konfeflionalismus oder Fanatismus folcher Argu-
mente bemichtigt und fie nach feinen Geliiften auswerter.

Sicher zielt der Verfaffer mit feiner Umfchreibung des jiidi{chen
Wefens nicht nach diefer Richtung. Dem widerfprichen ja alle
feine micht {pezififch kirchenchriftlichen Erwigungen. In diefen
. rein konfeflionellen Erwigungen fehen wir ihn dann allerdings
einige Zeilen weiter unten, wo er feftftellt, dafl «die Kirche nicht
anders kann, als den ]uden‘hmzuwenfcn auf den bewihrten Stein,
den koftlichen Eckftein, den der Herr in Zion gelegt hat», wie es
in Jefaias 28,16 fteht, und wie Paulus im Romerbrief 9,33 nicht
felber {agt, fondern nach jener Prophetenftelle zitiert. Der Verfafler
hilt es denn auch fiir unerlifllich, dafl «die Kirche auch und gerade
das Politifche des Zionismus tk"eolong ch ernft nehme». Das bedeutet,
 anders ausgedriickt: Die Kirche kann nicht anders, als die pala{h—
nenfifche Frage vom Standpunkt des biblifch bedmgten Glaubens-
lebens, aber felbftverftindlich nur aus ihrer chriflologifchen Schau
der Dmge heraus zu betrachten und zu beurteilen. Und das heif}t
wiederum: fie kann nicht anders, als fortzufahren, das jiidifche Volk
zwar als das «Volk Gottes», zugle1ch aber als das gegen Gott, weil
gegen die chriftologifche Lehre (nicht identifch mit der Lehre ]efu’ )
renitente Volk zu betrachten, mit andern Worten, vor allem vom
Standpunkt der chriftlichen Kirchenlehre und erft fakultativ auch
vom men{chlichen Standpunkt aus. Das aber ift, zumindeft ideell,
wenn auch noch nicht praktifch, theologifcher Antljudalsmus

Gerade das aber erfcheint uns als die Urfache, dafl jene Frage,
die nur vom gefunden Menfchenverftand, gepaart mit Vernunft
und briiderlicher Liebe, geloft werden kann fo ausweglos ge-

232



worden ift. Ganz abgefehen davon, dafl ihre bisherige Unlosbarkeit
duflerft «reale» Urfachen hat (der Verfafler felber deutet deren eine,
die Qelleitung einer chriftlichen Macht durch das <«heilige Land»,
{o farkaftifch wie treffend an), haben ja auch die arabifchen Herren
Effendis mit ihren fehr unreligiofen Intereflen bei paflender Gele-
genheit immer das Argument des «heiligen Krieges» zur Hand, um
ihre paliftinenfifchen Anfpriiche zu ftiitzen. Die chriftliche Kirche
befindet fich alfo in eigenartiger Gefellichaft. Sie felber aber
follte mit dem Hinweis auf den «koftlichen Eckftein» etwas vor-
fichtig fein. Einmal deshalb, weil der gleiche Ausdruck in Jefaias 8,14
auch 1m Sinne eines «Steins des Anftofles», und zwar von Gott, dem
«Herrn der Heerfcharen» felbft redend, gebraucht wird., Zum zwei-
ten, weil von jenem Eckftein nicht zum Volke der Juden geredet
wird (Jel. 28,14), fondern zu den «Spottern, die ibr dber diefes
Volk. kerrfchts, d.h. zu den «vom Raufchtrank {chwankenden
Prieftern und Propheten Israels» jener Zeit. Und zum dritten wire
den Kirchen Vorficht geboten, weil fie nun {chon eine {chéne Reihe
von Jahrhunderten lang den Juden weder im Wort noch in der
Tat das Bekenntnis zu diefem «Eckftein», der «den’ einzigen Grund
der Kirche bildet» (und die Inquifition, die Bekehrungswut, der
theologifche Antifemitismus «im Namen Chrifti»?) verlockend ge-
macht haben. Befonders wenn man den geiftigen Reichtum und die
fittliche Grofle echt religiofen Judentums (wie z.B. im ur{priing-
lichen Chaflidismus, in der Lebensauffaffung eines Mofes Mendels-
fohn, eines Spinoza, eines Maimonides u. a.) daneben hilt. Das alles
entgeht ja ficher auch dem Blick des Verfaffers nicht; aber leider
hilt er fich an die Feftftellung gebunden, dafl «die Kirche nicht
anders kann»., Wirklich nicht? Auch um Gottes und um der echten,
eigenen Lehre Jefu willen nicht?

Zu einem letzten Punkt: Der Verfafler ftellt die Frage auf, «ob
nicht Gott doch noch etwas mit dem Lande und mit der Stadt vorhabe,
die er einft zur Stitte feiner Offenbarung erwihlte». Wir {ehen beim
heutigen Stand der Religionsgelchichte die biblifchen Erzihlungen
von den erften Gottesoffenbarungen und vom «Volk Gottes» in
etwas. anderm Lichte als frijhere Generationen. Babylonien und
Aegypten haben uns aus dem Schutt ihrer Stidte und Tempel
Schitze gefchenkt, die einerfeits die Schopfungsgefchichte und die
Sintflutfage, die Herkunft Abrahams und das erfte Erwachen des
Monotheismus, anderfeits die Bildungsmoglichkeiten Mofis, die
Quelle feiner Sittengebote und feines Eingottesgedankens in neuer
Beleuchtung zeigen. Wir fiithren dies hier nur an zur Stiitzung
unferer Anficht, dafl der lebendige Gott zu feiner fortwihrenden
Offenbarung nicht Paliftinas, nicht Jerufalems, nicht der Bibel be-
darf, fondern fich dem offenen Auge und Herzen lange, lange vor
Abraham offenbaren konnte und das in Jahrmillionen noch wird

233



tun koénnen. Doch fteht nicht diefe Frage zur Diskuflion. Man, kénnte
aber jene Frageftellung des Verfaflers noch etwas erweitern und fie
von Land und Stadt auf das jiidifche Volk ausdehnen, das unbe-
Mtritten einzigartige in der Menfchenwelt. Damit gelangen wir faft
unwillkiirlich zur Frage: Ift das wirklich das «Volk Gottes»? Wie,
wenn es {ich diefen Namen {elbft zugelegt hitte, infofern zu Unrecht,
als es, das zeitweilige Baalsvolk und Mammonsvolk und heutige,
allerdings nur ganz kleinteilweife, Terroriftenvolk, nie das «Volk
Gottes» im eigentlichen Sinne des Wortes gewefen ift? Wie, wenn
es aber diefen Namen von {einen grofien Propheten infofern zu Recht
bekommen hitte, als es wirklich eine geheime Aufgabe, die Aufgabe
der erften vollen Menfchwerdung, vor allen Volkern der Erde
empfangen hitte und noch immer die Aufgabe unbewufit in fich
triige, der Menfchheit das Vorbild individueller und fozialer Ge-
‘rechtigkeit zu liefern? Es liefert diefes Vorbild nockh nicht, aber
wird es nicht vielleicht dann heimkehren diirfen in fein Land, wenn
es zu diefer Beifpielgabe reif fein wird, die dem Chriftentum bzw.
der Chriftenheit nicht gegliickt ift? Zwifchen den Geldjuden Ame-
rikas und den Terroriften Jerufalems, den beiden im Materialismus
und im Nihilismus verfinkenden extremen Fliigeln Israels, {chweben
jidifche Geifter, die von jener Aufgabe wiffen und fie erkennend
anerkennen. -

- Aus jidifchem reinem Gottesglauben heraus redete Jefus zu
feinem Volke, um es auf jenen Weg der hohen Aufgabe zuriickzu-
fithren. Aus jiidifchem Gottesglauben, griechifcher Weisheit und
griechifcher Gnofis erbaute das Chriftentum feine Lehre, als Lehre,
leider nicht als Tat der das Judentum in fich bergenden, nie aber
fich einverleibenden Volker des Abendlandes. Wir find uns bewufit,
dafl wir hier an gelchichtliche Tatfachen riihren, die {ich mit der
dogmenchriftlichen Glaubenslehre nicht fo recht vertragen. Aber ift
denn diefe das Letztwichtige und geht es — wovon gerade die pali-
ftinenfifche Frage in ihren realen und religigniftiichen Hintergriinden
fehr beredt {pricht — nicht um viel Hoheres als um die Glaubens-
lehre diefes oder jenes Religions{yftems? Geht es da nicht vielmehr
um Gottes Sache, um das Hereindringenlaffen Gottes in die Welt
in feiner allerrealften, praktifchften und umfaffendften Bedeutung?
Wo ift, um diefer Sache, um diefes Wegbereitens willen, Ausficht
auf ein menfchheitliches Erwachen zu wahrer Religion, wenn jedes
Religions{yftem «nicht anders kann», als auf dem Seinen zu beharren
und nicht das alle Syfteme und Theologien Ueberragende ins Auge
zu faflen, damit auch den Bindepunkt fiir alle Religionen?

«Und Gottes Volk bedarf der Gnade, daf es einkomme zu feiner
Ruhe.» So {chlieft Pfarrer Hug feine wertvollen Ausfithrungen.
Mochte die Chriftenheit einfehen, dafl fie diefer Gnade nicht minder
bedarf und ficher dazu auf gutem Wege ift, wenn fie fich dem

234



Judentum als” wahre Schwefter vor des gleichen Vaters Angeficht
naht und damit auch einen Teil ihrer eigenen Chriftenfrage l6ft,
nicht als Bekehrerin, fondern als Sichfelbftbekehrende. Das heifit:
als zur Einficht kommende, dafl nicht fie allein die Verwalterin
des «koftlichen Eckfteins» der wabren Menfchwerdung ift, fondern
felber ihn erft zu empfangen hat als Gleichberechtigte, aber nicht
als Uebergeordnete. Dann werden ganze, heute unentwirrbar
ericheinende Fragenkomplexe {ich l6fen und Jefu Wort wird fich
erfiillen: Thr werdet die Wahrheit erkennen, die géttliche Wahrheit
— der allein er dienen wollte —, auf natiirliche, nicht biblifch ver-
krampfte Weife, wie es immer der Fall ift, wenn Gott geben kann,
nicht vorenthalten mufl. Und dann wird auch die neureformierte
chriftliche Kirche dem Judentum die Freundeshand geben kénnen,
ohne Auflagen, ohne Bekehrungsvorbehalte, im Namen des einen
Gottes, zu dem allein Jefus auffah und zu dem auch der echt-
religiofe Jude, der dogmenfreie Chrift aufiehen. Er ift aller einziger
Grund. _ Hch. Germann.

“Zum Problem Ruflland

- Thefen zum Referat von Paul Trautvetter.*

1. Die tieffte Verlorenheit und Gottlofigkeit unferer Zeit ift in der
totalen Verachtung und Zertretung der menichlichen Perfén-
lichkeit zum Ausdruck gekommen. '

2. Wahrer Sozialismus ftammt aus vertiefter, lebendiger und realer
 Ehrfurcht vor der Unantaftbarkeit des Menf{chen nach Leib und
-Seele. | . ’

3. Die Aufgabe des Sozialismus wird darum niemals in der Auf-
hebung, fondern immer nur in der Erfiillung dclf Menichen-

rechte beftehen.

*) Wir find nicht in der Lage, den Lefern einen Bericht iiber die Jahres-
verfammlung der ,Religids-fozialen Vereinigung™ und der Freunde der ,,Neuen
Wege* vom r1o./ix.Mai zu geben. Moglicherweife werden wir nichftens die
gehaltenen Referate und das Votum von Otto Hiirlimann zum Abdruck bringen.
- Vorldufig ver6ffentlichen wir die Thefen, die der Verfammlung vorlagen, damit
diejenigen, die nicht felber teilnehmen konnten, doch etwas von dem vernehmen,
worum es ging. Dafl unfere Mitglieder im Gefiihl fiir die Wichtigkeit diefer
Tagung fehr zahlreich, zum Teil aus entfernten Landesteilen, erfchienen, das war
das Erfreuliche diefer Jahresverfammlung. Natiirlich mufite man es auch in Kauf
nehmen, dafl Menichen kamen, die fich nur gerade in' irgendeiner Weife fiir das
Rufllandproblem intereffieren, fonft aber dem, was uns bewegt, ferne ftehen. Das
kann ja nicht {chaden, folange wir felbft feflen Boden unter den Fiiffen haben.

235



	Zionismus und Theologie : ein Laienwort

