
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 41 (1947)

Heft: 2

Artikel: Zionismus als Weltproblem (Fortsetzung) : Teil II

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zionismus als Weltproblem
(Fortfetzung)

II.
Es hat eine Zeit gegeben, da die chriftliche Kirche nicht nach ihrer

Stellungnahme zum Zionismus gefragt wurde, aus leicht einzufehenden
Gründen. Die Kirche fagte zum voraus nein dazu. Sie erklärte, daß die
Juden nichts mehr zu fuchen hätten in Paläftina als höchftens ihr Grab,
das Grab ihrer Hoffnungen, das leere Grab des von ihnen verworfenen
und von den Heiden gekreuzigten Königs der Juden. Man hörte kirch-
licherfeits aus dem Namen Zionismus nicht den Appell ans politifche
Gewiffen heraus, fondern nur den an den chriftlichen Glauben und
argumentierte folgendermaßen: Zion ill der Inbegriff von Gottes
Herrfchaft; Gottes Herrfchaft heißt Jefus Chriftus; Er hat alle Gewalt im
Himmel und auf Erden; Er ill der Herr Zions. Folglich heißt
heimkommen nach Zion, zu diefem Herrn und unter feine Herrfchaft kommen.

Die Juden verweigern aber diefem Herrn ihre Gefolgfchaft. Ergo
gehören fie überallhin, nur nicht nach Zion.

Diefe einfache Ueberlegung, die jeder Kapuziner verftehen kann,
ill zu einfach, um richtig zu fein. Sie hat zwar in der Gefchichte der
Chriftenheit je und dann eine große Ueberzeugungskraft gehabt und
hat fie wohl noch. Als zur Zeit Konflantins und nach ihr Scharen von
Mönchen und Einfiedlern ins Heilige Land zogen und dort Kirchen
entftanden, die Kirche des Heiligen Grabes, die Geburtskirche in
Bethlehem und viele andere, da meinten die chriftlichen Pilger, die
eigentlich rechtmäßigen Bewohner diefes Landes zu fein. Und gemäß
diefer Meinung begann man die Juden in ihren bürgerlichen Rechten
zu befchränken und fie zu diffamieren. Zwifchen chriftlicher und
jüdifcher Bevölkerung wurde ein fchärfer Trennungsftrich gezogen, fo daß
ein Hieronymus nur heimlich bei einem Rabbiner das Hebräifch
erlernen konnte und zum Dank dafür nicht die geringften Mitgefühle
mit den Juden bewies, die am Gedenktag der Zerftörung Jerufalems
nach ihrer alten Stadt pilgerten und den Zutritt nur gegen ein erpreffe-
rifch hohes Eintrittsgeld erwarben. Und als dann fpäter, zur Zeit der
Kreuzzüge, die fanatifierten Maffen durch das Land zogen unter chriftlichen

Emblemen, da waren es wiederum die Juden, die am meiften zu
leiden hatten. Synagogen gingen in Flammen auf, und ftatt den Juden
die Stätten ihrer Lehre zu laffen, brachte das chriftliche Rittertum in
den rafch errichteten Feudalherrichäften lofe Sitten mit und endlofe
Streitereien um die Befitzrechte der geweihten Stätten. Wenn man an
all diefe unfäglichen Irrungen und Verwirrungen der Welt- und Kirchen-
gefchidite denkt, fo möchte man wirklich fragen: Was hatten und
haben denn eigentlich die Chriften in Paläftina zu fuchen? Nach ihrem

74



Evangelium jedenfalls nichts, gar nichts. Da fteht im Gegenteil gefchrieben:

Chriftus ill nicht hier fondern er ill auferHänden! Steht es aber
fo, daß die Chriflen in Paläftina nicht mehr zu fuchen haben als fie in
irgend einem andern Lande fuchen follen und können, nämlich den
Nächften, den Bruder und vornehmlich den jüdifchen Bruder, dann
find die chriftlichen Invafionen Paläftinas, die mittelalterlichen und die
neuzeitlichen, Schandflecken in der Gefchichte der Chriftenheit, und
beweifen nur wieder einmal mehr, wie wenig das chriftliche Leben über-
einftimmt mit dem, was Chriftus gewollt, gefagt und getan hat.
Gewiß, Chriftus hat fchlimme Gerichte über fein Volk angekündigt, aber
nirgends hat er gefagt, daß juft feine Jünger und Anhänger diefe
Gerichte zu vollziehen hätten. Es kann darum nicht die Sorge der Kirche
fein, die Heimatlofigkeit der Juden zu begünftigen. Es kann auch nicht
die Sorge der Kirche fein, gerade nur Paläftina den Juden als Heimftätte

zu bieten. Im weltweiten Raum- ihrer Oekumene muß es vielmehr
ihre Sorge fein, den Juden überall Schutz und Recht zu gewähren und
darum auch (und warum nicht erft recht?) in Paläftina.

Eine andere Frage hingegen ill es, ob es Sache der Kirche fei, den
Aufbau des paläftinenfifchen Judenftaates zu fördern oder auch nur
zu befürworten. Das ift deshalb eine ganz andere Frage, weil die
Kirche das Jude-Sein als folches im Lichte des Wortes Gottes zu prüfen
hat, und in diefer Prüfung kreuzen fich die chriftlichen und die
jüdifchen Definitionen deffen, was ein Jude ift. Für den Zioniften ift der
Jude im gleichen Sinne ein Jude, wie der Schweizer ein Schweizer und
der Engländer ein Engländer ift; er ill Sproß eines Volkes, Glied einer
Nation. Der Chrift kann diefe Definition gleichfam als Hilfskonftruk-
tion und Arbeitshypothefe auch gelten laffen, aber fie drückt ihm nicht
das Wefentliche des Jude-Seins aus. Sie hat für ihn mehr die Funktion
eines Schnörkels, einer Randbemerkung. Die chriftliche Definition des

Juden geht auf das Grundfätzliche und greift an die Wurzel der
jüdifchen Exiftenz. Sie zeigt den Juden, wie fogar Hitler mit „traumwand-
lerifcher Sicherheit" treffend erkannt hat, als ein „übernatürliches
Wefen". Aber diefes Uebernatürliche ill Auszeichnung und Lebensgefahr

zugleich. In die Hände Gottes fallen, heißt nun einmal, in ein
verzehrendes Feuer fallen, und der Jude ifl in diefem Feuer. Er ill nur
zufammen mit Gott, und alfo nicht zu begreifen, wie man irgendein
natürliches Wefen begreifen kann. Gott ill nicht identifch mit der Natur,

beziehungsweife mit dem, was man fo zu heißen pflegt. Er fteht
über der Natur. Die Natur ill von Gott her zu verftehen, und nicht
Gott von der Natur her. Das gilt von aller Natur, und befonders von
der menfchlichen, und wiederum erft recht von der jüdifch geprägten
Menfchennatur. Als Gottes Volk find die Juden, was fie find, und daran

kann kein Zionismus rütteln. Wenn die Zioniften nicht alle fich die
Köpfe einrennen wollen an der eben notorifch noch vorhandenen
Klagemauer, fo bleibt ihnen nichts anderes übrig, als „den bewährten

75



Stein, den kölllichen Eckflein" wenigftens zu beachten, den der Herr in
Zion gelegt hat (Jafaja 28, 16; Rom. 9, 33). Die Kirche ill zu diefem
Hinweis verpflichtet. Denn fie würde fich ja felbft aufgeben, wenn fie
diefen Eckflein, der ihren einzigen Grund bildet, verwürfe oder
erklärte: er fei für alle Völker und Menfchen, nur gerade für die Juden
nicht, grundlegend. Sie kann nicht anders. Sie muß auch und gerade
das Politifche des Zionismus theologifch ernft nehmen. Und fie muß es

um fo mehr tun, als die Zioniften auf der ganzen Linie eskamotie-
ren. Und hier droht nun das Mißverftändnis oder auch — geben wir
es nur ruhig zu! — das fchon oft zur Tatfache gewordene Unding
eines „kirchlichen Antifemitismus". Chriften und Juden reden
hoffnungslos aneinander vorbei und verliehen fich nicht mehr. Die Chriften

fehen alle Weisfagungen des Alten Teftamentes in Jefus Chriftus
erfüllt — alle! —, und die Juden — keine! Kann man erwarten, hier
Verftändnis zu finden? Da von der Kirche die Juden immer erft in
Analogie zur chriftlichen Gemeinde verftanden werden, und es darum
den Chriften keine Mühe bereitet, die Juden ebenfo über die ganze
Welt zerftreut zu fehen, wie fie es felber find, fo daß es ihnen auch
nicht in den Sinn kommen kann, irgendwo, zum Beifpiel wegen Rom in
Italien, eine nationale Heimftätte der Chriften zu errichten — es

fehlte wahrlich an Raum, und bei den reformierten Chriften ganz
entfchieden auch an Neigung —, deshalb ill das politifche Gewiffen der
Chriften auch gemeinhin fo lethargifch gegenüber dem ja wirklich
dringlichen Anliegen der Zioniften. Und diefe Lethargie ill
Gleichgültigkeit, gelinde gefagt, auf alle Fälle: Schuld. Und es wäre nicht
das erfte Mal, daß fich Chriften an Juden verfündigt hätten!

Damit lloßen wir zum fchwerften, und zwar zu einem
theologifchen Problem par excellence. Es ift die Frage, ob nicht Gott doch
noch etwas mit dem Lande und mit der Stadt, die er einft zur Stätte
feiner Offenbarung erwählte, vorhat. Fragen der Apokalypfe
tauchen hier auf, die um fo dunkler zu werden fcheinen, je tiefer
fich die theologifchen Geifter darein vertiefen, Fragen der Exegefe alt-
und neuteftamentlicher Verheißungen in großer Zahl, die der gewöhnliche

Sterbliche nicht zu überfehen vermag, und die auch guten
Fachleuten letztlich nur den Stoßfeufzer zu entlocken vermögen: nescio,
ich weiß nicht! Eben darum aber ill den Chriften zumindeft Vorficht
geboten in der Beurteilung der zioniftifchen Bewegung, deren Beweger
ficher auch der ift, der alles bewegt. Niemals jedoch würde ich mich als
Chrift zu der Behauptung verfteigen, daß nur gerade die miffionarifche
Bewegung dasjenige fei, das die Kirche als folche hie et nunc den Juden
gegenüber zu vollziehen hätte. Abgefehen davon, daß es eine
Judenmiffion gab und noch gibt, vor der man das Grufeln lernen könnte, fo
ill vom Evangelium her feftzuftellen, daß nicht nur die Heiden,
fondern auch die Chriften die Juden als Juden brauchen, daß mithin die
Exiftenz der Juden zum Gegenftand ihrer Dankbarkeit gehört, und

76



daß es einem Chriften geziemt, jeden anderen Menfchen — und hieße
er Judas Ifcharioth — höher zu achten als fich felbft. Nicht daß das
Böfe des andern zu entfchuldigen wäre! Aber es ill Gelegenheit zur
Uebung, Böfes mit Gutem zu vergelten. Und wie fehr hat da die
Chriftenheit fchon verfagt!

*

Unfere Betrachtung geht zu Ende. Es wäre zum Zionismus und zu
allem, was damit zufammengehört, noch vieles zu fagen. Wir wollten
hier nur mit ein paar fkizzenhaften Strichen die verwirrende
Komplexität darfteilen, die in diefem Gebilde fteckt. Ob wir jetzt fo klug
find wie zuvor? Können wir das Geringfte an dem Kurfe ändern, den
das zeitgenöffifche Judentum einzufchlagen gefonnen ill? Wir ändern
nichts, und vor allem nichts zum Guten. Aber Gott ändert und
verändert feit Jahrtaufenden fein Volk, und es bleibt doch immer
dasfelbe. Es bleibt fo, wie es im Zeugnis des Propheten und Apoftel
gefchrieben fteht, und in feiner uralten Gefchichte, die fchon in den fagen-
haften Anfängen von Adams Segnung und Fluch keimhaft vorgezeichnet

ift, fpiegelt fich die Gefchichte aller Menfchen und Völker wider,
fo daß heute Paläftina eine einzige Tafelrunde des Menfchheitschaos
darfteilt: alle haben dort die Hand im Spiel, die Atheiften, die
Mohammedaner, die Juden, die Chriften und dann alfo auch die Engländer,

die Amerikaner, die Araber und die Ruffen, fie alle wollen
nehmen, nehmen was fie können, und keiner wird fatt. Ja, das ill das Bild
der Welt, diefer Welt. Und diefes Bild zeigt uns: Welt bleibt Welt.
Aber auch Gott bleibt Gott. Und das ill der Glanz, der über diefer
Welt liegt. Wie wunderbar, daß die Wiege des Höchften gerade auf
dem Fleckchen Erde ftand, das von jeher einem Hexenkeffel glich, und
daß die via dolorosa in Jerufalem liegt, wo die Füße des Erniedrigten
die ganze Laft des Weltjammers trugen. Pascal hat recht: Chrifti Paffion

dauert weiter bis an der Welt Ende. Wer will, wer kann da fchlafen?

Es braucht noch viel Wachfamkeit, bis die Menfchheit den Weg
findet, der zum Frieden führt. Und Gottes Volk bedarf der Gnade,
daß es einkomme zu feiner Ruhe. Herbert Hug, Walzenhaufen.

Weltrundfchau

Ein Anfang — So ift nun alfo die erfte Reihe von Friedensverträ-
aber wozu? gen, diejenigen nämlich zwifchen den alliierten

Hauptmächten und den Satelliten des Dritten Reiches

— Italien, Ungarn, Bulgarien, Rumänien und Finnland —, in
Paris feierlich unterzeichnet und befiegelt worden. Aber niemand ill
da, der fich darüber als über den Anfang einer neuen Friedensordnung

77


	Zionismus als Weltproblem (Fortsetzung) : Teil II

