
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)

Heft: 11

Artikel: Dante als religiöser Sozialist : die Stellung des 19. Jahrhunderts zu
Dante ; Filippo Argenti und Dantes Idee des Rechts

Autor: Schloss, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mit Vorliebe. Rein menfchliches, ja allzumenfchliches Wefen nimmt
dann fozufagen eine Inkruftierung an und wird damit doppelt fchlimm
und doppelt tyrannifch. Und das ill nicht nur die Gefahr der
elterlichen Autorität. Sie ill ja nur Grundtypus aller Autorität. Und heute
tritt diefe angemaßte menfchliche Autorität bekanntlich vor allem als
ftaatliche auf, fich total nennend und fich an die Stelle Gottes fetzend.

Diefer angemaßten Autorität jeder Art gegenüber darf und foil
der Menfch fein Gottesrecht fordern. Hier geht Gottes Gebot gegen
Menfchenfatzung. Das gilt von der Berufswahl, wo diefe auf rechte
Berufung gegründet ift. Das gilt von jeder Miffion im weiteren Sinne
des Wortes. Das gilt von der Ehe — fie ift, wenn felbft gottgewollt,
das heißt von echter Liebe und echter Begegnung gefordert, allen
konventionellen Rückfichten übergeordnet und fchienen diefe noch fo
religiös, etwa auf konfeffionelle Unterfchiede begründet. Das gilt, um
auf ein Beifpiel zu kommen, das nahe liegt und das gewaltige ge-
fchichtlidie Bedeutung hat, vom Zölibat, der Ehelofigkeit. Wenn fie
frei gewählt ift, für den ungehemmten Dienft Gottes oder aus andern
zwingenden Gründen, bedeutet fie ficher ein heiliges Freiheitsrecht des

Jüngers Chrifti, wo fle aber zu einer erzwungenen Sache wird, da
verfloßt fle als Menfchenfatzung gegen Gottes Ordnung. Das gilt endlich
im höchften Sinne von der Jüngerfchaft Chrifti, darin, wenn fie echt
ift, darf kein Menfch den andern hemmen.

Nichts, gar nichts, fei es noch fo ehrwürdig, noch fo heilig, mag
es fich auf noch fo alte Ueberlieferung berufen darf gelten wenn Gott
fpricht, wenn Gott auf feinen Weg befiehlt, wenn Gott fein Recht
geltend macht, wenn Got zum Neuen ruft.

Das ift gewalige Wahrheit, revolutionäre Wahrheit, aber folche,
welche die Welt vor dem Verfaulen fchützt. Es ill die Wahrheit
Gottes, die alle Lüge der Menfchen vertreibt. Es ill die Freiheit der
Söhne Gottes, die alle Menfchenknechtfchaft zerbricht.

(Fortfetzung folgt.)

Dante als religiöfer Sozialift

von Gerd Schloß.

Wenn ich als Ueberfchrift die — vielleicht etwas zugefpitzte —
Formulierung „Dante als religiöfer Sozialift" gewählt habe, fo gefchah
das in dankbarem Gedenken an Leonhard Ragaz, der eine tiefe
Beziehung zu Dante befaß, deffen Bulle er auf feinem Schreibtifch täglich
vor Augen hatte. Ragaz hat in Dante gerade den großen Revolutionär,
den einfamen Kämpfer für das Reich Gottes gefehen und noch in
feinem zuletzt erfchienenen Buche „Die Gefchichte der Sache Chrifti" auf
diefe feine Bedeutung befonders hingewiefen.

526



Dantes Göttliche Komödie, wohl das gewaltigfte Werk der
abendländifchen Literatur, ift unendlich wie ein Meer und entzieht fich immer
wieder unferen Verfuchen, fie auszufchöpfen. Wir faffen ftets nur
einen kleinen Teil des großen Reichtums in unferen Gefäßen, und jedes
Zeitalter fchöpft in feinen eigenen. Und doch glaube ich, daß fleh in
unferer Zeit, die arm ift an neuen eigenen kulturfchaffenden Kräften,
aber vielleicht deswegen befonders aufgefchloffen und empfänglich für
alle Werke der Vergangenheit, ein befonderes Verftändnis für Dante
anbahnt. „Dante fteht am Anfang der Zeit, die heute zu Ende geht-
Immer am Anfang und am Ende eines Zeitalters treten die Grundzüge
der menfchlichen Situation befonders deutlich hervor. Niemand hilft
uns, unfere Situation fo klar zu fehen wie Dante, aber nie konnte Dante
beffer verftanden werden als von der heutigen Situation aus"
(Spoerri)*).

Die Stellung des 19. Jahrhunderts zu Dante.

Wie weit das 19. Jahrhundert von Dante entfernt war, möchte ich
kurz an der Stellung zeigen, die der größte Geift diefes Jahrhunderts,
Goethe, zu Dante eingenommen hat2)-

Goethe fagte einmal in Italien, er habe nie begreifen können, wie
man fleh mit Dante befchäftigen möge. Ihm komme die Hölle ganz
abfcheulich, das Fegefeuer zweideutig, das Paradies langweilig vor. Nur
widerwillig ließ er fich in Dantes duftere, trübe, nächtliche Stimmung
hineinreißen. Er fprach von feiner „widerwärtigen, oft abfcheulichen
Großheit" (1821, Tag- und Jahreshefte), nannte ihn abflößend und
warnte die bildenden Künftler, aus diefer trüben Quelle zu fchöpfen.
Erft in den letzten Jahren feines Lebens wurde fein Urteil etwas milder.

Wir befitzen aus dem Jahre 1824 — Goethe war damals 75 Jahre
alt — ein Gefpräch, das Eckermann aufgezeichnet hat (Freitag, den

3. Dezember 1824). Darin heißt es: „Uebrigens fprach Goethe von
Dante mit aller Ehrfurcht, wobei es mir merkwürdig war, daß ihm das

Wort Talent nicht genügte, fondern daß er ihn eine Natur nannte, als
womit er ein Umfaffenderes, Ahndungsvolleres, tiefer und weiter um
fich Blickendes ausdrücken zu wollen fchien." Und am Ende feines
Lebensweges, als lieh Goethe, wie Strich es formuliert hat, „am Ende des

2. Teiles des Fauft vor die kaum lösbare Aufgabe geftellt fah, die
übersinnlichen, grenzenlofen, nicht zu erfchauenden, fondern nur zu
erahnenden Sphären zu geftalten, da half ihm Dantes plaftifche Ge-
ftaltenwelt, feinen vagen Intentionen den notwendigen Umriß und eine
wohltätig befchränkende Form und Felligkeit zu geben, fo daß er fich

1 Th. Spoerri in feiner ausgezeichneten „Einführung in die Göttliche Komödie",

Zürich 1946, auf die hier nachdrücklich hingewiefen fei.
2 Für das Folgende vgl. F. Strich: „Goethe und die Weltliteratur", Bern 1946.

527



nicht in Leerheit zu verlieren brauchte-" Ohne die Göttliche Komödie
fei auch das Ende des Fauft nicht denkbar, aber alle Vergleiche
zwifchen den beiden zeigten — vom Ende des 2. Teiles des Fauft
abgefehen — doch mehr Verfchiedenheiten als Aehnlichkeiten.

Aehnlich war die Stellung Jacob Burckhardts zu Dante, hier
einmal übereinftimmend mit feinem großen Bafler Zeitgenoffen und
Antipoden Friedrich Nietzfche, der Dante zu feinen „Unmöglichen" zählte
als „die Hyäne, die in Gräbern dichtet"3. Burckhardt hat in feiner
Jugend eifrig Dante gelefen, auch wenn er die Zeit dazu „ftehlen"
mußte und nahm „Dante und Konforten" als „ganz famofe Leute"
in Schutz gegen die „Feinde des Mittelalters". Er fah in Dante den
großen Meifter der Form, ja den erften mittelalterlichen Dichter, der
in jedem Sinne eine „Individualität" war, alfo darin fchon ein Menfch
der Renaiffance. Aber im wefentlichen hat auch Burckhardt Dante
abgelehnt, da er fein hartes Richterwefen „über die ganze Vor- und
Mitwelt" als inhuman und tyrannifch empfand und feine Gewalttätigkeit,

feine „odiöfe Rachfucht" verdammte- Die Dantefche Art
abzuurteilen war für Burckhardt fträflich felbftgerechter Hochmut und
hatte für ihn etwas Dämonifches, leifes Grauen erweckendes. „Aus
dem Gedichte fpräche nur zu oft der Geift der Zwietracht" ftatt des
Geiftes der Harmonie, der Liebe und Güte, und "Zorn und Rache
feien bedenkliche Führerinnen des Dichters".

Auch ein fo hervorragender Literarhistoriker und Verehrer Dantes

wie Francesco de Sanctis wurde dem Dichter nicht gerecht, als er
fchrieb: er ill „ein Menfch von Leidenfchaft und Schwung, eine offene
Natur, die ihre ganze Seele dem flüchtigen Eindruck des Augenblicks
hingibt: ebenfo fchrecklich im Zorn wie rührend in der Liebe. Wer
in den mannigfaltigen Ausrufen und Sprüchen, die ihm in die Feder
kamen, einen logifchen Zufammenhang fucht, vergeudet Zeit und
Mühe"4.

So wie Goethe zu Eckermann über Euripides und feine modernen
Kritiker, wie Schlegel, gefagt hat, „wenn ein moderner Menfch an
einem fo großen Alten Fehler zu rügen hätte, fo follte es billig nicht
anders gefchehen als auf den Knien", fo follte auch für Dante-Lefer
das erfte Gefühl Ehrfurcht vor einem Werke fein, von dem Vossler
in feinem Dante-Buch mit Recht gefagt hat, „nie fei eine Dichtung mit
strengerer Wiffenfchaftlichkeit, Sachlichkeit und Gewiffenhaftigkeit
befeftigt worden". Nur demjenigen, der fich jedes leichtfertigen, vor-
fchnellen Urteils enthält und verfucht, den tiefen Ernft zu begreifen,

3 Für das Folgende vgl. A. v. Martin: „Nietzfche und Burckhardt", München

1941.
4 Zitiert nach K. Vossler: „Die Göttliche Komödie", 2 Bde., 2. Aufl., Heidelberg

192$.

528



der die Göttliche Komödie von der erften bis zur letzten Zeile erfüllt,
werden fich die Pforten diefes Wunderbaues öffnen.

Ich will nun an Hand derjenigen Stelle des Inferno, wo der Lefer
zum erften Male erfchrocken innehält und „odiöfe Rachfucht" zu
fpüren meint, zu erklären verfuchen, wie man die Göttliche Komödie
lefen follte, und davon ausgehend Dantes Stellung zum Eigentum, zur
Kirche und zum Staate entwickeln.

Filippo Argenti und Dantes Idee des Rechts.

Im 8- Gefang des Inferno fährt Dante mit Vergil in einem Nachen
über den Sumpf Styx, in dem die Jähzornigen und Mißmutigen mit
den Hochmütigen und Neidifchen häufen, alfo Träger von
Eigenfchaften, die das Leben in der menfchlichen Gemeinfchaft fo erfchweren.
Bei diefer Fahrt hat Dante folgendes Erlebnis: Inf. VIII, 31—6$5:

Indes wir durch das tote Rinnfal fuhren,
reckte fidi Einer fchlammbedeckt nach mir.
„Wer bift du", fprach er, „der zur Unzeit kommt?"
Und ich: „Ich komme, doch ich bleibe nicht.
Wer bift denn aber du und bift fo fchmutzig?"
„Bin einer", fagt er, „wie du fiehft, der weint."
Und ich zu ihm: „Mit Weinen denn und Klagen,
vermaledeiter Geift, bleib, wo du bift!
Ich kenne dich durch deinen Dreck hindurch!"
Da griff mit beiden Händen er ans Schiff,
doch hurtig fließ mein Meifter ihn hinab
und rief: „Zurück zu deinen Hundsgefeilen!"
Sodann umfchlang er mich mit feinen Armen,
die Stirne küßt er mir und fprach: „Gefegnet
die Frau, die dich gebar, du edler Trotz!
Ein aufgeblasner Menfch war jener einft,
und etwas Gutes kennt man nicht von ihm,
drum ift fein Geift hier unten fo voll Wut. —
Es dünkt fidi mancher droben königlich,
der dann im Schlamm hier endigt, wie die Schweine,
und nichts als Haß und Schande hinterläßt.
„Meifter", fprach ich, „es war mir eine Freude,
in diefe Suppe ihn getunkt zu fehen,
gleich jetzt, bevor wir diefen See verlaffen."
Und er zu mir: „Noch ehe du das Ufer
erblicken kannft, follft du gefättigt fein,
denn diefer Wunfeh ift die Erfüllung wert."
Nicht lange währt' es, und ich durfte fehen,
wie ihn die Sumpfbewohner fo zerfleifditen,
daß ich noch heute meinem Schöpfer danke.
„Philipp Argenti, packt ihn!" fchrieen alle,
und diefer tolle Florentiner Geift
zerbiß mit feinen eignen Zähnen fich.

5 Die Zitate aus der Göttlichen Komödie find in der Ueberfetzung von K.
Vossler, Atlantis-Verlag, Zürich 1942, wiedergegeben.

519



Der erfte Eindruck ill wohl bei jedem: Welch eine Entgleifung!
Mußten nicht Menfchen wie Goethe und Jakob Burckhardt abgeftoßen
werden? Bevor ich eine Deutung diefer Stelle verfuche, muß ich mit
wenigen Worten Dantes Idee des Rechts fchildern, weil ohne das

Wiffen darum auch der Sinn der Göttlichen Komödie verfchloffen
bleibt6.

Für Dante ill das Recht der Angelpunkt feines ganzen Denkens.
Schon die älteften Kommentatoren fahen im Willen Dantes, einer
fried- und rechtlofen Welt das Recht entgegenzuftellen, den Anlaß zur
Entftehung der Göttlichen Komödie. Hier gibt es kein „l'art pour
l'art": die Göttliche Komödie ift ein Lehrgedicht — ja das Lehrgedicht
überhaupt. Dante will der Welt ihre Entfernung vom Willen Gottes
klar vor Augen führen und zugleich zeigen, welches der Weg zur Heilung

des Einzelnen und der Gemeinfchaft fein könnte. Dante richtet
nicht nach dem Recht der Praxis — gerade die angeführte Stelle zeigt,
daß er weit darüber hinausgeht, indem er auch die Sünden, das heißt
die metaphyfifchen Rechtsverletzungen, die unsichtbar bleiben oder
nicht unter das weltliche Gericht fallen, beftraft werden läßt —,
fondern nach dem Recht, das dem Menfchen als der Wille Gottes in den
Geboten des Alten und Neuen Teftamentes offenbart worden ift- In
feiner Schrift „De Monarchia", die während der Arbeit an der
Göttlichen Komödie entftand, hat Dante felbft zwei berühmte Definitionen
des Rechts gegeben: einmal eine weltliche, ethifche, foziale Definition
(Buch II, Kapitel 5): „Recht ift das auf die Dinge und auf die Perfon
bezogene richtige Maß in der Beziehung des Menfchen zum Menfchen,
deffen Erhaltung die menfchliche Gefellfchaft erhält, deffen Zerftörung
fie zerftört" und dann eine metaphyfifche Definition (Buch II, Kapitel
2): „Das Recht ill nichts anderes als ein Abbild des göttlichen Willens;
daher kann, was mit dem göttlichen Willen nicht übereinftimmt, felbft
nicht Recht fein, während, was mit dem göttlichen Willen übereinftimmt,

felbft Recht ift." (Ebenfo Par. XIX, 88: „Was ihm [nämlich
dem Willen Gottes] entfpricht, das eben ift gerecht.")

Nur wenn man Dantes Idee der göttlichen Rechtsordnung vor
Augen hat, begreift man, daß er imftande war, feine beften Freunde in
die Hölle zu verletzen, wenn lie auch nur in einem Punkte eine un-
bereute Schuld hatten, die fie an den dafür beftimmten Ort der Hölle
bringen mußte. Zu Beginn feiner Wanderung empfindet Dante noch

Mitleid, das fich bis zur Ohnmacht fteigern kann, doch indem er durch
die Zunahme feines Willens geläutert wird, begreift er, daß diefes Mitleid

ein verkehrtes Mitleid ift, da es eine Kritik an der Rechtsordnung
Gottes bedeutet. Vor dem Recht muß das Mitleid verlöfchen und
verwandelt fich beim Fortfchreiten durch die Höllenkreife in Unerfchüt-

9 Für das Folgende vgl. H. Friedrich: „Die Rechtsmetaphyfik der Göttlichen
Komödie. Francesca da Rimini", Frankfurt a. M. 1942.

530



terlichkeit. Auch Dantes Haß ift nur vom Gefichtspunkt des Rechts aus
zu begreifen. Wenn fein Urteil Pathos wird, dann dort, wo die
Rechtsverletzung in die menfchliche Gemeinfchaft und ihre Ausdrucksformen
Kirche und Staat hineingreift- Hier gerät er in die Glut des Haffes —
vor allem, wenn es um feine heißgeliebte Vaterftadt Florenz geht —,
aber nie ill diefer perfönlich, fondern ftets aus der Verletzung der
göttlichen Rechtsordnung begründet. Dante hat feinen Haß in der
göttlichen Rechtsordnung objektiviert. Daß ihm felbft das Unerhörte
feiner fchonungslofen Offenbarung der Rechtlofigkeit und Verkehrtheit

der Welt mit Schaudern bewußt war, zeigt deutlich die Stelle Par.
XVII, 106—120, wo er zu feinem Ururgroßvater Cacciaguida
fpricht:

„Ich fehe wohl, mein Vater, wie die Zeit
heranftürmt, einen Stoß mir zu verfetzen,
der jeden Schwächling aus dem Sattel wirft.
Da heißt es (ich mit Vorficht wappnen, daß ich,
wenn fchon die Heimat mir genommen wird,
nicht auch die Freunde durch mein Lied verfcherze.
Beim Abftieg durch das endlos bitt're Reich,
und bis zum fchönen Gipfel jenes Berges,
von dem der Herrin Blick midi aufwärts trug,
und dann von Stern zu Stern am Himmel hin
vernahm ich manches, wenn ich's wiederfage,
fo wird es vielen fehr gefalzen fchmecken.
Und wenn ich fchüchtern bin als Freund der Wahrheit,
fo bin ich, fürchte ich, den Kommenden,
die uns die .Alten' nennen werden, tot."

Kurz vorher hat ihm Cacciaguida die Verbannung prophezeit, in
Verfen, die man als das „Hohelied der Emigration" bezeichnen
könnte: Par. XVII, 46—60:

„Wie vor der böfen Stiefmutter fich rettend,
Hippolytos Athen verließ, fo mußt du
Florenz verlaffen, denn man will es fo,
ja man bemüht fich fchon, es durchzufetzen,
und bald gelingt's dem Feinde, der's betreibt,
dort wo fie Chriftum Tag für Tag verfchachern.
Die Schuld wird dem Gefdilag'nen mitgegeben
im Bannfpruch, wie gewöhnlich, — doch die Rache

zeugt für die Wahrheit, daß fie wirkfam wird.
Wirft alles Liebe, wirft dein Teuerstes
verlaffen muffen: diefes ift die erfte
von der Verbannung dir gefchlag'ne Wunde;
und wirft erfahren, wie das Brot der Fremde
fo falzig fchmeckt, und wie die fremden Treppen
hinab hinan ein hartes Steigen ift."

Ganz allein wird Dante feinen Kampf für die Wahrheit kämpfen
muffen, fo fagt es ihm Cacciaguida voraus (Vers 68/69): „Und in
Ehren wirft du einfam als eigene Partei für dich beftehn." Aber erft
durch die Verbannung hat Dante die Unabhängigkeit gewonnen, das

531



Gebäude der Göttlichen Komödie aufzurichten- Daher kann er fich über
die Kühnheit feines Unternehmens von Cacciaguida tröften laffen:
Par. XVII, 124—135:

„Freilich, ein trüb Gewiffen
der eignen oder fremden Schande wird
auf jede Weife herb dein Wort empfinden.
Trotzdem, verfchließe du der Lüge dich!
Mach offenkundig alles, was du fdiauft,
und wer die Räude hat, den laß fidi kratzen.
Zunächft mag deine Botfchaft bitter fein
dem Gaumen, aber in lebendige Nahrung
wird fie, wenn erft verdaut, fidi fpäter wandeln.
Und wie der Wind muß deine Stimme fegen,
der an den höchften Gipfeln mächtiger rüttelt:
und daran foli man fehn, was Ehre heißt."

Ich kehre nun zur angeführten Stelle im 8. Gefang des Inferno
zurück- Daß es fich nicht um eine Entgleifung Dantes handeln kann,
darauf weift der Umftand hin, daß fidi Dante von Vergil, alfo der
Verkörperung der menfchlichen Vernunft, der ihn zur Vermittlung des
Wiffens von der göttlichen Rechtsordnung durch das Jenfeits führt,
fein Verhalten ausdrücklich gutheißen und loben läßt. An keiner
anderen Stelle der Göttlichen Komödie zeigt Vergil eine fo ftärke
Zuneigung zu Worten oder Taten feines Schützlings wie hier. Dante
will alfo damit andeuten: es handelt fidi nicht um eine Handlung im
Affekt, fondern um etwas durchaus wohlüberlegtes und finnvolles, das
einen befondern Akzent auf die Geftalt des Filippo Argenti und damit
aller Leute feines Schlages werfen foli. Warum nun aber diefer Harke
Akzent, fo daß fich die Geftalt des Filippo Argenti dem Lefer fo
unvergeßlich einprägt, was ja die Abficht Dantes ift? Nach der Schwere
feiner Sünde — Hochmut und Jähzorn —, die vom weltlichen Gericht
nicht einmal erfaßt wird, konnte ihn Dante nur an die dafür
beftimmte, noch verhältnismäßig erträgliche Stelle der oberen Hölle
verletzen. Aber für Dante ift das Verhalten des Filippo Argenti und der
Leute feiner Art viel Ichwerwiegender: er ill für ihn der Typus des
afozialen Menfchen. Um das zu verliehen, muffen wir uns an Hand
der alten Kommentare darüber orientieren, wer jener Filippo Argenti
war.

Er war ein Florentiner aus der Familie der Adimari, fehr reich,
hochmütig, jähzornig aus dem geringften Anlaß heraus und von enormer

Körperkraft. Boccaccio erzählt von ihm im Dekamerone IX, 8, eine
Anekdote, die feinen Jähzorn und feine Brutalität beleuchtet. Ein alter
Kommentator, der fogen. Falfo Boccaccio, berichtet, daß er ein Feind
Dantes war, „da er zu den fchwarzen, Dante zu den weißen Guelfen
gehörte". (Wir fehen, daß fchon damals das Mißverftehen Dantes
begann. Natürlich mußte Filippo Argenti Dante auch im perfönlichen
Leben verhaßt fein, aber nicht aus parteipolitifchen Gründen — an

532



vielen Stellen der Göttlichen Komödie läßt Dante feinen politifchen
Gegnern volle Gerechtigkeit widerfahren —, fondern eben als der
Typus, als der er ihm auch im Inferno wieder entgegentritt.) Diejenige
Tatfache in der Beurteilung des Filippo Argenti aber, die wichtiger ift
als alle Berichte über feinen Jähzorn und feine Brutalität, ift, daß er
feine Pferde mit Silber befchlagen ließ, woher er den Beinamen
„Argenti" hatte. Es ift diefe Selbltüberhebung, diefe Verhöhnung der
menfchlichen Gemeinfchaft, die nur exiftieren kann, wenn — wie es
Dante definiert hat — „das richtige Maß in der Beziehung des Menfchen

zum Menfchen" herrfcht, die Dante in diefer Szene geißeln will.
Ich werde fpäter noch einmal darauf zurückkommen, wie ftark es

Dante verurteilt hat, wenn Reichtum dazu benutzt wurde, um die
Abhängigkeit und Armut der anderen zu verhöhnen.

Noch im Schlamm zeigt Filippo Argenti feinen Jähzorn — indem
er Dante perfönlich angreifen will — und feine Unverfchämtheit —,
indem er fo tut, als ob Dante in denfelben Schlammpfuhl gehöre, in dem
er fich befindet. Ein Vorgang ill es aber befonders, der Dantes Zorn
erregt: er verfchweigt feinen Namen, worauf Friedrich befonders
hingewiefen hat. Es ill auffallend, daß die andere Stelle des Inferno, wo
Dante anfcheinend ebenfalls die Herrfchaft über fich felbft verliert, auf
einem ähnlichen Anlaß beruht: der Weigerung, den Namen zu nennen:
Inf. XXXII, 73—in. (Dort berichtet Dante, wie er bei feiner
Wanderung über den Eisfee im unterften Teil der Hölle, in dem die
Verräter Hecken, einen von ihnen nach feinem Namen fragt, den diefer
verfchweigen will. Darüber gerät Dante in Wut (Vers 97—106):

Da faßte ich ihn im Genick und rief:
„Jetzt wirft du dich fchon nennen muffen, oder
es bleibt kein Haar dir mehr hier oben übrig."
Drauf er: „Und raufft du mir fie alle aus,
ich nenne mich dir nidit, ich zeig mich nicht,
und wenn du taufendmal auf mich dich ftürzeft."
Verwickelt hat ich fchon in feine Haare
die Hand und manche Strähne ausgerufen,
wozu er das Geficht verbarg und heulte,
als ihm ein Nachbar rief: „Bocca, was haft du?"

Erft jetzt, da Dante hört, daß es fich um Bocca degli Abati handelt,

ift er befriedigt. Die Fragen: Wer find die Schuldigen? Was haben
fie getan? Wie erklärt fich alles, was ich fehe?, die Dante ftellt oder die
Vergil vorwegnehmend beantwortet, ziehen fich wie ein Leitmotiv
durch die Göttliche Komödie. Diefe Fragen find „nicht die belanglofe
Neugierde etwa eines Menfchen, der durch Gefängniffe und Hofpitäler
geführt wird und die gezeigten Fälle zur Kenntnis nimmt" (Friedrich),
fondern der Drang des Wandernden, der im Auftrage Gottes durch die
Reiche des Jenfeits geführt wird, damit er fich durch das Wiffen
läutert und verwandelt und fein Wiffen den anderen mitteilen kann,

533



damit fie fich ebenfalls läutern und verwandeln, und fo die gestörte
göttliche Rechtsordnung wiederhergeftellt wird. Wer fleh daher in die

Anonymität flüchten will, durchkreuzt in ganz befonderer Weife den

göttlichen Heilsplan, der einem Menfchen — Dante — erlaubt hat, das

Jenfeits zu fchauen, um im Diesfeits davon zu berichten. Er lehnt
damit den einzigen Zweck, den er noch haben könnte, nämlich den Lebenden

zur Warnung zu dienen, ab. Daher die Harken Akzente auf den
Geftalten eines Filippo Argenti und Bocca degli Abati.

Der afoziale Menfch und fein Lafter, die Habgier, die nach Ariftoteles

die fpeziell politifche Form der Ungerechtigkeit ift, da fie alle
rechtliche Gleichheit der Bürger zerftört, find ja für Dante überhaupt
das Thema der Göttlichen Komödie. Schon im Prolog zum ganzen
Gedicht, dem i- Gefang des Inferno, wird diefes Thema angefchlagen:
Dante, der fich im Walde der von Gott abgefallenen Welt verirrt hat,
fieht vor fich den leuchtenden Berg, der zu Gott führt, und verfucht,
ihn zu befteigen. Da ftellen fich ihm drei Tiere entgegen: ein Panther,
das Symbol der Sinnlichkeit, ein Löwe, das Symbol der Selbltüberhebung

und eine Wölfin, das Symbol der Habgier. Die Wahl diefer
drei Tiere, welche die Hauptlafter verkörpern follen, zu deren
Ueberwindung die Mönche Keufchheit, Gehorfam und Armut geloben
mußten, geht auf Dantes Lieblingspropheten Jeremia zurück (Jer. j,
4—6). Mit Panther und Löwe kann der Menfch noch allein fertig
werden, aber gegen die Wölfin, die unerfättliche Gier, ift er machtlos.
Auch der vom Himmel gefandte Vergil kann ihr nicht entgegentreten,
fondern muß Dante durch das Jenfeits führen, damit er die Habgier in
allen ihren Formen fieht und, durch das Wiffen geläutert, auch den
anderen Menfchen diefes Wiffen vermitteln kann.

An Dantes Stellung zum Eigentum möchte ich zeigen, wie fich für
ihn die Habgier in der menfchlichen Gemeinfchaft auswirkt.

(Fortfetzung folgt.)

Zur Lage des religiöfen Sozialismus

in der Tfchechoflowakeil]

Wenn wir die jetzige Lage des religiöfen Sozialismus in der
Tfchechoflowakei richtig verftehen wollen, fo muffen wir uns bewußt
werden, daß er feinen gefchichtlichen Urfprung fchon in der tfchechifchen

Reformation hat und daß er eine Fortfetzung diefer großen und
bedeutenden gefchichtlichen Bewegung ift und fein will. Diefen religiös-
fozialiftifchen Sinn der tfchechifchen Reformation hat Leonhard Ragaz

*) Aus dem Vortrag, der am 26. September 1946 in „Arbeit und Bildung"
in Zürich gehalten wurde.

534


	Dante als religiöser Sozialist : die Stellung des 19. Jahrhunderts zu Dante ; Filippo Argenti und Dantes Idee des Rechts

