Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)

Heft: 11

Artikel: Dante als religioser Sozialist : die Stellung des 19. Jahrhunderts zu
Dante ; Filippo Argenti und Dantes Idee des Rechts

Autor: Schloss, Gerd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138855

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

mit Vorliebe. Rein menichliches, ja allzumenfichliches Wefen nimmt
dann fozufagen eine Inkruftierung an und wird damit doppelt {chlimm
und doppelt tyranniich, Und das ift nicht nur die Gefahr der elter-
lichen Autoritat. Sie ift ja nur Grundtypus aller Autoritit. Und heute
tritt diefe angemafite men{chliche Autoritit bekanntlich vor allem als
flaatliche auf, {ich total nennend und fich an die Stelle Gottes fetzend.

Diefer angemaﬁten Autoritdt jeder. Art gegeniiber darf und {oll
der Menfch fein Gottesrecht fordern, Hier geht Gottes Gebot gegen
Men{chenfatzung. Das gilt von der Berufswahl, wo diefe auf rechte
Berufung gegriindet ift. Das gilt von jeder Miffion im weiteren Sinne
des Wortes, Das gilt von der Ebe — fie ift, wenn felbft gottgewollt,
das heiflt von echter Liebe und echter Begegnung gefordert, allen kon-
ventionellen Riickfichten iibergeordnet und {chienen diefe noch fo
religis, etwa auf konfeffionelle Unter{chiede begriindet, Das gilt, um
auf ein Beifpiel zu kommen, das nahe liegt und das gewaltige ge-
{chichtliche Bedeutung hat, vom Zolibat, der Ehelofigkeit, Wenn fie
frei gewahlt ift, fiir den ungehemmten Dienft Gottes oder aus andern
zwingenden Griinden, bedeutet fie ficher ein heiliges Freiheitsrecht des
Jungers Chrifti, wo fie aber zu einer erzwungenen Sache wird, da ver-
{toBt fie als Menichenfatzung gegen Gottes Ordnung. Das gllt endlich
im hochften Sinne von der Jingerfchaft Chrifli, darin, wenn fie echt
ift, darf kein Men{ch den andern hemmen,

Nichts, gar nichts, {ei es noch fo ehrwiirdig, noch {o heilig, mag
es fich auf noch {o alte Ueberlieferung berufen darf gelten wenn Gott
{pricht, wenn Gott auf [einen Weg befiehlt, wenn Gott fein Recht
geltend macht, wenn Got zum Neuxen ruft.

Das ift gewahge Wahrheit, revolutiondre Wahrheit, aber {olche,
welche die Welt vor dem Verfaulen {chiitzt, Es ift die Wahrheit
Gottes, die alle Liige der Menfchen vertreibt. Es ift die Freiheit der
Schne Gottes, die alle Menf{chenknecht{chaft zerbricht.

(Fortfetzung folgt.)

Dante als religiofer Sozialift
von Gerd Schlof.

Wenn ich als Ueberfchrift die — vielleicht etwas zugelpitzte —
Formulierung ,,Dante als religiéfer Sozialift* gewihlt habe, fo gelchah
das in dankbarem Gedenken an Leonhard Ragaz, der eine tiefe Be-
ziehung zu Dante befafl, deflen Biifte er auf feinem Schreibtifch tiglich
vor Augen hatte. Ragaz hat in Dante gerade den grofien Revolutionir,
den einfamen Kimpfer fiir das Reich Gottes gefehen und noch in fei-
nem zuletzt erfchienenen Buche ,,Die Gefchichte der Sache Chrifti*“ auf
diefe feine Bedeutung befonders hingewiefen.

526



Dantes Gottliche Komddie, wohl das gewaltiglte Werk der abend-
landifchen Literatur, ift unendlich wie ein Meer und entzieht {ich immer
wieder unferen Verfuchen, fie auszufchdpfen. Wir faflen flets nur
cinen kleinen Teil des grofien Reichtums in unferen Gefdflen, und jedes
Zeitalter {chopft in feinen eigenen. Und doch glaube ich, daf fich in
unferer Zeit, die arm ift an neuen eigenen kulturfchaffenden Kriften,
aber vielleicht deswegen befonders aufgefchloflen und empfinglich fiir
alle Werke der Vergangenheit, ein befonderes Verftindnis fiir Dante
anbahnt. ,,Dante fteht am Anfang der Zeit, die heute zu Ende geht-
Immer am Anfang und am Ende eines Zeitalters treten die Grundziige
der menfchlichen Situation befonders deutlich hervor. Niemand hilft
uns, unfere Situation {o klar zu fehen wie Dante, aber nie konnte Dante
beffer verftanden werden als von der heutigen Situation aus“
(Spoerri) ).

- Die Stellung des 19. Jabrbunderts zu Dante.

Wie weit das 19. Jahrhundert von Dante entfernt war, mochte ich
kurz an der Stellung zeigen, die der grofite Geift diefes Jahrhunderts,
Goethe, zu Dante eingenommen hat ?)

Goethe fagte einmal in Italien, er habe nie begreifen konnen, wie
man {ich mit Dante befchiftigen moge. Ihm komme die Hélle ganz ab-
{cheulich, das Fegefeuer zweideutig, das Paradies langweilig vor. Nur
widerwillig lie er fich in Dantes diiftere, triibe, nichtliche Stimmung
hineinreiflen. Er {prach von feiner ,,Wld»rwartzgen oft abfcheulichen
Grofiheit (1821, Tag- und Jahreshefte), nannte ihn abftoflend und
warnte die bildenden Kiinftler, aus diefer triiben Quelle zu {chépfen.
Erft in den letzten Jahren feines Lebens wurde fein Urteil etwas mil-
der. Wir befitzen aus dem Jahre 1824 — Gocthe war damals 75 Jahre
alt — ein Gelprich, das Eckermann aufgezeichnet hat (Freitag, den
3. Dezember 1824). Darin heiflt es: ,,Uebrigens {prach Goethe von
Dante mit aller Ehrfurcht, wobei es mir merkwiirdig war, dafl ihm das
" Wort Talent nicht geniigte, fondern daf} er ihn eine Natur nannte, als
womit er ein Umfaflenderes, Ahndungsvolleres, tiefer und weiter um
fich Blickendes ausdriicken zu wollen {chien.“ Und am Ende {eines Le-
bensweges, als {ich Goethe, wie Strich es formuliert hat, ,,am Ende des
2. Teiles des Fauft vor die kaum losbare Aufgabe geftellt {ah, die
iiberfinnlichen, grenzenlofen, nicht zu erfchauenden, fondern nur zu
erahnenden Sphiren zu geftalten, da half ihm Dantes plaftiiche Ge-
ftaltenwelt, feinen vagen Intentionen den notwendigen Umrif} und eine
wohltitig befchrinkende Form und Feftigkeit zu geben, fo daf} er fich

1 Th. Spoerri in feiner ausgezeichneten ,,Einfilhrung in die Géttliche Komdo-
die”, Ziirich 1946, auf die hier nachdriicklich hingewiefen fei.
2 Fiir das Folgende vgl. F. Strich: ,,Goethe und die Weltliteratur, Bern 1946.

527



nicht in Leerheit zu verlieren brauchte-“ Ohne die Gottliche Komodie
fei auch das Ende des Fauft nicht denkbar, aber alle Vergleiche zwi-
{chen den beiden zeigten — vom Ende des 2. Teiles des Fauft ab-
gefehen — doch mehr Verfchiedenheiten als Aehnlichkeiten.

Achnlich war die Stellung Jacob Burckhardts zu Dante, hier ein-
mal iibereinftimmend mit {einem groflen Bafler Zeitgenoflen und Anti-
poden Friedrich Nietziche, der Dante zu {einen ,,Unmoglichen® zihlte
als ,,die Hyine, die in Gribern dichtet*®, Burckhardt hat in feiner
Jugend eifrig Dante gelefen, auch wenn er die Zeit dazu ,,ftehlen*
mufite und nahm ,,Dante und Konforten* als ,,ganz famofe Leute*
in Schutz gegen die ,,Feinde des Mittelalters“. Er fah in Dante den
grolen Meifter der Form, ja den erften mittelalterlichen Dichter, der
in jedem Sinne eine ,,Individualitit® war, alfo darin {chon ein Menfch
der Renaiffance. Aber im wefentlichen hat auch Burckhardt Dante
abgelehnt, da er {ein hartes Richterwefen ,,iiber die ganze Vor- und
Mitwelt als inhuman und tyrannifch empfand und feine Gewalttitig-
keit, {eine ,,odiofe Rachfucht“ verdammte. Die Dantefche Art abzu-
urteilen war fiir Burckhardt ftriflich felbftgerechter Hochmut und
hatte fiir thn etwas Dimonifches, leifes Grauen erweckendes. ,,Aus
dem Gedichte {priche nur zu oft der Geift der Zwietracht ftatt des
Geiftes der Harmonie, der Liebe und Giite, und “Zorn und Rache
feien bedenkliche Fithrerinnen des Dichters®,

Auch ein {o hervorragender Literarhiftoriker und Verehrer Dan-
tes wie Francesco de Sanctis wurde dem Dichter nicht gerecht, als er
{chrieb: er ift ,,ein Menich von Leidenfchaft und Schwung, eine offene
Natur, die ihre ganze Seele dem fliichtigen Eindruck des Augenblicks
hingibt: ebenfo {chrecklich im Zorn wie rithrend in der Liebe. Wer
in den mannigfaltigen Ausrufen und Spriichen, die thm in die Feder
kamen, einen logiichen Zufammenhang fucht, vergeudet Zeit und
Miihe**. ' ‘

So wie Goethe zu Eckermann iiber Euripides und {eine modernen
Kritiker, wie Schlegel, gefagt hat, ,,wenn ein moderner Menich an
einem fo groflen Alten Fehler zu riigen hitte, {o {ollte es billig nicht
anders geichehen als auf den Knien®, fo follte auch fiir Dante-Lefer
das erfte Gefiihl Ehrfurcht vor einem Werke fein, von dem Vossler
in feinem Dante-Buch mit Recht gefagt hat, ,,nie {ei eine Dichtung mit
ftrengerer Wiffenfichaftlichkeit, Sachlichkeit und Gewiflenhaftigkeit be-
feftigt worden. Nur demjenigen, der fich jedes leichtfertigen, vor-
{chnellen Urteils enthilt und verfucht, den tiefen Ernft zu begreifen,

3 Fiir das Folgende vgl. A. v. Martin: ,,Nietzfche und Burdkhardt®, Miin-
chen 1941.

4 Zitiert nach K, Vossler: ,,Die Gottliche Komddie®, 2 Bde., 2. Aufl., Heidel-
berg 1925. : :

528



der die Gottliche Komodie von der erften bis zur letzten Zeile erfiillt,
werden fich die Pforten diefes Wunderbaues 6ffnen.

Ich will nun an Hand derjenigen Stelle des Inferno, wo der Lefer
zum erften Male erfchrocken innehilt und ,,0diéfe Rachiucht“ zu
{piiren meint, zu erkldren verfuchen, wie man die Gottliche Komddie
lefen follte, und davon ausgehend Dantes Stellung zum Eigentum, zur
Kirche und zum Staate entwickeln.

Filippo Argenti und Dantes Idee des Rechts.

Im 8. Gefang des Inferno fihrt Dante mit Vergil in einem Nachen
tiber den Sumpf Styx, in dem die Jahzornigen und Mifimutigen mit
den Hochmiitigen und Neidifchen haufen, alfo Triger von Eigen-
{chaften, die das Leben in der men{chlichen Gemeinfchaft fo erfchweren.
Bei diefer Fahrt hat Dante folgendes Erlebnis: Inf, VIII, 31—63°%:

Indes wir durch das tote Rinnfal fuhren,
reckte fich Einer fchlammbedeckt nach mir.
»Wer bift du®, fprach er, ,,der zur Unzeit kommt?*
Und ich: ,,Jch komme, doch ich bleibe nicht.
Wer bift denn aber du und bift fo {chmutzig?*
»Bin einer, {agt er, ,wie du fiehft, der weint.”
Und ich zu ihm: ,,Mit Weinen denn und Klagen,
vermaledeiter Geift, bleib, wo du bift!

Ich kenne dich durch deinen Dreck hindurch!*
Da griff mit beiden Hinden er ans Schiff,
doch hurtig ftief mein Meifter ihn hinab

und rief: ,,Zuriick zu deinen Hundsgefellen!
Sodann umichlang er mich mit feinen Armen,
die Stirne kiiflt er mir und Iprach: ,,Gefegnet
die Frau, die dich gebar, du edler Trotz!

Ein aufgeblasner Menich war jener einft,

und etwas Gutes kennt man nicht von 1hm,
drum ift fein Geift hier unten {fo voll Wut. —
Es diinkt fich mancher droben koniglich,

der dann im Schlamm hier endigt, wie die Schweine,
und nichts als Hafl und Schande hinterlifit.
,,Melfter“, fprach ich, ,,es wir mir eine Freude,
in diefe Suppe ihn getunkt zu f{ehen,

gleich jetzt, bevor wir diefen See verlaffen.”
Und er zu mir: ,Noch ehe du das Ufer
erblicken kannft, follft du gefittigt fein,

denn diefer Wunfch it die Erfilllung wert.*
Nicht lange wihrt’ es, und ich durfte {ehen,
wie ihn die Sumpfbewohner fo zerfleifchten,
daf ich noch heute meinem Schopfer danke.
»Philipp Argenti, packt ihn!* {dmeen alle,
und diefer tolle Florentiner Geift

zerbifl mit {einen eignen Zihnen fich,

5 Die Zitate aus der Gottlichen Komddie find in der Ueberfetzung von K.
Vossler, Atlantis-Verlag, Ziirich 1942, wiedergegeben.

529



Der erfte Eindruck ift wohl bei jedem: Welch eine Entgleifung!
Muften nicht Menfchen wie Goethe und Jakob Burckhardt abgeftoflen
werden? Bevor ich eine Deutung diefer Stelle verfuche, mufl ich mit
wenigen Worten Dantes Idee des Rechts fchildern, weil ohne das
Wiﬁeél darum auch der Sinn der Géttlichen Komédie verfchloffen
bleibt®,

Fiir Dante ift das Recht der Angelpunkt {eines ganzen Denkens.
Schon die ilteften Kommentatoren fahen im Willen Dantes, einer
fried- und rechtlofen Welt das Recht entgegenzuftellen, den Anlaf} zur
Entftehung der Gottlichen Komodie. Hier gibt es kein ,,J’art pour
Part*;: die Gottliche Komodie ift ein Lehrgedicht — ja das Lehrgedicht
iiberhaupt. Dante will der Welt ihre Entfernung vom Willen Gottes
klar vor Augen fithren und zugleich zeigen, welches der Weg zur Hei-
lung des Einzelnen und der Gemeinfchaft fein konnte. Dante richtet
nicht nach dem Recht der Praxis — gerade die angefiihrte Stelle zeigt,
dafl er weit dariiber hinausgeht, indem er auch die Siinden, das heift
die metaphyfifchen Rechtsverletzungen, die unfichtbar bleiben oder
nicht unter das weltliche Gericht fallen, beftraft werden 1at —, fon-
dern nach dem Recht, das dem Men{chen als der Wille Gottes in den
Geboten des Alten und Neuen Teftamentes offenbart worden ift: In
feiner Schrift ,,De Monarchia®, die wihrend der Arbeit an der Gott-
lichen Komodie entftand, hat Dante {elbft zwei beriihmte Definitionen
des Rechts gegeben: einmal eine weltliche, ethifche, {oziale Definition
(Buch II, Kapitel 5): ,,Recht ift das auf die Dinge und auf die Perfon
bezogene richtige Maf} in der Beziehung des Men{chen zum Men{chen,
deflen Erhaltung die menichliche Gefellichaft erhilt, deflen Zerftérung
fie zerftort™ und dann eine metaphyfifche Definition (Buch II, Kapitel
2): ,,Das Recht ift nichts anderes als ein Abbild des gottlichen Willens;
daher kann, was mit dem gottlichen Willen nicht iibereinftimmt, felbft
nicht Recht fein, wihrend, was mit dem gottlichen Willen iiberein-
ftimmt, felbft Recht ift.“ (Ebenfo Par, XIX, 88: ,,Was ihm [ndmlich
dem Willen Gottes] entfpricht, das eben ift gerecht.)

Nur wenn man Dantes Idee der gottlichen Rechtsordnung vor
Augen hat, begreift man, daf} er imftande war, {eine beften Freunde in
die Hélle zu verfetzen, wenn fie auch nur in einem Punkte eine un-
bereute Schuld hatten, die fie an den dafiir beftimmten Ort der Holle
bringen mufite. Zu Beginn {einer Wanderung empfindet Dante noch
Mitleid, das fich bis zur Ohnmacht fteigern kann, doch indem er durch
die Zunahme feines Wiflens geldutert wird, begreift er, daf diefes Mit-
leid ein verkehrtes Mitleid ift, da es eine Kritik an der Rechtsordnung
Gottes bedeutet. Vor dem Recht muf} das Mitleid verldichen und ver-
wandelt fich beim Fortfchreiten durch die Héllenkreife in Uner{chiit-

- 8 Fiir das Folgende vgl. H. Friedrich: ,,Die Rechtsmetaphyfik der Gottlichen
Komodie. Francesca da Rimini, Frankfurt a. M, 1942. : .

EL



terlichkeit, Auch Dantes Haf} ift nur vom Gefichtspunkt des Rechts aus
zu begreifen, Wenn fein Urteil Pathos wird, dann dort, wo die Rechts-
verletzung in die menfchliche Gemeinfchaft und ihre Ausdrucksformen
Kirche und Staat hineingreift- Hier gerdt er in die Glut des Hafles —
vor allem, wenn es um feine heifdgeliebte Vaterftadt Florenz geht —,
aber nie ift diefer perfonlich, fondern ftets aus der Verletzung der
gottlichen Rechtsordnung begriindet. Dante hat feinen Hafl in der
gottlichen Rechtsordnung objektiviert, Dafl ihm felbft das Unerhorte
feiner {chonungslofen Offenbarung der Rechtlofigkeit und Verkehrt-
heit der Welt mit Schaudern bewuflt war, zeigt deutlich die Stelle Par.
XVII, 106—120, wo er zu feinem Ururgrofivater Cacciaguida
{pricht:

»wlch fehe wohl, mein Vater, wie die Zeit

heranftiirmt, einen Stoff mir zu verfetzen,

der jeden Schwichling aus dem Sattel wirft.

Da heifit es fich mit Vorficht wappnen, daf} ich,

wenn {chon die Heimat mir genommen wird,

nicht auch die Freunde durch mein Lied ver{cherze.

Beim Abftieg durch das endlos bitt’re Reich,

und bis zum {chénen Gipfel jenes Berges,

von dem der Herrin Blick mich aufwirts trug,

und dann von Stern zu Stern am Himmel hin

vernahm ich manches, wenn ich’s wiederfage,

fo wird es vielen fehr gefalzen f{chmecken.

Und wenn ich {chiichtern bin als Freund der Wahrheit,

fo bin ich, fiirchte ich, den Kommenden,

die uns die ,Alten nennen werden, tot.”

Kurz vorher hat ihm Cacciaguida die Verbannung prophezeit, in
Verfen, die man als das ,,Hohelied der Emigration® bezeichnen
konnte: Par. XVII, 46—60:

»wWie vor der bofen Stiefmutter fich rettend,
Hippolytos Athen verlieff, fo mufit du ‘
Florenz verlaflen, denn man will es fo,

ja man bemiiht fich {chon, es durchzufetzen,

und bald gelingt’s dem Feinde, der’s betreibt,
dort wo fie Chriftum Tag fiir Tag verichachern.
Die Schuld wird dem Geichlag’nen mitgegeben

im Bannfpruch, wie gewdhnlich, — doch die Rache
zeugt fiir die Wahrheit, daf} fie wirkfam wird,
Wirflt alles Liebe, wirft dein Teuerftes

verlaffen miiffen: diefes it die erfte

von der Verbannung dir gelchlag’ne Wunde;
und wirft erfahren, wie das Brot der Fremde

fo falzig fchmeckt, und wie die fremden Treppen
hinab hinan ein ‘hartes Steigen ift.“

Ganz allein wird Dante feinen Kampf fiir die Wahrheit kimpfen
miiffen, {o fagt es ihm Cacciaguida voraus (Vers 68/69): ,,Und in
Ehren wirft du einfam als eigene Partei fiir dich beftehn.“ Aber erft
durch die Verbannung hat Dante die Unabhingigkeit gewonnen, das

§31



Gebdude der Gottlichen Komddie aufzurichten: Daher kann er fich iiber
die Kiihnheit feines Unternehmens von Cacciaguida troften laffen:
Par. XVII, 124—135:

,»Freilich, ein triib Gewiflen

der eignen oder fremden Schande wird

auf jede Weife herb dein Wort empfinden.
Trotzdem, verfchliefe du der Liige dich!
Mach offenkundig alles, was du {chauft,

und wer die Riude hat, den lafl fich kratzen,
Zunichft mag deine Botfchaft bitter fein

dem Gaumen, aber in lebendige Nahrung
wird fie, wenn erft verdaut, {ich {piter wandeln,
Und wie der Wind muf} deine Stimme fegen,
der an den hochften Gipfeln michtiger riittelt:
und daran foll man fehn, was Ehre heiflt.”

Ich kehre nun zur angefiihrten Stelle im 8. Gefang des Inferno zu-
rick- Dafl es fich nicht um eine Entgleifung Dantes handeln kann,
darauf weilt der Umftand hin, daf} fich Dante von Vergil, alfo der
Verkorperung der men{chlichen Vernunft, der ihn zur Vermittlung des
Wiflens von der gottlichen Rechtsordnung durch das Jenfeits fiihrt,
fein Verhalten ausdriicklich gutheiflen und loben 1it. An keiner an-
deren Stelle der Gottlichen Komddie zeigt Vergil eine {o ftarke Zu-
neigung zu Worten oder Taten feines Schiitzlings wie hier. Dante
will alfo damit andeuten: es handelt fich nicht um eine Handlung im
Affekt, fondern um etwas durchaus wohliiberlegtes und finnvolles, das
einen befondern Akzent auf die Geftalt des Filippo Argenti und damit
aller Leute feines Schlages werfen foll. Warum nun aber diefer ftarke
Akzent, {fo daf fich die Geftalt des Filippo Argenti dem Lefer {fo un-
vergeflich einprigt, was ja die Abficht Dantes ift? Nach der Schwere
feiner Stinde — Hochmut und Jihzorn —, die vom weltlichen Gericht
nicht einmal erfafit wird, konnte ihn Dante nur an die dafiir be-
ftimmte, noch verhiltnismifig ertrigliche Stelle der oberen Holle ver-
fetzen. Aber fiir Dante ift das Verhalten des Filippo Argenti und der
Leute feiner Art viel {chwerwiegender: er ift fiir ihn der Typus des
afozialen Menfichen. Um das zu verftehen, miiffen wir uns an Hand
der alten Kommentare dariiber orientieren, wer jener Filippo Argenti
war.

Er war ein Florentiner aus der Familie der Adimari, {ehr reich,
hochmiitig, jahzornig aus dem geringften Anlaf heraus und von enor-
mer Korperkraft. Boccaccio erzahlt von ithm im Dekamerone IX, 8, eine
Anekdote, die feinen Jihzorn und {eine Brutalitit beleuchtet. Ein alter
Kommentator, der fogen. Falfo Boccaccio, berichtet, dafl er ein Feind
Dantes war, ,,da er zu den {chwarzen, Dante zu den weiflen Guelfen
gehorte”, (Wir fehen, dafl {chon damals das Mifiverftehen Dantes be-
gann, Natiirlich mufite Filippo Argenti Dante auch im per{onlichen
Leben verhaflt fein, aber nicht aus parteipolitifchen Griinden — an

ji2



vielen Stellen der Gottlichen Komodie 14fit Dante feinen politiichen
‘Gegnern volle Gerechtigkeit widerfahren —, fondern eben als der
Typus, als der er ihm auch im Inferno wieder entgegentritt.) Diejenige
Tatfache in der Beurteilung des Filippo Argenti aber, die wichtiger ift
als alle Berichte {iber feinen Jihzorn und {feine Brutalitdt, ift, dafl er
feine Pferde mit Silber befchlagen lieff, woher er den Beinamen ,,Ar-
genti“ hatte. Es ift diefe Selbftiiberhebung, diefe Verhohnung der
menfichlichen Gemein{chaft, die nur exiftieren kann, wenn — wie es
Dante definiert hat — ,,das richtige Maf in der Beziehung des Men-
{chen zum Men{chen® herr{cht, die Dante in diefer Szene geifleln will.
Ich werde {pdter noch einmal darauf zuriickkommen, wie ftark es
Dante verurteilt hat, wenn Reichtum dazu benutzt wurde, um die
Abhingigkeit und Armut der anderen zu verhghnen.

Noch im Schlamm zeigt Filippo Argenti {feinen Jihzorn — indem
er Dante per{onlich angreifen will — und f{eine Unver{chimtheit —,
indem er {o tut, als ob Dante in denfelben Schlammpfuhl gehore, in dem
er fich befindet, Ein Vorgang ift es aber befonders, der Dantes Zorn
erregt: er ver{chweigt feinen Namen, worauf Friedrich befonders hin-
gewlefen hat, Es ift auffallend, dafl die andere Stelle des Inferno, wo
Dante anfcheinend ebenfalls die Herrichaft iiber fich {elbft verliert, auf
einem dhnlichen Anlafl beruht: der Weigerung, den Namen zu nennen:
Inf, XXXII, 73—r111. (Dort berichtet Dante, wie er bei {einer Wan-
derung iiber den Eisfee im unterften Teil der Holle, in dem die Ver-
riter {tecken, einen von ihnen nach feinem Namen fragt, den diefer ver-
fchweigen will. Dariiber gerit Dante in Wut (Vers 97—106):

Da fafite ich thn im Genick und rief:

»Jetzt wirlt du dich {chon nennen miiffen, oder
es bleibt kein Haar dir mehr hier oben iibrig.”
Drauf er: ,,Und raufft du mir fie alle aus,

ich nenne mich dir nicht, ich zeig mich nicht,
und wenn du taufendmal auf mich dich ftirzeft.«
Verwickelt hat ich {chon in f{eine Haare

die Hand und manche Strihne ausgeriffen,

wozu er das Geficht verbarg und heulte,

als ihm ein Nachbar rief: ,,Bocca, was haft du?*

Erft jetzt, da Dante hort, daf es fich um Bocca degli Abati han-
delr, ift er befriedigt. Die Fragen: Wer find die Schuldigen? Was haben
fie getan? Wie erklirt fich alles, was ich fehe?, die Dante ftellt oder die
Vergil vorwegnehmend beantwortet, zichen fich wie ein Leitmotiv
durch die Gottliche Komodie. Diefe Fragen {ind ,,nicht die belanglofe
Neugierde etwa eines Menfchen, der durch Gefingniffe und Hofpitiler
gefithrt wird und die gezeigten Fille zur Kenntnis nimmt* (Friedrich),
fondern der Drang des Wandernden, der im Auftrage Gottes durch die
Reiche des Jenfeits geflihrt wird, damit er fich durch das Wiflen
ldutert und verwandelt und fein Wiflen den anderen mitteilen kann,

533



damit fie fich ebenfalls liutern und verwandeln, und fo die geftorte
gottliche Rechtsordnung wiederhergeftellt wird. Wer fich daher in die
Anonymitit fliichten will,’ durchkreuzt in ganz befonderer Weife den
gottlichen Heilsplan, der einem Menfchen — Dante — erlaubt hat, das
Jenfeits zu {chauen, um im Diesfeits davon zu berichten, Er lehnt da-
mit den einzigen Zweck, den er noch haben konnte, nimlich den Leben-
den zur Warnung zu dienen, ab. Daher die ftarken Akzente auf den
Geftalten eines Filippo Argenti und Bocca degli Abati,

Der afoziale Menich und fein Lafter, die Habgier, die nach Arifto-
teles die fpeziell politifche Form der Ungerechtigkeit ift, da fie alle
rechtliche Gleichheit der Biirger zerftort, find ja fir Dante iiberhaupt
das Thema der Gottlichen Komodie, Schon im Prolog zum ganzen Ge-
dicht, dem 1- Gefang des Inferno, wird diefes Thema angeflchlagen:
Dante, der fich im Walde der von Gott abgefallenen Welt verirrt hat,
fieht vor fich den leuchtenden Berg, der zu Gott fithrt, und verfucht,
ihn zu befteigen. Da ftellen {ich thm drei Tiere entgegen: ein Panther,
das Symbol der Sinnlichkeit, ein Lowe, das Symbol der Selbftiiber-
hebung und eine Wolfin, das Symbol der Habgier. Die Wahl diefer
drei Tiere, welche die Hauptlafter verkorpern {ollen, zu deren Ueber-
windung die Monche Keufchheit, Gehorfam und Armut geloben
mufiten, geht auf Dantes Lieblingspropheten Jeremia zuriick (Jer. s,
4—6), Mit Panther und Lowe kann der Menich noch allein fertig
werden, aber gegen die Wolfin, die unerfittliche Gier, ift er machtlos.
Auch der vom Himmel gefandte Vergil kann ihr nicht entgegentreten,
fondern mufl Dante durch das Jenfeits fithren, damit er die Habgier in
allen ihren Formen fieht und, durch das Wiflen geldutert, auch den
anderen Men{chen diefes Wiffen vermitteln kann.

An Dantes Stellung zum Figentum mochte ich zeigen, wie {ich fiir
ihn die Habgier in der menichlichen Gemeinfchaft auswirkt,.
(Fortfetzung folgt.)

Zur Lage des religidfen Sozialismus

in der Tichechoflowakei®

Wenn wir die jetzige Lage des religitlen Sozialismus in der
Tlchechoflowakei richtig verftehen wollen, fo miiflen wir uns bewuflt
werden, dafl er feinen gefchichtlichen Uriprung {chon in der tfchechi-
fchen Reformation hat und dafl er eine Fortfetzung diefer groflen und
bedeutenden gefchichtlichen Bewegung ift und fein will, Diefen religits-
fozialiftifchen Sinn der tfchechifchen Reformation hat Leonhard Ragaz

') Aus dem Vortrag, der am 26. September 1946 in ,,Afbeit und Bildung*
in Ziirich gehalten wurde. ' '

534



	Dante als religiöser Sozialist : die Stellung des 19. Jahrhunderts zu Dante ; Filippo Argenti und Dantes Idee des Rechts

