
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)

Heft: 10

Artikel: Die Grundlagen der Religiös-Sozialen Bewegung von heute
(Fortsetzung)

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nicht genug klar machen, können uns gar nicht genug darin vertiefen.
Aus diefer Klarheit, diefer Vertiefung entfpränge die größte aller
Revolutionen: die Revolution von Religion und Chriftentum zum
Reiche Gottes, die Revolution vom Credo zur Nachfolge Chrifti:
Wehe aber denen, welche nicht auf die Propheten hören, die zu ihnen
gefendet find! Sie verfallen dem Gericht!

F. Was bedeuten die Worte: „Ihr werdet mich nicht wiederfehen
bis ihr fprechen werdet: Gelobt fei, der da kommt im Namen des

Herrn!"?
A. Sie bilden einen finnvollen Abfchluß diefer ganzen Rede gegen

die Vertreter der Religion. Jefus hat ihnen die Wahrheit gefagt. Aber
er weiß, daß fie zunächft keine durchfchlagende Wirkung haben,
fondern vielleicht nur noch größere Feindfchafl und Verftockung fchaffen
wird. Es wird jedoch ein Tag kommen, wo Gott felbft durch feine
Taten und Offenbarungen die Worte Jefu beftätigen wird. Dann fällt
die Entfcheidung, für Rettung oder Gericht.

Auch das ill allgemein gültig. Man muß die Wahrheit Gottes
verkündigen. Aber es tritt ein Stadium ein, wo zunächft die menfchliche
Auseinanderfetzung aufhören und Gott das Wort überlaffen werden
muß. (Fortfetzung folgt.)

Die Grundlagen
der Religiös-Sozialen Bewegung von heute

(Fortfetzung)

Die religiös-foziale Bewegung hat, wie der Name fagt, zunächft
einmal auf dem religiöfen Gebiet ihr Betätigungsfeld, eigene
Elemente, wie gegnerifche Kräfte gefunden. Dabei ift es von allem
Anfang an wichtig, darauf zu achten, daß hier der Begriff des Religiöfen
in einer ganz eigenartigen Faffung auftritt. Keine der verfchiedenen
chriftlichen Gruppen, die zur Zeit des aufkommenden Sozialismus
Repräfentanten der Religion waren, entfpricht diefem Begriff.
Beftand bei diefen die Pflege des religiöfen Lebens etwa in einer
Hinwendung des inneren Menfchen zu einem in gefühlvoller Liebe erfaßten

Gott, beftand fie in der Pflege des religiöfen Gemütes, oder gar, in
den niederften Formen, in der Beachtung äußerlicher Grundfätze und
Normen, fo war hier im religiöfen Sozialismus von Anfang an der
Begriff viel weiter umgrenzt. Es ift fehr wahrfcheinlich, daß fchon die Väter

des politifchen, auch des marxiftifchen, auf Hegel begründeten
Sozialismus nicht von der HegePfchen Schau her ihre Impulfe bekamen,
fondern daß diefe Impulfe aus tieferen Quellen, etwa aus der meffianifchen

Erwartung Israels ftammten, wie dies zum mindeften für den
aus jüdifchem Hause ftammenden Karl Marx fehr wahrfcheinlich
ift. Aber auch bei anderen frühen Sozialiften, wie Weitling und

456



Treichler in der Schweiz, find folche religiöfen Impulfe, die das

politifche Streben durchdringen, wahrzunehmen. Der alte religiöfe
Sozialismus vollends lebt von diefen die ganze Weite des Gefchehens

durchdringenden Impulfen. Er ill als religiöfe Bewegung von Anfang
an eine recht unkirchliche Bewegung. Allerdings ift feilzuhalten, daß
diefes Moment nicht gefucht worden ift. Es hat fleh aus der Struktur
der damaligen Kirchlichkeit, die ihr religiöfes Gebiet allzueng
umgrenzt hatte, ergeben. Der Begriff des Religiöfen ill für den alten
religiöfen Sozialismus überhaupt ein unzutreffender, ja irreführender
Begriff. Denn fehr früh fchon richtete fleh befonders bei L. Ragaz der

Kampf gegen alles Religionswefen. Rein äußerlich und oberflächlich
betrachtet flimmte diefe religiös-foziale Parole vom Kampf gegen das

Religionswefen durchaus überein mit der vulgär-marxiftifchen Maxime,
daß Religion Privatfache, und dazu meift noch Opium für das Volk
fei. Wieder, wie beim Begriff der Gefchichte, fehen wir eine
merkwürdige äußere Uebereinftimmung bei verfchiedenen Ausgangspunkten.
Das Dogma, Religion fei Opium und Privatfache, wendet fich im
vulgären Marxismus gegen jede Begründung ethifchen und politifchen
Tuns, die außerhalb der Sphäre menfehlicher Vernunft und Berechnung
liegt. Es ftammt, wie der flache Hegel'fche Begriff der gefchichtlichen
Dialektik, gerade aus einer Zeit, die nicht nur auf ein mechaniftifches
Gefchichtsbild, fondern auch auf eine mechaniftifche Pfychologie flolz
fein zu können wähnte. Beide Begriffe find gerade Merkmale der bürgerlichen

Welt. Zur Zeit der franzöfifchen Revolution wohnte dem Glauben

an die Göttin Vernunft immerhin noch ein lebendiger Impuls inne,
denn diefer Glaube war im letzten Grunde damals Glaube an die Freiheit,

welche gerade von den irrational ausgerichteten Mächten, von der
Kirche und dem konfervativen Adel, nicht gewollt wurde. In der Zeit
aber, da das Bürgertum nicht mehr feine Gefchichtsftunde hatte, da es
vielmehr felbft alt und verkalkt geworden war, hat es immerhin noch
vermocht, diefen feinen Glauben als eine etwas ramponierte Erb-
fchaftsmaffe feinen Gegnern und Nachfolgern in der gefchichtlichen
Entwicklung zu vermachen. Und es gehört nun wieder zu dem
Paradoxen der Geiftesgefchichte, daß der frühe Sozialismus mit diefer Parole,

mit der Waffe des Gegners alfo, in den Kampf ziehen zu können
wähnte. Dabei ift es doch klar, daß, wenn nur opportuniftifche Berechnung

des einzelnen fein Leben und Handeln beftimmen follte, daß
gerade dann das Glied der arbeitenden Maffe aus folcher Berechnung
heraus lieber die Fron als den Kampf wählen würde, gerade fo wie
etwa die Israeliten nach dem Auszug aus Aegypten dort, wo fle nicht
auf den Ruf des lebendigen Gottes hören wollten, immer wieder den
Ruf zurück zu den Fleifchtöpfen Aegyptens, zurück zum entfdieidungs-
und kampflofen Leben der Sklaven erhoben. In Wirklichkeit waren
gerade auch die Väter des marxiftifchen Sozialismus von einer tief
begründeten, von leidenfchaftlidiem Feuer durchglühten Religion befeelt.

457



¦ Y-Y-YV/Y'ï;?YïS yyyy ¦ Y ¦
¦

Im religiöfen Sozialismus wurde hingegen die Scheidung zwifchen
falfchem Religionswefen und dem lebendigen Gott und feinem Reich
von Anfang an deutlich vollzogen. Mindeftens ebenfo ftark, wenn
nicht ftärker als der marxiftifche Sozialismus haben die Väter des

religiöfen Sozialismus den opiumhaften Betäubungscharakter alles bloßen
Religionswefens, mochte diefes nun in gemütvoller Pflege der
Innerlichkeit, oder in der äußern Beachtung kirchlicher Inftitutionen und
frommer Normen beftehen, erkannt und bekämpft. Mit der gleichen
Schärfe aber ill diefem falfchen Wefen ein wahrer Glaube an den lebendigen

Gott und fein Reich entgegengeftellt worden. So wie jeder, den
einmal Gipfelluft umweht hat, diefe von jeder Stubenluft zu fcheiden
weiß, fo fcharf weiß der Menfch, der einmal den Ruf des lebendigen
Gottes in der Wirklichkeit gehört hat, diefen von jeder fektiererhaften
Muffigkeit, die überall dort herrfcht, wo nur Teilgebiete erfaßt find, zu
fcheiden. Der Glaube an den lebendigen Gott und fein Reich für diefe
Wirklichkeit ill ein Glaube an die Wirklichkeit einer erlöften Menfchenwelt.

Weihnacht, Karfreitag, Oftern und Pfingften find hier nicht mehr
Erinnerungs- und Erbauungsplätze, fondern begründen eine veränderte
Wirklichkeit, fle find felber nur dann und foweit wirklich für den
glaubenden Menfchen, als die Veränderungskraft von ihnen aus und in
feine Wirklichkeit hineinströmt. Der Glaube an den Willen Gottes zur
Erlöfung feiner Welt macht frei vom Glauben an den Gott, der nur
dazu beftimmt ift, die beftehenden Verhältniffe zu legitimieren und zu
heiligen. Läuft ein Glaube auf diefes fatale Ziel hinaus, dann ift er
Opium für das Volk, ganz gleich, ob er nun in islamitifcher Ergebung
in alles Gefchehen, oder in pfeudogermanifcher Anbetung der alles-
beftimmenden Mächte von Blut und Boden, oder im pfeudoreforma-
torifchen Glauben an die Schöpfungsordnungen von Staat und Befitz
befteht. Darum kannten die Väter des religiöfen Sozialismus, die ganz
gewiß nicht von bürgerlichem Aufklärungs- und Entwicklungsftolz
herkamen, einen ebenfo entfchiedenen, ja einen noch entfchiedeneren
Kampf gegen das bloße Religionswefen, als der vulgäre Sozialismus
ihn kennen konnte. Auf religiöfem Gebiet galt es ihnen, die Chriftenheit

von ihrem fataliftifchen Glauben zu erlöfen. Fataliftifeh der oeko-
nomifchen Entwicklung gegenüber waren aber weithin Staatskirchen,
wie Freikirchen, wie Sekten. Und darum gewann die Bewegung des

religiöfen Sozialismus ihren genuin unkirchlichen Charakter. An die
Stelle des in einer Ueberweltlichkeit thronenden Gottes fetzt der Glaube
an den lebendigen Gott den fleh bewegenden, wollenden, in der Zeit
handelnden Gott. Wieder ift dies keine neue Erfindung. Es ift vielmehr
der Glaube, wie ihn zum erftenmal in Klarheit die Propheten Israels
gelebt und verkündet haben, die gleichen Propheten, die darum auch
in die Unkirchlidikeit, in den Gegenfatz zu Tempel, Priefterfchaft und
Königshof geführt wurden, die diefe Gegnerfchaft nicht gefucht haben,
wohl aber ertragen, weil fle notwendige Folge ihres Glaubens in ihrer

458



Zeit war. Zum Glauben an den lebendigen Gott und fein Reich gehört
von Anfang an aber auch der Glaube an eine Vollendung, welcher
Gott fein Werk entgegenführt. Hier gab es in den Anfängen der
religiös-fozialen Bewegung gewichtige Stützen diefer Glaubenshaltung.
Die Verkündung von Vater und Sohn Blumhardt hatte auch außerhalb

der eigentlich politifch intereffierten Kreife kirchliche und Gemein-
fchaftskreife zu diefer gefpannten Erwartung hingelenkt. Nahm diefer
Glaube aber bei den unpolitifchen, frommen Anhängern der beiden
Blumhardt leicht die dogmatifche Form eines Glaubens an die prophezeite

Wiederkunft Chrifti an, fo wurde im religiöfen Sozialismus diefe
geglaubte Vollendung mit dem Durchbruch der Gottesherrfchaft in alle
Gebiete menfchlichen Dafeins in Verbindung gefetzt. So beftand der
Dienft des religiöfen Sozialismus an der Chriftenheit auch in einer
erstrebten Erlöfung von einem rein ftatifchen, fpannungslofen,
wirklichkeitsfremden Gottesglauben.

Das Streben und Kämpfen des religiöfen Sozialismus auf dem
eigentlich religiöfen Gebiet hat nun im Verlauf der letzten Jahrzehnte
wefentlich neue Formen angenommen. In der dem letzten Weltkrieg
folgenden geiftigen Erfchütterung haben fich jüngere Anhänger des

religiöfen Sozialismus von diefem ab und der neuen dialektifchen Theologie

zugewendet. Der Grund dafür liegt meift in einer fchmerzhaften
Enttäufchung über das Verfagen des internationalen Sozialismus in der
Kriegszeit. Wenn die Wahrheit in der Wirklichkeit noch nicht mit der
finnlich und verftandesmäßig erkannten Wirklichkeit identifch ift,
fondern Quelle und Bewegung in Gott hat, dann gilt es, — das war die
Folgerung dieser Situation, — tiefer nach folcher Quelle, nach folch
machtvoller Bewegung der Wirklichkeit zu fuchen. Diefes Tiefere, das
allein die Wirklichkeit geftalten kann, ift nach dem Glauben der dialektifchen

Theologie das Wort Gottes, das er durch Apoftel und Propheten

gefprochen hat. So rückte an die Stelle der Befinnung über die
Wirklichkeit die verstärkte Befinnung über das Wort. Ein folcher
Verfuch ift vom Boden des religiöfen Sozialismus aus durchaus nicht als
Gegnerfchaft, viel eher als Förderung zu werten, gerade wenn man an
die große Arbeit denkt, die Ragaz an die „Ueberfetzung" der Schrift
gewendet hat. Denn letzten Endes flammen ja fowohl der Glaube des

religiöfen Sozialismus an die befondere Bedeutung der Gefchichte, als
auch fein antifataliftifcher Glaube an den lebendigen Gott und feine
gefpannte Sehnfucht nach der Vollendung aus keinen anderen Quellen,
als eben diefem Wort Gottes. Es wäre darum falfch, der neueren
Theologie aus diefem Beftreben allein einen Vorwurf zu machen. Wird
allerdings das Bibelwort von feiner lebendigen Beziehung auf die
Wirklichkeit ifoliert, wird es zum Dogmen, Kirchen und Sekten
begründenden Wort, dann ift eine Rückwärtsentwicklung zur fatalifti-
fchen Opiumreligion kaum zu vermeiden. In der fcheinbaren Geborgenheit,

die moderner Inftitutionalismus, Klerikalismus und Sakramentalis-

459



mus ihren Gläubigen gewähren, ift zu wenig freie Luft vorhanden, als
daß wirkliche Feuer da lodern könnten. Wohl glühen fichtbar heute
viele folche Flämmlein, entfacht von Bekehrungs-, Verkündigungs- und
Bekenntniseifer. Doch mehr noch als die Intereffelofigkeit weitester
Schichten gegenüber folchen Unternehmungen zeigt die darin oft
auflebende Gefchichtsromantik die Unfruchtbarkeit fehr vieler, zuzeiten
mit großem Unternehmungsgeist infzenierter Verfuche an. Während
echte Verkündigungen und vor allem echte Bekenntniffe eine von der
Zeit geftellte Glaubensfrage beantworten, — die Raffenfrage, die
Souveränitätsfrage, — laffen die unechten Verfuche diefer Art die
Zeitfragen außer acht, um an der Zuftimmung zu einmal geprägten Formen
Genüge zu finden. Diefe Flucht vor dem verborgenen Gott zu einem
offenbarten Gott ift immer dann Flucht und Lüge, wenn diefe Art
„Offenbarung" die Verborgenheit aufhebt oder negiert, wie es rechte
Offenbarung nie tut. Ein großer Teil der neueren Theologie hat fich
nun fraglos in diefer Richtung entwickelt. Hier wird die Auseinanderfetzung

weitergehen muffen, allerdings nicht eine Auseinanderfetzung
zwifchen einer etikettierten Gruppe Religiös-Sozialer und einer
etikettierten Gruppe Dialektiker, fondern die Auseinanderfetzung zwifchen
Menfchen, die die Beziehung zwifchen dem Wort und der ganzen
Wirklichkeit fehen und folchen, die hierfür nicht willens oder nicht
fähig find. Unter Umftänden kann die Grenzlinie fehr vertikal durch
die beiden Denominationen hindurchlaufen, ja fie kann fogar unter
Umftänden innerhalb der Entwicklungsphafen der gleichen Perfon
beobachtet werden. Der Niemöller etwa, der zu Beginn des Deutfchen
Kirchenkampfes erft um der berüchtigten kirchlichen Belange wegen
den Proteft gegen die fonft von ihm als Ordnungsmacht eingefchätzte
Banditenherrfchaft protestierte, gehört wohl auf eine andere Seite der
Grenzlinie als der gleiche Mann, der heute auch die Schuld der Deutfchen

Kirche dort fieht, wo diefe Kirche nicht gegen die Verfolgung von
Juden und Kommuniften proteftiert und alfo nicht im Glauben an die
Herrfchaft Gottes über alle Lebensgebiete gelebt hat. So wenig, wie
Menfchen um bestimmter Haltungen willen durch alle Böden zu
verteidigen find, fo wenig follten fie auch wegen bestimmter Haltungen
für alle Zeit erledigt fein. Beides würde den lebendigen Entfcheidungs-
charakter der Gefchichte verleugnen.

Es follte für die Spannung zwifchen dem religiöfen Sozialismus und
der dialektifchen Theologie, zwifchen dem Glauben an die Wirklichkeit

und dem Glauben an das Wort eine Verbindung geben. Diefe
Verbindung liegt einfach darin, daß wir das Wort für die Wirklichkeit
fuchen. Sowohl die Anfänge des religiöfen Sozialismus als auch viele
der dialektifchen Theologie hatten das im Auge. Ein kleines Beifpiel
mag zeigen, wie das gemeint ift. Wir hören oft die mannigfachen
Worte der Bibel, die zur Liebe gegen den Nächften ermahnen. Hört
man das Wort nicht für die Wirklichkeit, dann wird nicht unterfudit,

460



was heute rechte Liebestat ift, dann befchränkt fich diefe Liebe auf
freundliche Gefinnung, Almofen und am Ende gar noch auf innere
Miffion. Hören wir das Wort aber für die Wirklichkeit, dann fehen
wir die verfchiedenartigen Situationen des Nächften, denen oft mit
diefer, einmal zeitgemäß gewefenen, heute nicht mehr überall
zeitgemäßen Liebe begegnet werden kann. Wir fehen etwa die proletarifche

Situation, die nicht einfach die Situation der Armut ift, und der
darum auch nicht mit Wohltätigkeit und Fürforge gesteuert werden
kann, wir fehen fie als gefchichtsbedingte Situation, die durch das

Monopol der Befitzenden an den Produktionsmitteln begründet ift,
und an der die Liebe fich nur betätigen kann, wenn fie diefe entwürdigende,

Leib und Seele verletzende Situation durch eine eben auch
gefchichtliche, politifche und wirtfchaftliche Tat verändert. Das für die
Wirklichkeit gehörte Wort konkretisiert die göttlichen Verheißungen.
Das ohne oder nur neben der Wirklichkeit erwogene Wort verkirch-
licht die gleichen Verheißungen. Diefes Wort fchafft dann Beruhigung
für alle die, welche etwa in korrekter chriftozentrifcher Exegefe oder
in der kirchlichen Praxis, im Gebrauch von Wort und Sakrament einen
Selbftzweck finden. Diefes Wort ift dann ein Brot, das zu effen man
lebt, während das echte Wort Brot ift, welches man ißt, um zu leben.
Noch kraffer wird der Mißbrauch des Wortes freilich, wenn ihm die
Wirklichkeit mit ihren eigenen Gefetzen als ein ganz anderes Reich
gegenübergestellt wird, deffen Gegebenheiten fich ftets durch irgendwelche

philofophifche Prinzipien erklären laffen, deffen Wirklichkeit
man mitleidig oder hochmütig als fündig deklariert, um fle ebenfo
fröhlich zu leben. Das für die Wirklichkeit gehörte Wort fchafft echte
Wertmaßftäbe, während das ohne oder nur neben der Wirklichkeit
erwogene Wort nur in globo Wert oder Unwert dekretiert.

So gehört zur bleibenden Grundlage des religiöfen Sozialismus in
der Gegenwart der Glaube an den Erlöfungswillen Gottes, der uns im
Wort bezeugt und in den biblifchen Erlöfungstaten begründet ift, und
der in der Gefchichte vollendet werden foli. Halten wir diefen Glauben

fell, dann ift es wohl auch heute nicht anders möglich, als daß
die religiös-foziale Bewegung fehr ftark von Menfchen getragen fein
wird, die außerhalb der offiziellen Kirchlichkeit ftehen, oder die, falls
fie noch in ihr drinftehen, doch oft genug durch die inftitutionellen
Gegenströmungen unferer Tage an den Rand gedrängt werden. Selbftzweck

ift diefes auch heute nicht, wohl aber wird es fleh als Folge des
bei den Propheten Ifraels beheimateten Glaubens oft genug einftellen.

Das zweite Hauptfeld, auf dem die religiös-foziale Bewegung ihr
Tätigkeitsfeld, Elemente ihres eigenen Wefens fowie ihre Gegner
gefunden hat, ift das Gebiet des fozialen Lebens. Auch diefer Ausdruck
wieder ill allgemein und fehr irreführend. Es ift richtiger, das Wort
fozial, das heute zu einer fehr abgegriffenen Münze geworden ill,
durch das Wort fozialiftifch im eigentlich politifchen Sinn zu erfetzen.

461



^s,^c?P=?-'^^ «?,;"¦'"rf'y'Wyy-^"y

Der gefchichtliche Sozialismus ift von der Erkenntnis der befonderen
Lage der Arbeiterfchaft ausgegangen, welche als vierter Stand eben

die Befreiungsftunde, die das Bürgertum in der franzöfifchen
Revolution erlebt hat, nur von weitem geahnt, aber in allen niditfozia-
liftifchen Ländern noch nicht verwirklicht hat. Um der Klarheit willen
ift es darum wohl nötig, den Begriff des Sozialismus auf die Neuzeit
zu befchränken, und nicht fozial-revolutionäre Bewegungen des Altertums

oder Mittelalters mit diefem Begriff zu benennen, da zum Wefen
des Sozialismus das Vorhandenfein einer proletarifchen Maffe gehört,
die nichts anderes zu verkaufen hat als ihre Arbeitskraft, und die ihrerfeits

einer privilegierten Schicht gegenübersteht, die nicht wie Adel und
Kirche im Mittelalter durch Herkunft und Bildung ihr Privileg begründet,

fondern einzig durch den Befitz der Produktionsmittel und des

Finanzkapitals. An diefe Proletarier hat fich der frühe politifche Sozialismus

gewendet, auch wenn die Begründer des Sozialismus felbft alles
Nichtproletarier waren. Der Glaube an die Notwendigkeit der Befreiung
des Proletariats ill der politifche Glaube des Sozialismus gewefen. Die
Lehre vom Klaffenkampf ift das wiffenfchäftlidie Rüftzeug diefes Glaubens

geworden. Die Organifation der Arbeitermaffen ift zum Werkzeug

diefes Glaubens ausgebaut worden. Der religiös begründete
Sozialismus hat diefe Botfchaft leidenfchaftlich bejaht. Wenn wir gefehen
haben, wie fehr diefer Sozialismus als religiöfe Bewegung zum Unterfchied

vom Vulgärmarxismus feine Grundlagen im biblifchen Glauben
an den lebendigen Gott und fein Reich hat, dann kann fich wohl die
Frage ftellen, ob es nicht widerfinnig fei, von diefem Glauben aus an
die befondere Bedeutung des Proletariats zu glauben, wenn doch in
Jefus Chriftus der Gottesbund auf alle Menfchen ausgedehnt ift, ob es
nicht unfinnig fei, vom Klaffenkampf zu reden, wenn doch Chriftus
fich wie ein Lamm zur Schlachtbank führen ließ, und ob es nicht widerfinnig

fei, von äußeren Organifationen und Kämpfen Heil zu
erwarten, wenn doch nur von innen her ein wirkliches Neuwerden des

Menfchen und der Welt möglich fein foil. Um diefen bis auf den
heutigen Tag immer wieder erhobenen Vorwürfen begegnen zu können,

ill es wohl nötig, auf die Motive zu achten, aus denen heraus
der religiöfe Sozialismus feine leidenfchaftliche Parteinahme für die
Sache des Proletariats gewonnen hat. Der Glaube an das Reich des

lebendigen Gottes für die Wirklichkeit kann nicht an der Tatfache
vorbeifehen, daß reale äußere Einrichtungen diefes Reich für eine große
Zahl der lebenden Menfchen, ja für ihre Mehrzahl, hindern und
aufhalten. Diefer Glaube, der vom Fatalismus freimacht, öffnet eben auch
die Augen für die dynamifche Wirklichkeit des Böfen, lehrt, daß nicht
alles, was gefchieht, aus Gott fließe, wenn es fchon letzten Endes, aber
eben dialektifch, das heißt im Kampf, im Gebären des Neuen, Gottes

¦ Zielen dienen muß. Nun entfpricht die proletarifche Wirklichkeit nicht
nur rein äußerlich etwa den Sozialordnungen Altifraels, dem Gemein-

462



befitz an Grund und Boden, in keiner Weife, nein, darüber hinaus
macht diefe Wirklichkeit es auch unmöglich, daß der proletarifche
Menfch auf geiftigem Gebiet die innere Einftellung gewinnt, die ihn
frei und erlöft leben ließe. Die Rechtsungleichheit, die durch das gleiche
Stimmrecht für alle keineswegs aufgehoben ifl, ftellt fich einem lebendigen

Ueben der Liebe im Geben wie im Empfangen in den Weg. Ift
die proletarifche Situation einmal als gefchichtlich gemachte Situation
erkannt, dann kann es vor ihr auch keine fataliftifche Refignation
geben. Der Klaffenkampf ill in feiner religiös-fozialen Deutung wie auch
in feiner genuin politifch fozialiftifchen Bedeutung keine Predigt,
fondern eine Feftftellung. Dem religiöfen Sozialismus fließt diefe
Feftftellung aus dem Gebot der Wahrheit zu. Den Klaffenkampf ver-
tufchen, fo tun, als ob er nur von unten, von oben aber nicht geführt
würde, hieße gerade den Glauben an den lebendigen Gott verleugnen.
Und die Organifation des Proletariats außer acht laffen, auf fie als
ein rein äußerliches Mittel verzichten wollen, hieße gerade, die Gebote
Gottes in der Zeit nicht mit den Mitteln derfelben Zeit erfüllen wollen.

Es hieße foviel, wie wenn man vom Miffionar der Gegenwart
verlangen wollte, er dürfe nicht Dampffchiffe und Flugzeuge benutzen,
weil das Urbild aller Miffionare, Paulus, zu Fuß oder auf Segelfchiffen
die Welt bereift hat.

Wenn alfo der religiöfe Sozialismus die Sache des Proletariats zu
feiner eigenen Sache gemacht hat, fo hat er es nicht getan, weil die
proletarifchen Menfchen qualitativ beffere Menfchen wären als die
anderen. Diefen Unfinn hat aber auch der alte politifche Sozialismus nie
geglaubt. Auch im nichtreligiöfen marxiftifchen Sozialismus bedeutet der
Kampf für das Proletariat letzten Endes den Kampf für die ganze
Menfchheit, weil Ueberwindung des Klaffenkampfes und damit der
Friede der Menfchheit erft in einer klaffenlofen Gefellfchaft ermöglicht

wird, die herbeizuführen eben die befondere Aufgabe des
Proletariats ift. Stärker noch ill im religiöfen Sozialismus die Erkenntnis,
daß der fozialiftifche Kampf ein Kampf für die Menfchheit ift, auch
für die Befitzenden und Privilegierten, die eben durch ihren privilegierten

Befitz zu den Satten und Reichen werden, die fo fchwer ins
Himmelreich kommen. Mehr noch als im politifchen Sozialismus ill im
religiöfen Sozialismus die Lehre vom Klaffenkampf von der Gefahr
befreit, zum Dogma zu werden, da ja der religiöfe Sozialismus nicht
nur auf religiöfem, fondern auch auf politifchem Gebiet allen Dogmen
Feind ift. Er ift auch hier an der Wirklichkeit, und nicht an der
ausgedachten Formel intereffiert. Ihm konnte darum die Lehre vom
Klaffenkampf nicht zur bolfehewiftifchen Gewaltparole werden, ihm
konnte fie aber auch nicht verwäffert werden, wie den fozialiftifchen
Reformisten, die, in medianiftifcher Weltanfchauung befangen, auch
hier nur eine automatifche Funktion erwarten, wo doch in Wirklichkeit

der Menfch in der Entfcheidung feine Zeit geftalten muß. So hatte

463



der religiöfe Sozialismus wie an der Chriftenheit, fo nun insbefondere
an der fozialiftifchen Bewegung eine Aufgabe. Wohl um diefe nicht
abgleiten zu laffen in leichten Reformismus und in okkulte Gewalt-
fdiwärmerei, haben die meiften der alten Religiös-Sozialen den Weg
in die fozialdemokratifche Partei genommen. Und fle haben in ihr die

Kämpfe nach beiden Seiten hin ausfechten helfen. Sie haben die Partei
nicht kirchlich machen wollen, fondern im rechten Sinn fozialiftifch.
Sie fanden allerdings zum Unterfchied zu uns eine ungebrochene
Hoffnung auf die proletarifche Kraft vor. Und fle fanden eine wohl
manchmal nach Hegel und dem Mechanismus orientierte Sozialdemokratie

vor, aber noch nicht den Bruderkampf zweier fozialiftifcher
Parteien und auch noch nicht die bürgerliche Verwäfferung, die den
Sozialismus unferer Zeit bedroht.

Der Sozialismus, den wir vorfinden, ill entweder müde oder
unlieber taftend. Beides hat feine geiftigen Gründe. Es gibt noch
fozialiftifche Schichten, die vom alten rationaliftifchen Marxismus leben.
Sie muffen aber doch die Tragik fehen und zugeftehen, die jeder idealen
Bewegung, die in die Wirklichkeit tritt, anhaftet. Die Erkenntnis von
Inkonfequenzen und falfchen Weichenftellungen hat niemals viel
anfeuernde Kraft in fleh. Zum Unterfchied von der Blütezeit des
Marxismus ill unfere Zeit zudem keine Zeit mehr, in der der Rationalismus
in keimender oder reifender Kraft ftünde. Das Bürgertum unferer Zeit
hat einen ganz verheerenden Einbruch des Irrationalismus erlebt. Nachdem

es dem lebendigen Irrationalismus abgefagt hat, hat es eine ganze
Invafion des okkulten Irrationalismus erfahren. Wenn fleh das bürgerliche

Gemüt ftimmungsmäßig erfahrbaren irrationalen Kräften,
vereinsmäßigen und vaterländifchen Weiheftunden, fo willig erfchloffen hat,
und wenn es feinen Kniefall getan hat vor der unbedingten Herrfchaft
irrationaler, fexueller und anderer wefenhaft heidnifcher Triebe, die
vom Unbewußten her das Seelenleben formen, dann ill diefer Strom
des Irrationalismus auch an der fozialiftifchen Bewegung nicht
vorbeigegangen. Der Glaube an den lebendigen Gott und fein Reich wäre die
prophetifche, die lebendige irrationale Bindung gewefen. Wo fie zu
wenig fell oder gar nicht vorhanden war, da konnten die anderen
Bindungen fich knüpfen, deren Folge oft Unfelbltändigkeit im Urteil,
raufchhaftes Mitgehen bei Parolen und neuer Fatalismus beim Verfagen
ift. Wir dürfen wahrlich nicht fchadenfreudig diefe Entwicklung mit-
anfehen, wir dürfen daraus auch keinen Nutzen für die eigene
Bewegung fchlagen wollen. Das hieße, der ertrinkenden Mannfchaft eines
untergehenden Bootes vom eigenen, noch mit Wind und Wellen
kämpfenden Boot aus zurufen: Hättet ihr euer Boot beffer gepflegt,
dann wäre euch das nicht gefchehen. Im Gegenteil, muß nicht gerade
die Gefahr, in der die fozialiftifche Bewegung heute ift, uns mindeftens

fo ftark wie die Väter des religiöfen Sozialismus in die Reihen
des politifchen Sozialismus führen? Und die Trennung der beiden

464



fozialiftifchen Parteien, die wohl tief begründet ift, die auch nicht
einfach organifatorifch aus der Welt zu fchaffen ift, darf uns ebenfo
wenig von der Sache des politifchen Sozialismus distanzieren. Es geht
heute nicht um die Frage, wer von beiden kämpfenden Brüdern die
Oberhand gewinnt, fondern um die andere, wem es mit feinem
fozialiftifchen Streben ernft ift. Wenn die religiös-foziale Bewegung heute
dahin wirken und diefes Ziel fuchen wollte, in lebendiger Verbindung
mit dem politifchen Sozialismus, dann hat fie auch heute eine bleibende
Grundlage des alten religiöfen Sozialismus zu bewahren.

Auch hier erfahren wir von den Zeitftrömungen her nicht nur
hindernde, fondern auch fördernde Kräfte. Die Ausweitung des proletarifchen

Sozialismus auf einen allgemeinen Volksfozialismus vollzieht
fich. Wir haben es wohl erfahren muffen, durch zwei Weltkriege und
das, was dazwifchen lag, daß das Proletariat an fich auch das Schickfal
der Kraftlofen erlitten hat. Wir haben es aber auch erfahren, daß
wenigftens ein Land, Rußland, die fozialiftifche Revolution einer ganzen

Welt zum Trotz hat machen können. Allerlei Widerfprüche, die
bei uns gegen ruffifche Syfteme laut werden können, dürfen uns nicht
die Augen dafür verfchließen, daß die Tatfache der fozialen
Revolution, die Rußland erlebt hat, und die andere Länder in anderer Form
zu geftalten haben, eine Gegenwartsaufgabe ift, die lösbar ift. Die
Gefahren, die den fozialiftifchen Weg umlauern, find auch hier die
alten. Wird an der wirklichen fozialiftifchen Neugeftaltung feftgehalten,

fo ergibt fich die Gefahr, daß man leicht meint, es nur mit der
Methode des Landes machen zu können, das auf diefem Weg
vorangegangen ift. Werden diefe Methoden grundfätzlich abgelehnt, fo fteht
die andere Gefahr auf, den Sozialismus auf den St. Nimmerleinstag zu
vertagen. Beide Extreme find heute in unferem Sozialismus vorhanden.
Die Löfung liegt auch hier auf der fchmalen Mitte. Wird der Sozialismus

zum Dogma, dann wirkt er jene traurigen Figuren, wie Ernft
Wiechert fie in feinem Totenwald in der Geftalt des im K. Z. Strümpfe
flickenden ehemaligen Parteifunktionärs fchildert, der nun, da er es

mit dem Sozialismus nicht mehr kann, mit dem Strümpfeflicken Dogmen

und Methoden baut. Sind andererfeits überhaupt keine Grundfätze
da, fo ftehen jene ebenfalls traurigen Figuren auf, die, vom reinen
Opportunismus geleitet, aus der Schwierigkeit der Verwirklichung ihr
Recht zur Kapitulation ableiten, wie fle da und dort in Kreifen
wohldotierter, verbürgerlichter Gewerkfchaften zu finden find. Vereinigt
der religiöfe Sozialismus idealiftifche Zielfetzung mit realiftifcher
Wirklichkeitserkenntnis, dann hat er auch hier feine pofitiven
Aufgaben, aus denen ihm die Kämpfe mit den ewig negativen Kräften
wachfen werden.

Der Weg des religiöfen Sozialismus ift auch nicht abgefchloffen,
wenn die fozialiftifche Wirtfchaft einmal erkämpft ift. Denn der im
Glauben an den Erlöfungswillen Gottes begründete Sozialismus hat

465



4v-- - ' y- _- * „

mit der Errichtung eines beftimmten Wirtfchaftsfyftems kein Ende
gefunden. Das Wirtfchaftsfyftem ift uns vielmehr nur notwendiges
Mittel, daß der Menfch als Menfch Gottes auf der Erde leben kann,
daß er etwa das fehen kann, was er unter dem Druck feines
proletarifchen Schickfals nicht erkennen konnte, das, was Herder als die
Entfaltung aller Anlagen edler Menfchlichkeit gefehen hatte, oder was
wir biblifch fehen können als den Weg, frei dem Menfchenfohn zu
folgen, ohne um die Gruben und um die Nefter kämpfen zu muffen",
die Füchfe und Vögel haben, während er fie nicht hat, um die Füchfe
und Vögel aber auch raufen, während er in Freiheit über die Erde feines
Vaters geht. Ragaz hat einmal das fchöne Wort Hermann Greulich's
zitiert: Der Sozialismus fei nicht der Meffias, fondern er fei Johannes
der Täufer. Nach dem wird dann der andere kommen, der mit dem
Geift und mit dem Feuer, dem er nicht wert ift, die Schuhriemen zu
löfen.

So ift uns vom religiöfen Sozialismus her ein im Wort Gottes
begründeter und in der Wirklichkeit zu gestaltender Ruf Gottes für
unfere Zeit begegnet. Diefer Ruf, auch wenn er uns zu einer vorläufigen,

noch nicht letzten Geftalt ruft, ill ein abfoluter Ruf. So abfolut
ift Gottes Ruf, die Gefchichte zu fchauen, wie er fie gefchaut wiffen
will, den Glauben zu erretten von der falfchen Religion, den Sozialismus

hindurchzugeleiten zwifchen den Gefahren auf feinem Wege, dem
Neuen, das hinter ihm fteht, entgegen. Wo aber immer etwas Abfolutes
dem Menfchen begegnet, wird er leicht ein finfterer Fanatiker, der im
Kämpf fich felbft und feine Gegner nicht mehr kennt, oder bei
weicherem Gemüt und in idyllifcheren Zeiten in Werther'fchem Welt-
fchmerz unter der Diskrepanz zwifchen dem abfoluten Ruf und feiner
unzulänglichen Kraft zerbricht. Oder er wird, eben weil die Wirklichkeit

dem Abfoluten niemals ebenbürtig ift, zu einer komifchen Figur,
die die Maße verwechfelt, er wird zum Don Quichotte, der um des
edlen Ideals des Rittertums willen auf feiner Rofinante fchwer
bewaffnet gegen Windmühlenflügel kämpft. Wie jede im Idealen
verwurzelte Bewegung ift auch der religiöfe Sozialismus diefen Gefahren,
der Gefahr des finfteren Sektierertums, oder des romantifch-fchwäch-
lichen Zerbrechens, oder der komifchen Verwechslung der Größen-
verhältniffe, da einem das Große klein und das Kleine groß wird,
ausgefetzt. Diesen Gefahren nicht erliegen, heißt, in der Haltung des
doch wahrhaft auch in der abfoluten Idee beheimateten Sokrates über
die Gaffen und Plätze gehen. Sokrates, nicht Lojola, Werther oder Don
Quichotte! Was diefe Haltung ausmacht, ill der weife Wille, dem
neuen Leben ans Licht zu helfen, feine leifen, oft täppifchen und
verworrenen Bewegungen zu fpüren, feine fcheuen, oft unklaren und
irrenden Fragen zu hören. Es vor allem pofitiv zu fehen und in feinem
Dienft zu ftehen. Wenn wir dazu nicht nur irgend eine abfolute Idee
kennen, fondern den lebendigen Gott, dann darf die Haltung des

466



vrvspvsw

religiöfen Sozialismus auch die lichtvolle und freigelöfte Weisheit fein,
die eben auch aus dem lebendigen Gott felber kommt, jene freigelöfte
Weisheit, in der wir die Probleme, die wir zu löfen haben, die Gegner,
die wir zu bekämpfen haben, die Teilziele, die wir zu verwirklichen
haben, nicht primär fuchen, da wir nicht fragen, gegen was haben wir
heute und jetzt zu kämpfen, da wir nicht mit aller Gewalt antikapi-
taliftifch und antitheologifch, antialkoholifdi und antimilitariftifch fein
wollen, da wir vor allem das fehen, was wir wollen, zu dem wir das
Wörtlein pro fagen können, und aus dem fidi dann das anti, die
Gegnerfchaft, der Kampf und wohl auch das Leiden von felbft ergeben.
In folcher Weisheit die Schau der Gefchichte, den Glauben an den
lebendigen Gott und die Gestaltung des größeren Sozialismus fefthalten,
das hieße wohl heute, die Grundlagen der religiös-fozialen Bewegung
bewahren. Bruno Balfcheit.

Rußland unterwegs*)
Zu dem Buche von Fritz Lieb.

„Heute horcht jedermann auf, wenn das Wort ,Rußland' fällt."
Fritz Lieb gehört aber zu denen, deren Blick nicht erft heute, fondern
fchon damals von Rußland angezogen wurde, als es in Wefteuropa
weder einen Rußland-Mythus noch eine Ruffen-Angft gab. Er gehört,
wie auch wir felber, zu der Generation, für die die erfte und
wahrfcheinlich entfcheidende Begegnung mit Rußland in der Geftalt
Doftojewskis erfolgt ift. Was uns allen damals in diefem Ruffen entgegentrat,

das war nicht nur eine unerhörte Offenbarung des Menfchen,
fondern auch eine neue und gewaltige Schau Chrifti und feines Reiches.
Wir empfanden wirklich fo wie Nikolaus Berdjajew es ausfpricht:
„Der Weften kann nicht mehr von feinem eigenen, erlöfchenden
religiöfen Lichte leben und wendet fich zu den Lichtquellen, die fich im
Often, in Rußland, erhalten haben." Die weltliche Geiftigkeit und Kultur

kam uns, nach diefer Begegnung mit Doftojewski, matt, blutleer,
verbürgerlicht, verfpießert, verlogen vor, und das weltliche Chriftentum

erfchien uns im Vergleich zu der ruffifchen Glut des Glaubens und
des Hoffens vertrocknet, mumienhaft, einerfeits verlogen, phärifäifch
und moraliftifch, anderfeits verweltlicht, fäkularifiert, den herrfchenden

Mächten angepaßt und ihnen innerlich verfallen.
Wir fahen in Doftojewskis Denken und Glauben auch den Sozialismus

eingefchloffen, ficher nicht zu Unrecht, wenn wenigftens Sozialismus

mehr ift als ein ökonomifch-politifches Syftem, wenn er etwas
tief Menfchliches, Weites, aus lebendiger Liebe für die „kleinen Leute",

*) Fritz Lieb: „Rußland unterwegs". Der ruffifche Menfch zwifchen Chriftentum
und Kommunismus. Verlag Francke AG., Bern.

467


	Die Grundlagen der Religiös-Sozialen Bewegung von heute (Fortsetzung)

