Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)

Heft: 9

Artikel: Die Gegner Jesu (Fortsetzung)
Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

erftarren, denn Gottes Reich ift ewig lebendig und geht gegen alle

Gewohnheit, ‘ |
Selbftverliebtheit darf es da nicht geben und keine Empfindlichkeit.
Ein Befitzergefithl darf nicht aufkommen, Dagegen wendet fich diefes
Gleichnis mit einer gewiflen Schirfe, Eine letzte, gefihrliche Ver-
fuchung wird hier aufgezeigt und eine letzte Sauberkeit gefordert,
eine verftindige und iiberlegene Sachlichkeit, die nicht von perfon-
lichen, menf{chlichen Riickfichten oder Gefithlen getriibt fein darf.
Diefes Gleichnis zeigt die rechte Sachlichkeit im Verhiltnis zum Reiche
Gottes, Denn es gibt hierin nicht nur die enge, unldsbare, perfonliche
Bezichung, fondern das alles muf} in der rechten, verftindigen Sach-
lichkeit — die nicht zu verwechfeln ift mit kithler Zuriickhaltung! —
fich bewegen. Unfere Hingabe von ganzem Herzen an die Sache
Chrifti ift erforderlich. Aber es gibt diefe Hingabe nur als bedingungs-
lofe, verbunden mit der notwendigen Erkenntnis der Diftanz. Diefe
Sachlichkeit und diefe — recht verftandene und recht eingehaltene! —
Diftanz beruhen auf der unbedingten Freiheit Gottes uns gegeniiber.
Er bleibt vollig frei in der Wahl {einer Wege und {einer Werkzeuge.
Nur in der vorbehaltlofen Anerkennung und Refpektierung feiner Frei-
heit bleibt man felber lebendig, bleibt man ver{chont von Erftarrung,
wird man felber vollig frei, frei fiir feine Wahrheit und fein Reich.
Otto Hiirlimann.

Die Gegner Jefu
LEONHARD RAGAZ ¥

(Fortfetzung)
d) Das Ausweichen in die Reinbeit,

»Webe eich, ibr Pharifder und Schrifigelebrten, ibr Heuchler, die .
ihr das Aeuflere des Bechers und der Schiiffel reinigt, inwendig aber
ftarren fie von Raub und Schmutz. Blinder Pharifder, reinige zuerft
das Inwendige des Bechers, dafl auch [ein Aeuferes rein werde! Webe
euch, ihr Schriflgelebrie und Pharifder, die \ibr ‘gefchmiickten Gribern
gleichet, die auswendig [chon erfcheinen, inwendig aber wvoll Moder
und T otengebein und jeglicher Unreinbeit. So erfcheint anch ithr aus-
wendig vor den Menfchen gerecht, inwendig aber [eid ihr voll Heu-
chelei und Bosheit.* (Matth, 23, 25—28.)
~ F. 'Was bedeutet das?

A. Es bedeutet wieder einen der groflen Irrwege der Frommig-
keit: das Ausweichen vor Gott in die Reinbeit,

F. Wiekann das gemeint fein?

394



A. Wie es bei den Juden war und ift, weil man. Sie trieben, und
treiben zum Teil noch, einen Reinbeitskultus, Thr Gefetz beftand zum
guten Teil aus Reinheitsvorichriften. Sie follen fich rein halten vom
Effen gewifler Tiere, von der Berithrung mit Totem, von zu engem
Verkehr mit Heiden. Sie follen fich, wenn folche Beriihrung doch
gelchehen ift oder auch nur gefchehen fein konnte, reinigen, durch
Wafchungen, Bider, Verbrennungen; fie follen fich aber auch rein
halten von heidnifchen Laftern, befonders von Unzucht jeder Art. Das
ganze Gefetz lief (und lduft) gleichfam auf Reinheit hinaus. Das ganze
Leben des Israeliten war und ift von Reinheitsvorfchriften umfafit wie
von einem Panzer.

F. Welchen Sinn hat das?

- A, Einen {ehr hohen: die Heiligung des ganzen Menichen fiir den
heiligen Gott, die Abfonderung des ganzen Menichen von allem, was
diefer Heiligkeit wider{pricht.

F. Ift das denn nicht in Ordnung? Ift das nicht groflartig?

A. Es ift recht und grofartig,

F. Aber warum erhebt denn Jefus feine Anklage?

A. Er erhebt feine Anklage, weil hier wieder eine Heuchelei ent-
ftchen kann, Diefe Reinheit kann zum bloflen Schein werden, Der
dufleren Reinheit entipricht dann eine innere Unreinheit. Davon {pricht
Jefus in Worten von duflerfter Schirfe, Diefe Reinheit befteht nur vor
den Menfchen, nicht vor Gott. Sie it Maske. Sie ift ein Ausweichen
vor Gott in das blofle Gefetz. Sie {chlieBt die viel {chlimmere Unrein-
heit nicht aus: Ungerechtigkeit, Lieblofigkeit, Mangel an Glauben, an
Wahrheit und echter Heiligung, im Gegenteil: fie verhindert diefe da-
durch, daf fie diefelbe durch ihren blofien Schein erfetzt, daf} fie einen
Wand{chirm aufftellt, hinter dem fich jede Unreinheit entfalten darf.
- F. Ift das auch etwas, das fiir uns gilt?

A. Gewif}, wie alles, was Jefus fagt.

F. Wie denn?

A. Auch bei uns ift die Frommigkeit ftark mit Reinheitsftreben
verbunden. Es {ind unfere frommen Kreife, die vor allem den Kampf
fihren gegen das Lafter, gegen Alkoholismus, Unzucht, allen Schmutz
in Kunft, Literatur und Sitte, : ’

F. Ift das denn nicht recht?

A. Dodh, es ift-thre Ehre. - S e

F. Ift nicht iiberhaupt die Forderung der Heiligung alles Lebens
auch fiir uns giltig? It nicht die ganze Bibel voll von diefer Mahnung?
~ A. Gewifl. Die Heiligung ift eine Grundforderung des Evange-
liums wie des Gefetzes.

F. Aber worin befteht denn der Fehler?

A.  Er befteht in zweierlei. Einmal: Die Heiligung darf nicht in
Abfonderung beftehen. Wir follen uns nicht vor dem Unreinen fliichten,

395



fondern follen mitten hinein, als Kimpfer dagegen. Wir {ollen uns vor
dem Schmutz nicht fiirchten, {ondern den Schmutz befeitigen, Aus der
bloflen Abfonderung entfteht leicht Hochmut, Selbftgerechtigkeit und
Hirte, Jefus, der Heilige, ift mitten unter die Zollner und Siinder ge-
gangen. ,,Ich bitte dich nicht®, {pricht er in Bezug auf feine Jiinger,
zum Vater, ,,dafl du fie aus der Welt nehmeft, {ondern daf} du fie
bewahreft vor dem Bofen* (Johannes 17, 15). Die Pharifder aber find
fchon ihrem Namen nach ,,Abgefonderte“. Mit diefer Abionderung,
die etwas Negatives ift, verbindet fich ganz natiirlicherweife ein ge-
wifles Sauerfeben, ein gewifler feierlicher, nicht ganz natiirlicher Ernft,
eine gewifle Unfreiheit und Unnatiirlichkeit des Wefens,

Dazu kommt ein Zweites. Das Reinheitsftreben ift bei den alten
wie bei den neuen Pharifiern zu fehr blofles Gefetz. Es kommt aus
der Vor{chrift, nicht aus dem innerften Willen. Als blofles Gefetz aber
wird es eine Laff. Daraus entfteht wieder ein unfrohes Wefen, ein
Sauerfehen, und wieder eine gewifle Unnatiirlichkeit. Man {cheint
etwas anderes, als man in Wirklichkeit ift, Aber noch mehr: Was man
auf diese Weife duflerlich unterdriickt, begehrt man innerlich erft recht.
Es tritt ein, was Paulus meint, wenn er {agt, daf} das Gefetz zur Siinde
reize (ROmerbrief 7, 7—11). Und daraus ift zu erkliren, warum ge-
rade in frommen (oder auch in gewiflen biirgerlich fittenftrengen)
Kreifen das unreine Begehren viel iippiger gedeiht als in der Luft der
reinen Weltlichkeit, Damit wird der Reinheitseifer unweigerlich zu
dem, was Jelus Heuchelei nennt und was man nicht unbedingt im grob-
ften Sinn verftehen mufl. Er wird Maske. Der innere Menich ift
keineswegs von der Macht der Unreinheit befreit. Ja, er will dies fo-
gar nicht fein.

Denn diefe Flucht in die Reinheit ift eben oft ein Ausweichen vor
Gott. Man will fich nicht ihm felbft ftellen, dem heiligen Gott. Man
will die innere Unreinheit nicht preisgeben. Man dient in Innerften
dem Gotzen der Sinnlichkeit und Weltlichkeit, Man will auch den
Hochmut, die Selbftgerechtigkeit nicht preisgeben, Man will nicht nur
vor den Men{chen, fondern auch vor Gott mit feiner Tugend und
Reinheit groff tun. Man will damit Ehre, Einflufl, Macht gewinnen
oder erhalten.

Aber defto grofler ift der Eifer um den Schein der Reinheit, defto
grofler der Eifer gegen die Unreinheit des Andern, verbunden mit
Hochmut und Hirte, Daraus entfteht ein Wider{pruch, der eben gro-
bere oder feinere Heuchelei bedeutet. Was fiir Unrat kann man oft
in den frommen Kreifen (wie iibrigens unter weltlicher Form auch in
den entfprechenden biirgerlichen) hinter dem Wandichirm der Wohl-
anftindigkeit entdecken! Darum hat diefer Kampf der Frommen (und
der ihnen entiprechenden Biirgerlichen) gegen das Lafter, die Unrein-
heit, den Schmutz, auch gegen die Genufifucht, fo wenig Kraft,

396



F. Wie kann das anders werden?

A. Wirkliche Reinheit kommt nicht aus dem bloflen Gefetz, fon-
dern nur aus Gott felbft. Wenn wir uns ithm ftellen, dem Heiligen,
dann wird von felbft alle Unreinheit in uns gerichtet. Es vergeht uns
aber die Luft, Andere zu richten. Es vergeht uns der Hochmut, Aber es
kommt in uns hinein echtes, innerftes Streben nach Reinheit, und kommt
in uns hipein die Liebe zur Reinheit. Unfer innerfter Wille ftimme ihr
zu, Das Gefetz ift nicht mehr blo Gefetz, fondern wird als Gottes
lebendiger Wille unfer eigener tieffter Wille, Und hier ift wieder Eins
vorzufehen: Der Kampf um das Gute und Reine darf eben nicht ein
Kampf fiir fich felbft werden, darf nicht im luftleeren Raume ftatt-
finden. Er muff ein Teil werden des Trachtens nach dem Reiche Gottes
und feiner Gerechtigkeit. Das fiillt die Seele mit einem pofitiven grofien
Gut aus, vor dem das Bofe feinen Reiz verliert, Gott ftillt Seele und
Leib {o vollig mit feinem Leben, dafl daneben das falfche Leben nicht
aufkommen kann. Das ift der Weg des Sieges. Nicht das bittere und
fruchtlose Ringen mit dem Gefetz hilft uns, es fiihrt nur tiefer in die
Knecht{chaft des Bofen hinein, fondern blof} die Erfiillung der Weifung:
,, Trachtet am Erften nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit,
fo wird euch auch die wahre Reinheit zufallen. Nun verliert das
Trachten nach der Reinheit alle Heuchelei, Es verliert, wie gefagt, den
Hochmut, die Sclb{’cgercchtlgkeu den Rlchtgelf’c Es verliert aber auch
die Hirte und an ihre Stelle tritt die verftehende und erbarmende Liebe
mit ibrer Strenge, es verliert {eine Unnatiirlichkeit. Denn es ift ja nun
echt, wie die Quelle, die aus den Bergen Gottes kommt, echt ift. Es
wird Quelle, es wird Feuer, es wird Freude. Es wird gerade, echte
Natiirlichkeit, Es wird echte Demut, echte Menichlichkeit. Es wird
hochfte Freiheit. Es offenbart Gott und Chriftus, ftatt von ihnen ab-
zuhalten, Und das ift dann der Weg des Sieges tiber die Unreinheit
der Welt. Nicht richtende Selbftgerechtigkeit hat Elifabeth Fry die
Holle der Gefingnifle gedffnet und Jofefine Butler die Holle der Bor-
delle, Katharina Booth die Holle der Slums, fondern die Macht der
Liebe, worin fich das Geletz erfiillt, verbunden mit der Grofle und der
Fretheit der Seele, Nicht das Gefetz der Pharifaer ift die Macht, welche
die Welt reinigt, fondern die Heiligkeit deflen, der zu den Zollnern
und Siindern gegangen ift,

F. Ift damit der Sinn der Worte Jefu erfchopft?

A. Keineswegs. Sie haben noch einen anderen, faft noch gewalti-
geren, einen noch aktuelleren Sinn,

F. Welchen wohl?

A. Das faliche Reinheitsftreben der Frommigkeit kann auch eine
andere Richtung nehmen. Es zeigt {ich belonders auch darin, daf die
Religion fich [elb [t nicht beflecken will. Sie tite das nach ihrer Meinung,
wenn fie fich mit den Angelegenheiten der Welt einliefle, in dem Sinne,

397



daf fie diefe von Gott aus wichtig nihme. So ift es bekanntlich eine
alte, michtige Lofung, dafl fie fich nicht mit den politifchen Dingen
(die fozialen inbegriffen) befchiftigen folle, weil das eine {chmutzige
Sache fei. Sie will reine Kleider haben — vor den Menichen! Noch
mehr: Sie will fich auch nicht mit Irrtum beflecken, Man foll ihr nicht
vorwerfen diirfen, daf fie etwas Falfches gelehrt oder gewollt habe.
Sie muf} unfehlbar fein oder vielmehr {cheinen.

F. Warum ift das falich?

A. FEinmal, weil es eine Heuchelei ift. Denn deswegen ift die
Religion, ift die Kirche als ihre Vertreterin nicht fauber. Sie lifit fich
ja nur zu willig mit der Welt ein, mit ihrer Macht, ihrer Ehre, ja fogar
mit ihrem ‘Geld. Und das gehort ja gerade zu jenem Streben nach
Sauberkeit, Diefes Streben hat ja zum guten Teil den Grund, dafl man
es mit diefer {chmutzigen Welt nicht verderben will!

F. Kann nicht auch ein berechtigtes Reinheitsftreben dabei fein:
das Streben, die Sache Chrifti von der Welt rein zu halten?

A. Das fei zugeftanden, Aber es ift dann eine Verirrung diefer
Tendenz und gegen den Geift Jefu und der ganzen Bibel,

Aber es fithrt nicht nur zur Heuchelei, fondern es ift wieder ein
Ausweichen vor Gott. Denn gerade in diefen {cheinbar weltlichen An-
gelegenheiten der Politik und der fozialen Dinge begegnet der Ge-
meinde Chrifti Gott, der lebendige Gott.

Er will Gerechtigkeit, nicht Kultus. Gerade im Eingehen auf diefe
Dinge, gerade im Ringen mit ihnen fiir das Reich Gottes will Gott
fich offenbaren, Auch in den materiellen Dingen. Gott wird nach dem
Worte Gandhis dem Volke, das hungert, durch das Brot offenbar.

: Die Religion zieht fich in fal{chem, oft heuchlerifchem Heiligkeits-

ftreben von der Welt zuriick und befleckt fich damit erft recht; das
Reich Gottes aber will in die Welt hinein, auch in den Schmutz, erft
recht. Und das ift die rechte Reinheit und auch der rechte Kampf um
die Reinheit. Nicht der Kampf befleckt, fondern der faliche Friede.
Nicht der Irrtum befleckt, fondern die Anmafiung der Irrtumslofigkeit.
Nur Gott macht rein, | (Fortfetzung folgt.)

Die Schweiz im Kampf um ihre Exiftenz
Ein Vortrag von Arnold Stéckli (Fortfetzung).

ITI.

Die Vorfchlage der ,,Vereinigten Nationen* fiir eine neue Wirt-
{chafts-, Erndhrungs- und Wihrungspolitik, weifen deutlich darauf hin,
dafl es notwendig geworden ift, an Stelle unferes alten und in Krieg
und Krife gefcheiterten Wirtichafts{yftems, ein neues zu {chaffen.

398



	Die Gegner Jesu (Fortsetzung)

