
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)

Heft: 9

Artikel: Die Gegner Jesu (Fortsetzung)

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


erstarren, denn Gottes Reich ift ewig lebendig und geht gegen alle
Gewohnheit.

Selbftverliebtheit darf es da nicht geben und keine Empfindlichkeit.
Ein Befitzergefühl darf nicht aufkommen. Dagegen wendet fich diefes
Gleichnis mit einer gewiffen Schärfe. Eine letzte, gefährliche
Verfuchung wird hier aufgezeigt und eine letzte Sauberkeit gefordert,
eine verständige und überlegene Sachlichkeit, die nicht von perfönlichen,

menfchlichen Rückfichten oder Gefühlen getrübt fein darf.
Diefes Gleichnis zeigt die rechte Sachlichkeit im Verhältnis zum Reiche
Gottes. Denn es gibt hierin nicht nur die enge, unlösbare, perfönliche
Beziehung, fondern das alles muß in der rechten, verständigen
Sachlichkeit — die nicht zu verwechfeln ift mit kühler Zurückhaltung! —
fleh bewegen. Unfere Hingabe von ganzem Herzen an die Sache

Chrifti ift erforderlich. Aber es gibt diefe Hingabe nur als bedingungslofe,

verbunden mit der notwendigen Erkenntnis der Diftanz. Diefe
Sachlichkeit und diefe — recht verftandene und recht eingehaltene! —-
Diftanz beruhen auf der unbedingten Freiheit Gottes uns gegenüber.
Er bleibt völlig frei in der Wahl feiner Wege und feiner Werkzeuge.
Nur in der vorbehaltlofen Anerkennung und Refpektierung feiner Freiheit

bleibt man felber lebendig, bleibt man verfchont von Erftarrung,
wird man felber völlig frei, frei für feine Wahrheit und fein Reich.

Otto Hürlimann.

Die Gegner Jefu
LEONHARD RAGAZ f

(Fortfetzung)

d) Das Ausweichen in die Reinheit.

„Wehe euch, ihr Pharifäer und Schriflgelehrten, ihr Heuchler, die
ihr das Aeußere des Bechers und der Schüffei reinigt, inwendig aber
flarren fie von Raub und Schmutz. Blinder Pharifäer, reinige zuerfi
das Inwendige des Bechers, daß auch fein Aeußeres rein werde! Wehe
euch, ihr Schriftgelehrte und Pharifäer, die ihr gefchmückten Gräbern
gleichet, die auswendig fchön erfcheinen, inwendig aber voll Moder
und Totengebein und jeglicher Unreinheit. So erfcheint auch ihr
auswendig vor den Menfchen gerecht, inwendig aber feid ihr voll
Heuchelei und Bosheit." (Matth. 23, 25—28.)

F. Was bedeutet das?

A. Es bedeutet wieder einen der großen Irrwege der Frömmigkeit:
das Ausweichen vor Gott in die Reinheit.

F. Wie kann das gemeint fein?

394



kJ> ;^ _¦¦;**" ¦' ysy.

A. Wie es bei den Juden war und ill, weiß man. Sie trieben, und
treiben zum Teil noch, einen Reinheitskultus. Ihr Gefetz beftand zum
guten Teil aus Reinheitsvorfchriften. Sie follen fich rein halten vom
Effen gewiffer Tiere, von der Berührung mit Totem, von zu engem
Verkehr mit Heiden. Sie follen fich, wenn folche Berührung doch
gefchehen ill oder auch nur gefchehen fein könnte, reinigen, durch
Wafchungen, Bäder, Verbrennungen; fle follen fich aber auch rein
halten von heidnifchen Laftern, befonders von Unzucht jeder Art. Das
ganze Gefetz lief (und läuft) gleichfam auf Reinheit hinaus. Das ganze
Leben des Israeliten war und ift von Reinheitsvorfchriften umfaßt wie
von einem Panzer.

F. Welchen Sinn hat das?

A. Einen fehr hohen: die Heiligung des ganzen Menfchen für den
heiligen Gott, die Abfonderung des ganzen Menfchen von allem, was
diefer Heiligkeit widerfpricht.

F. Ill das denn nicht in Ordnung? Ift das nicht großartig?
A. Es ill recht und großartig.
F. Aber warum erhebt denn Jefus feine Anklage?
A. Er erhebt feine Anklage, weil hier wieder eine Heuchelei

entliehen kann. Diefe Reinheit kann zum bloßen Schein werden. Der
äußeren Reinheit entfpricht dann eine innere Unreinheit. Davon fpricht
Jefus in Worten von äußerster Schärfe. Diefe Reinheit befteht nur vor
den Menfchen, nicht vor Gott. Sie ill Maske. Sie ill ein Ausweichen
vor Gott in das bloße Gefetz. Sie fchließt die viel fehlimmere Unreinheit

nicht aus: Ungerechtigkeit, Liebloflgkeit, Mangel an Glauben, an
Wahrheit und echter Heiligung, im Gegenteil: fie verhindert diefe
dadurch, daß fie diefelbe durch ihren bloßen Schein erfetzt, daß fle einen
Wandfchirm aufftellt, hinter dem fich jede Unreinheit entfalten darf.

F. Ill das auch etwas, das für uns gilt?
A. Gewiß, wie alles, was Jefus fagt.
F. Wie denn?
A. Auch bei uns ift die Frömmigkeit ftark mit Reinheitsftreben

verbunden. Es find unfere frommen Kreife, die vor allem den Kampf
führen gegen das Lafter, gegen Alkoholismus, Unzucht, allen Schmutz
in Kunft, Literatur und Sitte.

F. Ift das denn nicht recht?
A. Doch, es ift ihre Ehre.
F. Ift nicht überhaupt die Forderung der Heiligung alles Lebens

auch für uns giltig? Ill nicht die ganze Bibel voll von diefer Mahnung?
A. Gewiß. Die Heiligung ift eine Grundforderung des Evangeliums

wie des Gefetzes.
F. Aber worin befteht denn der Fehler?
A. Er befteht in zweierlei. Einmal: Die Heiligung darf nicht in

Abfonderung beftehen. Wir follen uns nicht vor dem Unreinen flüchten,

395



fondern follen mitten hinein, als Kämpfer dagegen. Wir follen uns vor
dem Schmutz nicht fürchten, fondern den Schmutz befeitigen. Aus der
bloßen Abfonderung entfteht leicht Hochmut, Selbitgerechtigkeit und
Härte. Jefus, der Heilige, ift mitten unter die Zöllner und Sünder
gegangen. „Ich bitte dich nicht", fpricht er in Bezug auf feine Jünger,
zum Vater, „daß du fie aus der Welt nehmeft, fondern daß du fie
bewahreft vor dem Böfen" (Johannes 17, 15). Die Pharifäer aber find
fchon ihrem Namen nach „Abgefonderte". Mit diefer Abfonderung,
die etwas Negatives ift, verbindet fleh ganz natürlicherweife ein ge-
wiffes Sauerfehen, ein gewiffer feierlicher, nicht ganz natürlicher Ernft,
eine gewiffe Unfreiheit und Unnatürlichkeit des Wefens.

Dazu kommt ein Zweites. Das Reinheitsftreben ili bei den alten
wie bei den neuen Pharifäern zu fehr bloßes Gefetz. Es kommt aus
der Vorfchrift, nicht aus dem innerften Willen. Als bloßes Gefetz aber
wird es eine Laft. Daraus entfteht wieder ein unfrohes Wefen, ein
Sauerfehen, und wieder eine gewiffe Unnatürlichkeit. Man fcheint
etwas anderes, als man in Wirklichkeit ift. Aber noch mehr: Was man
auf diese Weife äußerlich unterdrückt, begehrt man innerlich erft recht.
Es tritt ein, was Paulus meint, wenn er fagt, daß das Gefetz zur Sünde
reize (Römerbrief 7, 7—11). Und daraus ift zu erklären, warum
gerade in frommen (oder auch in gewiffen bürgerlich fittenftrengen)
Kreifen das unreine Begehren viel üppiger gedeiht als in der Luft der
reinen Weltlichkeit. Damit wird der Reinheitseifer unweigerlich zu
dem, was Jefus Heuchelei nennt und was man nicht unbedingt im gröb-
ften Sinn verftehen muß. Er wird Maske. Der innere Menfch ift
keineswegs von der Macht der Unreinheit befreit. Ja, er will dies

fogar nicht fein.
Denn diefe Flucht in die Reinheit ill eben oft ein Ausweichen vor

Goff. Man will fich nicht ihm felbft ftellen, dem heiligen Gott. Man
will die innere Unreinheit nicht preisgeben. Man dient in Innerften
dem Götzen der Sinnlichkeit und Weltlichkeit. Man will auch den
Hochmut, die Selbitgerechtigkeit nicht preisgeben. Man will nicht nur
vor den Menfchen, fondern auch vor Gott mit feiner Tugend und
Reinheit groß tun. Man will damit Ehre, Einfluß, Macht gewinnen
oder erhalten.

Aber defto größer ill der Eifer um den Schein der Reinheit, defto
größer der Eifer gegen die Unreinheit des Andern, verbunden mit
Hochmut und Härte. Daraus entfteht ein Widerfpruch, der eben
gröbere oder feinere Heuchelei bedeutet. Was für Unrat kann man oft
in den frommen Kreifen (wie übrigens unter weltlicher Form auch in
den entfprechenden bürgerlichen) hinter dem Wandfchirm der Wohl-
anftändigkeit entdecken! Darum hat diefer Kampf der Frommen (und
der ihnen entfprechenden Bürgerlichen) gegen das Lafter, die Unreinheit,

den Schmutz, auch gegen die Genußfucht, fo wenig Kraft.

396



F. Wie kann das anders werden?
A. Wirkliche Reinheit kommt nicht aus dem bloßen Gefetz,

fondern nur aus Gott felbft. Wenn wir uns ihm ftellen, dem Heiligen,
dann wird von felbft alle Unreinheit in uns gerichtet. Es vergeht uns
aber die Luft, Andere zu richten. Es vergeht uns der Hochmut. Aber es

kommt in uns hinein echtes, innerstes Streben nach Reinheit, und kommt
in uns hinein die Liebe zur Reinheit. Unfer innerfler Wille ftimmt ihr
zu. Das Gefetz ift nicht mehr bloß Gefetz, fondern wird als Gottes
lebendiger Wille unfer eigener tieffter Wille. Und hier ill wieder Eins
vorzufehen: Der Kampf um das Gute und Reine darf eben nicht ein
Kampf für fich felbft werden, darf nicht im lüftleeren Räume
ftattfinden. Er muß ein Teil werden des Trachtens nach dem Reiche Gottes
und feiner Gerechtigkeit. Das füllt die Seele mit einem pofitiven großen
Gut aus, vor dem das Böfe feinen Reiz verliert. Gott ftillt Seele und
Leib fo völlig mit feinem Leben, daß daneben das falfche Leben nicht
aufkommen kann. Das ift der Weg des Sieges. Nicht das bittere und
fruchtlose Ringen mit dem Gefetz hilft uns, es führt nur tiefer in die
Knechtfchaft des Böfen hinein, fondern bloß die Erfüllung der Weifung.'
„Trachtet am Erften nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit,
fo wird euch auch die wahre Reinheit zufallen." Nun verliert das
Trachten nach der Reinheit alle Heuchelei. Es verliert, wie gefagt, den
Hochmut, die Selbitgerechtigkeit, den Richtgeift. Es verliert aber auch
die Härte und an ihre Stelle tritt die verftehende und erbarmende Liebe
mit ihrer Strenge, es verliert feine Unnatürlichkeit. Denn es ift ja nun
echt, wie die Quelle, die aus den Bergen Gottes kommt, echt ift. Es
wird Quelle, es wird Feuer, es wird Freude. Es wird gerade, echte
Natürlichkeit. Es wird echte Demut, echte Menfchlichkeit. Es wird
höchfte Freiheit. Es offenbart Gott und Chriftus, ftatt von ihnen
abzuhalten. Und das ill dann der Weg des Sieges über die Unreinheit
der Welt. Nicht richtende Selbflgerechtigkeit hat Elifabeth Fry die
Hölle der Gefängniffe geöffnet und Jofefine Butler die Hölle der
Bordelle, Katharina Booth die Hölle der Slums, fondern die Macht der
Liebe, worin fich das Gefetz erfüllt, verbunden mit der Größe und der
Freiheit der Seele. Nicht das Gefetz der Pharifäer ill die Macht, welche
die Welt reinigt, fondern die Heiligkeit deffen, der zu den Zöllnern
und Sündern gegangen ift.

F. Ift damit der Sinn der Worte Jefu erfchöpft?
A. Keineswegs. Sie haben noch einen anderen, faft noch gewaltigeren,

einen noch aktuelleren Sinn.
F. Welchen wohl?
A. Das falfche Reinheitsftreben der Frömmigkeit kann auch eine

andere Richtung nehmen. Es zeigt fich befonders auch darin, daß die
Religion fich felbft nicht beflecken will. Sie täte das nach ihrer Meinung,
wenn fie fleh mit den Angelegenheiten der Welt einließe, in dem Sinne,

397



daß fie diefe von Gott aus wichtig nähme. So ift es bekanntlich eine

alte, mächtige Löfung, daß fie fich nicht mit den politifchen Dingen
(die fozialen inbegriffen) befchäftigen folle, weil das eine fchmutzige
Sache fei. Sie will reine Kleider haben — vor den Menfchen! Noch
mehr: Sie will fich auch nicht mit Irrtum beflecken. Man foli ihr nicht
vorwerfen dürfen, daß fie etwas Falfches gelehrt oder gewollt habe.
Sie muß unfehlbar fein oder vielmehr fcheinen.

F. Warum ift das falfch?
A. Einmal, weil es eine Heuchelei ift. Denn deswegen ill die

Religion, ill die Kirche als ihre Vertreterin nicht fauber. Sie läßt fich

ja nur zu willig mit der Welt ein, mit ihrer Macht, ihrer Ehre, ja fogar
mit ihrem Geld. Und das gehört ja gerade zu jenem Streben nach
Sauberkeit. Diefes Streben hat ja zum guten Teil den Grund, daß man
es mit diefer fchmutzigen Welt nicht verderben will!

F. Kann nicht auch ein berechtigtes Reinheitsftreben dabei fein:
das Streben, die Sache Chrifti von der Welt rein zu halten?

A. Das fei zugeftanden. Aber es ill dann eine Verirrung diefer
Tendenz und gegen den Geift Jefu und der ganzen Bibel.

Aber es führt nicht nur zur Heuchelei, fondern es ift wieder ein
Ausweichen vor Gott. Denn gerade in diefen fcheinbar weltlichen
Angelegenheiten der Politik und der fozialen Dinge begegnet der
Gemeinde Chrifti Gott, der lebendige Gott.

Er will Gerechtigkeit, nicht Kultus. Gerade im Eingehen auf diefe
Dinge, gerade im Ringen mit ihnen für das Reich Gottes will Gott
fich offenbaren. Auch in den materiellen Dingen. Gott wird nach dem
Worte Gandhis dem Volke, das hungert, durch das Brot offenbar.

Die Religion zieht fich in falfchem, oft heuchlerifchem Heiligkeits-
ftreben von der Welt zurück und befleckt fich damit erft recht; das
Reich Gottes aber will in die Welt hinein, auch in den Schmutz, erft
recht. Und das ift die rechte Reinheit und auch der rechte Kampf um
die Reinheit. Nicht der Kampf befleckt, fondern der falfche Friede.
Nicht der Irrtum befleckt, londern die Anmaffung der Irrtumslofigkeit.
Nur Gott macht rein. (Fortfetzung folgt.)

Die Schweiz im Kampf um ihre Exiftenz
Ein Vortrag von Arnold Stöckli (Fortfetzung).

III.
Die Vorfchläge der „Vereinigten Nationen" für eine neue Wirt-

fchafts-, Ernährungs- und Währungspolitik, weifen deutlich darauf hin,
daß es notwendig geworden ift, an Stelle unferes alten und in Krieg
und Krife gefcheiterten Wirtfchaftsfyftems, ein neues zu fchaffen.

398


	Die Gegner Jesu (Fortsetzung)

