
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)

Heft: 9

Artikel: Der Zeuge und die Opportunisten

Autor: Hürlimann, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Zeuge und die Opportunsten
Denn das Reich der Himmel ift gleich einem Hausherrn, der am Morgen

früh ausging, um Arbeiter in feinen Weinberg zu dingen.
Nachdem er aber mit den Arbeitern um einen Denar für den Tag
übereingekommen war, fandte er fie in feinen Weinberg. Und als
er um die dritte Stunde ausging, fah er andere muffig auf dem
Markte ftehen und fagte zu diefen: Gehet auch ihr in den Weinberg,
und was recht ift, will ich euch geben. Sie aber gingen hin. Wiederum
ging er um die fechfte und um die neunte Stunde aus und tat ebenfo.
Als er aber um die elfte Stunde ausging, fand er andere daftehen
und fagte zu ihnen: Warum fteht ihr hier den ganzen Tag muffig?
Sie antworteten ihm: Weil uns niemand gedungen hat. Er fagte zu
ihnen: Gehet auch ihr in den Weinberg!
Als es aber Abend geworden war, fagte der Herr des Weinberges zu
feinem Verwalter: Rufe die Arbeiter und zahle den Lohn aus, indem
du bei den Letzten anfängft, bis zu den Erften! Da kamen die von
der elften Stunde und empfingen jeder einen Denar. Und als die
erften kamen, meinten fie, fie würden mehr empfangen; und auch
fie empfingen jeder einen Denar. Als fie ihn aber empfangen hatten,
murrten fie wider den Hausherrn und fagten: Diefe Letzten haben
nur eine Stunde gearbeitet, und du haft fie uns gleich gemacht, die
wir die Laft und Hitze des Tages getragen haben. Er jedoch
antwortete und fprach zu einem unter ihnen: Freund, ich tue dir nicht
Unrecht. Bift du nicht um einen Denar mit mir übereingekommen?
Nimm das Deine und geh hin! Ich will aber diefem Letzten fo
viel geben wie dir. Oder fteht es mir nicht frei, mit dem Meinigen
zu tun, was ich will? Oder ift dein Auge neidifch, weil ich gütig
bin? So werden die Letzten Erfte und die Erften Letzte fein.

Matthäus ao, i—16.

Das ill eine großartige und zugleich bittere Gefchichte. Großartig,
infofern hier die ganze großartige Weite und Größe Gottes zum
Ausdruck kommt, überwältigend weit und groß. Man bekommt eine
Ahnung, in welch freier, fouveräner Weife Gott über diefe Welt verfügt.
Es geht darum von diefem Gleichnis eine tiefe Beruhigung aus. Denn
überall, wo Gott groß wird, da wird man feines Sieges gewiß. Aber
bitter ift diefe Gefchichte, weil hier der gedemütigt wird, ja, was bitterer
ift, der hier mit einer gewiffen kühlen Referviertheit und Diftanz angeredet

wird, der fich an Gottes Sache dahingegeben hat, der „Tages
Laft und Hitze getragen" hat und mit großer Treue dabei gewefen ill
von der erften Stunde an.

Wir wollen ihn zuerft einmal anhören. Er hat gearbeitet,
er hat gerungen, er hat fchmerzlich und leidenfchaftlich gerungen

unter großen Nöten und Aengften. Er hat nicht nebenausltehen
und es fich wohl fein laffen können. Seine Seele war das Schlachtfeld
zweier Welten. Er hat gekämpft, hat Opfer gebracht, hat fich auslachen,
verleumden, anfeinden laffen; er hat mit Gott und Menfchen gerungen,
hat die Gotteslaft auf fleh genommen — die Welt hat ihm ihre Laft des

Unverftandes und des böfen Willens noch dazu aufgebürdet.

390



Eine Art menfchlich begreiflichen Gerechtigkeitsgefühls empört fich
dagegen, daß nun allerhand Leute, die man als Konjunkturritter, als

Opportunsten empfindet, fich im richtigen Moment einftellen und
unbedenklich vorn antreten, das mühfam Errungene fogleich fidi mühelos
anzueignen verftehen.

Sie find nicht dabei gewefen. Mit Erstaunen und Befremden fieht
man fie auf einmal auftauchen. Sie flanden müßig abfeits, manchmal
gleichgültig, oft genug höhnifch und lästernd. Ihnen dämmerte nichts
von der Schwere und der Veranwortung der Stunde; ihre Seele war
nicht belaftet und beunruhigt, fle waren nicht zu wecken und nicht zu
erfchrecken, fie waren nicht zur Teilnahme zu gewinnen. In den
drohenden Abgrund haben fle nicht gefchaut, fie waren nicht zu erfchüttern;

fie fahen auch nicht das Neue, das kommen wollte und dem ein
Weg gebahnt und erkämpft werden mußte. Nun ill das Werk getan,
die Bahn ill frei, um welchen Preis und um welche Opfer! Sie merken

jetzt noch nicht, was es gekoftet und wer es bezahlt hat. Sie laffen jede
Scheu und jede Zurückhaltung vermiffen. Nun die Wahrheit Allgemeingut

geworden, anerkannt und felbftverftändlich geworden ift,
übernimmt und vertritt man fie mit ungetrübtem Selbftbewußtfein und
führt das große Wort. Und man weiß nicht, über was man fich
mehr wundern foil, über die Kaltblütigkeit, mit der fie ihre eigene
Vergangenheit vergeffen oder über die Selbftverftändlichkeit, mit der fie fich
nun vorne anftellen.

Und wenn es noch dabei fein Bewenden hätte! Aber wie mancher
geringfchätzige und triumphierende Blick geht nach hinten, wo der
Zeuge fleht, der des Tages Laft und Hitze getragen hat. Manchmal kann
diefer fleh noch glücklich fchätzen, wenn er als quantité négligeable
behandelt und mit Stillfchweigen übergangen wird. Diefe Leute tun oft
genug, als hätten fle die Sache überhaupt erft entdeckt und aufgebracht,
fie reden davon, als hätte vor ihnen überhaupt niemand etwas davon
gewußt und verftanden. Daß ein anderer der kämpfende und opferbereite

Zeuge gewefen ift, das verfchweigen fle großzügig. Er muß aber
noch Schlimmeres gewärtigen. Oft genug wird er noch mit Seitenhieben
und Verdächtigungen bedacht. Man distanziert fich von dem, der fo
lange der unbequeme Mahner war, man belaftet fich nicht durch ein
Bekenntnis zu dem nun einmal Verfehmten. Sein Werk eignet man
fich an, man fchlägt daraus Kapital; aber man tut, als lebte man aus
Eigenem. Bitter ill es, auf ein bekennendes Wort warten zu muffen,
und es kommt einfach nicht, es wird nicht ein einziges gefprochen.

Sollten fie nun nicht auch ausgefchloffen oder zum mindeften zurück-
geftellt bleiben? Wenn nicht aus perfönlichen Gründen, über die man
ja muß hinwegkommen können, fo doch aus fachlichen, um der Wahrheit
willen? Müßte man nicht im Namen der Gerechtigkeit und im Intereffe
der Ehre Gottes fordern — denn wer wollte da in Zukunft noch Zeuge

391



fein? — daß fie keine oder höchftens eine zweitrangige Rolle fpielen
dürften?

Hier ift ftärkfte Konzentration auf die Sache vonnöten und das

Ringen um völlige Unbefangenheit, damit man die Sache könne
anerkennen und gelten laffen und lieben in und mit ihren Trägern, ohne
das fauerfüße Gefühl, damit ein Opfer zu bringen und befonders
großmütig zu handeln. Bedenke: Wofür hall du denn gekämpft? Um
perfönlich Recht zu behalten? Doch wohl nicht. Du hall gekämpft
um Gottes, um feines Namens und feiner Ehre willen. Dann aber haft
du doch gekämpft um die Menfchen, um all diefe Menfchen, daß fle in
den Bann der Wahrheit gezogen werden möchten, daß die Trägen, die
Gleichgültigen, ja die Höhnenden, in die Wahrheit gezogen werden.
Wenn fie nun kommen, dann find fie damit auch dir gefchenkt, dann
nimm nicht Anftoß, fondern freue dich. Daß fie fleh vor dir demütigen,
das fordere nicht.

Daran prüfe die Reinheit deines Wollens und deines Kampfes:
Wenn du mit arglofem Auge, unbefangen dich freuen kannft, daß die
Wahrheit fo mächtig geworden ift, daß fogar die Blinden fie fehen und
die Tauben fie hören und die Stummen fie ausfprechen, dann geht es

dir um Gott und nicht um eine eigene Sache. Deine Freude fei lauter und
ungezwungen, damit nicht ein vergiftendes Moment perfönlicher
Rechthaberei und Ausfchließlichkeit untermengt fei und du dich durch die
Weitherzigkeit Gottes müßteft befchämen laffen. Alle Großen im
Reiche Gottes haben fidi immer nicht nur durch ihre unerbittliche,
fondern ebenfo durch ihre weitherzige Liebe zur Wahrheit ausgezeichnet.

Niemand kann fich die Wahrheit nehmen, fie werde ihm denn
gegeben. Es gibt Berufungen zu verfchiedener Stunde, auch noch in letzter.
Es gibt Menfchen, die niemand gedungen hat bis zuletzt. Gott hat fie
nicht angeftellt. Gott hat immer ein paar wenige, denen er die Laft
ihrer Zeit auf die Seele legt. Sie find die Einfamen, die Vorkämpfer.
Wer berufen gewefen ift, als folcher den Kampf Gottes
durchkämpfen zu dürfen, der freue fich darob. Und wenn er fleh darüber
aufhalten will, daß nun andere ernten follen, wo fie nicht gefät haben,
dann überlege er, ob es denn nur zu wünfchen gewefen wäre, es wären
alle dabeigewefen, es hätten alle mitgemacht. Was wäre dabei
herausgekommen? Hätte das der Sache wirklich gedient? Hätte das die Klarheit

und Entfchiedenheit gefördert? Ift es nicht gerade die Einfamkeit
gewefen, welche zu größter Klarheit und Entfchiedenheit genötigt und
verholfen hat? Es ift im Reiche der Wahrheit nicht unbedingt fo, daß
viele Köpfe mehr Wahrheit oder die Wahrheit auch nur leichter und
rafcher finden als einige wenige, denen die Frage und die Not wirklich
auf der Seele brennen.

Mitläufer würden nur verwirren und hemmen. Es ift nicht fo, daß
eine Wahrheit mehr Durchfchlagskraft befitzt, wenn fle von vielen

392



vertreten wird, im Gegenteil, eine Wahrheit, die fich im Kampfe um
ihre Geltung befindet, wird nur gefchwächt, wenn fie vertreten wird
von Leuten, die ihrer vielleicht nicht unbedingt gewiß find, in deren
Seele felber noch ein Schwanken ift. Eine Wahrheit hat ihre Kraft aus
der Echtheit und Unbedingtheit, mit der fie geltend gemacht wird.
Wenn fle einmal eingefchlagen hat, wenn fie felbftverftändlich und die
Zeit ihrer Ausbreitung gekommen ift, dann braucht es viele, dann
braucht es all die Leute der elften Stunde. Wenn nur eine echte
Berufung und ein echtes Bekenntnis zur Wahrheit da ift, dann find fie
legitimiert.

Es geht hier um die unbedingte Freiheit Gottes und feines Reiches,
eine Freiheit, die gar nicht weit und radikal genug gefaßt werden
kann, auch gegenüber den eigenen Zeugen und Arbeitern. Ja, gerade
ihnen gegenüber, ihnen gegenüber erft recht. Wenn du mit allen Fafern
deines Wefens an Gottes Sache gebunden bift, dann bedenke doch
immer, daß fie deswegen noch nicht an dich gebunden ift. Wenn db
nicht mehr leben könnteft und wollteft ohne Miterleben und Mitarbeit
am Werden des Reiches, feiig bill du! Aber vergiß nicht: Gottes Reich
ift in feinem Werden und Wachfen darum noch nicht auf dich
angewiefen. Wenn du ihm ganz verpflichtet bill, ift es darum nicht dir
wieder verpflichtet. Binde deine ganze Perfon daran, aber verfuche
nicht, es an deine Perfon zu binden.

Du bift Diener, Arbeiter, du darfft dienen, das ift deine Berufung
und deine Ehre. Aber bleibe Diener, mach dich nicht zum Regenten,
nicht zum Strategen des Gottesreiches, nicht zum Leiter und Torhüter,
nicht in einer versteckten Art zum Befitzer! Nie erwächft aus deinem
Dienft fozufagen ein dir zustehender Rechtsanfpruch, daß du müßteft
konfultiert werden, daß du irgendwelche Berückfkhtigung zu erwarten
und irgendwelche Verfügungen zu treffen hatteft. Das Gottesreich ift
immer größer und lebendiger als du; es ift vielfältiger, es geht
zahlreichere Wege, als du fle wählen würdeft und manchmal auch billigen
zu können vermeinst. Seine Wege find immer auch zu wunderlich, als
daß du in deiner menfchlichen Befangenheit, die dir immer auch
anhaftet, dich immer fofort könnteft einverftanden erklären. Es fieht und
benutzt Möglichkeiten, gegen die du manchmal impulfiv möchteft
Einfprache erheben.

Konzentriere dich aber ganz auf die Sache und laß fie dir leuchten!
Wende dich nicht unwillig ab und fang nicht an zu rechnen, du würdeft
dich von der Sache abwenden. Es gibt eine Vorficht und eine Bedenklichkeit,

die nicht mehr aus der Liebe zur Wahrheit flammen, fondern
aus der Selbftliebe und die darum von der Wahrheit wegführen. Bleibe
lebendig, versteife dich nicht auf deine Erfahrungen und Einfichten,
fage ja zu allen Wegen, die Gott geht, wenn fie nur und weil fie
Gottes Wege find. Man darf nicht aus Gewohnheit in einer Haltung

393



erstarren, denn Gottes Reich ift ewig lebendig und geht gegen alle
Gewohnheit.

Selbftverliebtheit darf es da nicht geben und keine Empfindlichkeit.
Ein Befitzergefühl darf nicht aufkommen. Dagegen wendet fich diefes
Gleichnis mit einer gewiffen Schärfe. Eine letzte, gefährliche
Verfuchung wird hier aufgezeigt und eine letzte Sauberkeit gefordert,
eine verständige und überlegene Sachlichkeit, die nicht von perfönlichen,

menfchlichen Rückfichten oder Gefühlen getrübt fein darf.
Diefes Gleichnis zeigt die rechte Sachlichkeit im Verhältnis zum Reiche
Gottes. Denn es gibt hierin nicht nur die enge, unlösbare, perfönliche
Beziehung, fondern das alles muß in der rechten, verständigen
Sachlichkeit — die nicht zu verwechfeln ift mit kühler Zurückhaltung! —
fleh bewegen. Unfere Hingabe von ganzem Herzen an die Sache

Chrifti ift erforderlich. Aber es gibt diefe Hingabe nur als bedingungslofe,

verbunden mit der notwendigen Erkenntnis der Diftanz. Diefe
Sachlichkeit und diefe — recht verftandene und recht eingehaltene! —-
Diftanz beruhen auf der unbedingten Freiheit Gottes uns gegenüber.
Er bleibt völlig frei in der Wahl feiner Wege und feiner Werkzeuge.
Nur in der vorbehaltlofen Anerkennung und Refpektierung feiner Freiheit

bleibt man felber lebendig, bleibt man verfchont von Erftarrung,
wird man felber völlig frei, frei für feine Wahrheit und fein Reich.

Otto Hürlimann.

Die Gegner Jefu
LEONHARD RAGAZ f

(Fortfetzung)

d) Das Ausweichen in die Reinheit.

„Wehe euch, ihr Pharifäer und Schriflgelehrten, ihr Heuchler, die
ihr das Aeußere des Bechers und der Schüffei reinigt, inwendig aber
flarren fie von Raub und Schmutz. Blinder Pharifäer, reinige zuerfi
das Inwendige des Bechers, daß auch fein Aeußeres rein werde! Wehe
euch, ihr Schriftgelehrte und Pharifäer, die ihr gefchmückten Gräbern
gleichet, die auswendig fchön erfcheinen, inwendig aber voll Moder
und Totengebein und jeglicher Unreinheit. So erfcheint auch ihr
auswendig vor den Menfchen gerecht, inwendig aber feid ihr voll
Heuchelei und Bosheit." (Matth. 23, 25—28.)

F. Was bedeutet das?

A. Es bedeutet wieder einen der großen Irrwege der Frömmigkeit:
das Ausweichen vor Gott in die Reinheit.

F. Wie kann das gemeint fein?

394


	Der Zeuge und die Opportunisten

