Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)

Heft: 3

Artikel: Der Weg in die Zukunft

Autor: Hurlimann, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

groflen Staatsmann Thomas Mafaryk und dem Huflitismus, Von Elie
Gounelle, dem geiftigen Vertreter des religidfen Sozialismus Frank-
reichs, flammt der Ausipruch, daff man im Ausland befler als in der
Schweiz das lodernde Feuer und die Fiille des Lichtes fehe, die von
Ragaz ausgegangen {eien.

~,,Die Stimme, die nun verftummt ift, war die eines Propheten "
heift es in einem Telegramm der Genfer Freunde des Dahingegange-
nen. Damit ift aber als feine bleibende Bedeutung erkannt, daff in ihm
das Prophetifche wieder erwacht ift. Wie die groffen Propheten des
Alten Teftamentes, ein Jeremia und ein Jefaja, verftand es Leonhard
Ragaz immer wieder, die Zeichen der Zeit zu deuten, Er hat die {oziale
Revolution, die Weltkriege, den Zufammenbruch des Nazismus, die
grauenhaften Folgen der Vergttzung der Technik vorausgefagt, aber
auch unbeirrt dem Glauben auf das trotz allen Irrungen und Kata-
ftrophen doch durchbrechende Reich des Friedens und der Gerechtig-
keit Ausdruck verliehen.

Die volle Bedeutung des ungewohnlichen Mannes zu erfaflen, ift
uns Heutigen wohl kaum belchieden. Erft die Zukunft wird zu er-
meflen vermdgen, was die Schweiz und die Welt diefem Kimpfer fiir
die Freiheit, diefem Bekenner der Wiirde des Menfichen, diefem feu-
rigen. Streiter Gottes und diefem groflen Eidgenoflen verdanken, ihm,
der mit ungewdhnlichem Mut, allein der gottlichen Wahrheit ver-
pflichtet, fiir ein neues Reich des Friedens und der Gerechtigkeit gelebt,
gelitten und geftritten hat.

Der Weg in die Zukunft

,Jch bin kein Prophet und kein Prophetenichiiler”, fo ift man
zundchft verfucht, fich zu entichuldigen, wenn man vor die Aufgabe
geftellt wird, iiber den »Weg in die Zukunft* zu reden, Wir wollen
aber gar nicht den Anfchein erwecken, als wiren wir etwas, das wir
nicht find und als kdnnten wir etwas, das wir nicht kénnen, Wenn
wir vom Weg in die Zukunft fprechen, fo meinen wir das nicht fo,
dafl wir jetzt den Lauf der Welt in den ndchften taufend Jahren
vorausfagen werden. Wir fuchen nur den Weg, der in eine Zukunft
fiihrt, auf dem eine Zukunft iiberhaupt noch denkbar und méglich ift.
Wir handeln nicht aus Ueberheblichkeit, nicht aus der Neugier, die
1glernf: ein wenig den Schleier liiften mochte der das Kommende ver-

tllt. Wir haben nicht die Einbildung und die Abficht, Vorfehung

und Weltenlenker zu {pielen. Wir fuchen nur hinzuhdren auf das,
was heute ohnehin jedermann héren konnte: ,;Der Lowe brullt wer
fiirchtet {ich nicht? Gott, der Herr, redet, wer weisfagt nicht?*

Wir fragen nach dem Weg in die Zukunft aus dem Gefishl und
der Ueberzeugung heraus, dafl wir es uns heute {chlechterdings nicht

114



leiften konnen, es einfach darauf ankommen zu laflen, welche Bahn
die Men{chheit einfchlagen und was dabei herausichauen wird, Wir
bilden uns dabei gar nicht ein, daf} es einfach in unferer Macht ftehe,
den Ablauf der Ereigniffe zu dirigieren. Solche Gewalt ift uns nicht
gegeben. (Immerhin erinnern wir uns daran, dafl um zehn Gerechter
willen Sodom errettet worden wire.) Wir verfuchen nur, zu erkennen,
was fiir Zukunftsanzeichen und -ausfichten in der Gegenwart da find,
wohin fich die Dinge wenden wollen und kénnen, Wir fuchen, den
inneren Zulammenhang, den verborgenen, aber fich doch offenbaren-
den Sinn und Willen der Gelchichte zu erfaflen, Wir verfuchen zu
fehen, was heute da ift, zum Teil noch keimhaft, teilweife auch in
fchon fortgefchrittenerem Stadium. Freilich glauben wir dabei nicht an
die blofle Zwangsldufigkeit, nach der alles Weitere aus den Gegeben-
heiten mit mathematifcher Sicherheit fich ergibt. Wir glauben dabei an
den Herrn der Gelchichte und an den heiligen Geift, der aus dem
Nichts {chafft und die Trigheit und Eigengefetzlichkeit der Materie
iberwindet. |

Wir konnen freilich auch nicht unter Berufung auf diefen Herrn
der Gelchichte einfach unfere Verantwortung ablehnen und uns in ein
getroftes Warten einhillen. Wir konnen fiir irgend eine Zukunft nicht
garantieren, Es gibt immer zwei Wege vorwirts: den Weg des Heils
und den Weg des Unbheils, den Weg des Lebens und den Weg des
Todes. Beide bieten fich an, fiir beide Ziele beftehen Anfatzpunkte
und Ausfichten. An ihrem gemeinfamen Ausgangspunkt fteht die freie
Ent{cheidung.

Das Gewicht der heute zu fillenden Entfcheidung kann gar nicht
tiberfchidtzt werden. Es geht jetzt wirklich und umfaffend um Tod
und Leben. Wir ftehen zweifellos in einer Endzeit, Ich will nicht
{agen: in der Endzeit; aber in einer Zeit, in welcher der endzeitliche
Charakter diefes Aeons befonders hervortritt. Es handelt fich jetzt
nicht mehr um Proviforiiches, fondern um Endgiiltiges. Es kann jetzt
nicht mehr die Rede davon fein, die Welt mit emem gewiflen Gleich-
mut in irgend eine Richtung laufen zu laflen, weil fich ja diefe Bewe-
gung einmal, im Laufe der Jahrhunderte, wieder erfchopft und tot-
lauft und fich {o felber auf eine gewifle harmlofe Weife erledigt, um
wieder etwas anderem Platz zu machen. Es handelt fich jetzt um
letzte Enticheidung. Der Ernft der Situation ift jetzt ein vollftindiger.
Um es konkret zu fagen: Ueber dem Weg der Men{chheit hingt jetzt
zum Beifpiel die Atombombe, Wir konnen fiir den Fall einer Fehl-
entfcheidung nicht mehr auf die automatifche Korrektur durch die
Gelchichte rechnen, auf das Spiel der Krifte und Gegenkrifte mit ihrer
{chliefilichen Einigung auf einer mittleren Linie, auf einem, wenn auch
nicht iiberwiltigenden, fo doch ertriglichen Niveau, Die Bewegung
geht jetzt endgiiltig auseinander, Wenn es dem Abgrund zugehen foll,
dann wird es jetzt rapid und unwiderruflich hinabgehen, Es handelt

II§



fich jetzt nicht mehr darum, dafl die Men{chheit fich felber etwelchen
Schaden zufiigen konnte, es muf§ jetzt mit der Selbftvernichtung der
Men{chheit gerechnet werden,

Um uns keine Illufionen zu machen: Der Weg des Todes wird
auf jeden Fall auch belchritten werden. Er wird zum Beifpiel dort-
befchritten, wo man von der Atombombe als von einem Bluff und
einem Kinder{chreck redet, der einem noch lange nicht imponiert. Er
wird noch einmal dort befchmtten, wo man unter dem Vorwand irgend
einer Neutralitit der Ent{cheidung ausweichen will. Man kann ihr
damit nicht ausweichen, denn eben das Beharren in einer angeblichen
Neutralitdt i/ die Entfcheldung Es ift die Enticheidung zum Tode. Es
tritt das paradoxe Gefetz in Kraft, dafl gerade die Vorfichtigen, die
Selbftfiichtigen, die vor allem auf die Erhaltung des eigenen Lebens
Bedachten, ihr Leben verlieren werden, Retten werden es die, welche
fich vorbehaltlos an etwas wagen konnen. Das will noch nicht {agen,
dafl wir die Schweiz auf jeden Fall {chon jetzt abichreiben miiffen.
Es zeigt uns nur den Ernft der Lage und die Schwere des Kampfes.
Wir diirfen nicht damit rechnen, daf} das Zeichen des Todes nicht
wenigftens teilweife und vereinzelt iiber dem Weg der Menfchheit
ftehen werde, Es kommt nur darauf an, dafl es nicht das grund{itz-
liche und beherrichende Zeichen fei, fondern dafl an diefer Stelle das
Zeichen des Lebens fiehe, Auch iiber den Weg des Lebens wollen wir
uns keine Illufionen machen: er wird nicht ein geméchlicher Spazier-
gang in eitel Sonnenfchein fein. Es wird auch auf ihm Schwierigkeiten
und Auseinanderfetzungen geben, es werden noch Kimpfe und Fin-
fterniffe heraufziehen von apokalyptifchem Ausmaf, auch ohne Krieg.
Aber es gibt Kimpfe, an deren Ende nicht der Tod fteht, fondern die
Befreiung, und es gibt Finfterniffe, die nicht verfchlmgen konnen,
fondern die {elber verichlungen werden in Sieg.

Wir haben damit auch {chon die Frage beantwortet, weflen Zu-
kunft wir iiberhaupt im Auge haben, wenn wir von einem Weg in
die Zukunft reden. Wir meinen nicht etwa die Zukunft des Chriften-
tums oder einer Konfeflion oder der Religion. Es gibt heute nur noch
eine Zukunft der Menichheit. Es wire ein unfruchtbarer und iiber-
fliffiger Verfuch, gewiffen Dingen einen Fortbeftand fichern und ver-
{prechen zu wollen abfeits vom Schickfal der Welt, durch einen all-
falligen Weltuntergang irgend eine beftimmte Einzeler{cheinung oder
Einzelgruppe hindurchretten zu wollen. Das konnte vielleicht friiher
gelchehen, dafl man in klofterlicher Abgefchiedenheit oder in feine
gedanklichen Probleme verfunken weiter nicht Notiz nahm von einem
Weltuntergang, der fich drauflen abfpielte, wihrend man felber mit
Dingen befchiftigt war, die davon abfolut nicht beriihrt wurden.
Heute ift es {chon ganz und gar Torheit geworden, zu hoffen, man
konne nétigenfalls mit einiger Wirkfamkeit der Welt zurufen, dafl
man von ihr in {einen eigenen Kreifen nicht geftort fein mochte, Die

116



Dinge find zu fehr in ihrem Zufammenhang, in ihrer unauflgslichen
Verflochtenheit, fichtbar geworden. Die Welt ift zufammengeriickt, fie
ift nicht allein auﬁerhch geographifch, fondern auch in Bezug auf die
mannigfaltigen Aeuﬁerungen ihres geiftigen Lebens zur Einheit ge-
worden. Es ift kein Teil mehr, der von fich behaupten konnte: Jener
andere geht mich nichts an und hat fiir mich weder Bedeutung noch
Einfluf}. Die Religion kann es nicht fagen von der Politik und die
Politik nicht von der Religion, die Philofophie nicht von der Technik
und die Technik nicht von der Philofophie. Einer der groflen Stra-
tregen des letzten Weltkrieges erkldrt zum Ab{chluf} feiner Titigkeit:
,,Das Problem meines Berufes und meines Handwerkes ift jetzt theo-
logifcher Natur geworden® — wir wiirden vielleicht eher {agen: ,,reli-
giofer Natur. Diefer Mann hat erkannt, daf die Frage nach der
Austibung feines Handwerkes und der Verwendung der ihm zur Ver-
fiigung ftehenden Mittel unter keinen Umftinden mehr blof} den Sach-
verftindigen und Fachleuten iiberlaflen werden darf. Das Fachwiflen
geniigt jetzt auf keinen Fall mehr, eine Entfcheidung blof} unter dem
Gefichtspunkt des rein fachlich Ratfamften wire ein Ungliick, eine
Kataftrophe. Es braucht jetzt eine ganz andere Kontrolle, die Ent-
{cheidung muf} jetzt im Bewufitfein einer ganz und gar umfaffenden
Verantwortung, vor dem Angeficht einer ganz anderen Inftanz er-
folgen. Es braucht jetzt die Ueberlegung und Entfcheidung vor Gott
felber, vor feinem Gebot und {feinem Willen zum Reiche, Alles andere
wire unverantwortlich, wire, da nun keine einzelne Sache mehr
ifoliert oder lokalifiert werden kann, nicht mehr fachgemif}, fondern
verwerflicher und fluchbeladener Dilettantismus,

Die bisher getrennten, auseinandergehaltenen und auseinanderftre-
benden Sphiren miiflen {ich vereinigen, {ie miiffen gréfler, weiter, fie
miiffen Teile und Ausdriicke des Reiches werden. Wir haben keine
Verwendung mehr fur eine abgefonderte, fir fich beftehende Welt
der Religion, fiir ein religidles Spezialiftentum, das fich rein der Pflege
konfeflioneller Belonderheiten und Spitzfindigkeiten widmet, das un-
ermidlich religiofe Wahrheiten, Regeln, Gedanken und Erlebnifie
produziert und erforicht, die aber nur fiir den internen Gebrauch
berechnet und tauglich find. Wir haben genug von einer Religion, die
man haben kann abfeits vom praktifchen Leben und den dringenden
Problemen der Welt, die dem Menichen, der fich an feine ,,weltlichen*
Gelchifte begibt, nur die eine Auskunft mitzugeben hat, da} er fich
dort ohnehin ‘auf einem Gebiet befindet, fiir welches g6ttliche For- .
derung und Verheiflung nicht gelten, daf fich dort alfo unbefchwert
{iindigen, daf} {ich dort mit gutem Gewiflen rauben und Krieg fiihren
laflt, weil einem, fofern man deflen bedarf, von der Religion bereit-
willig noch die Vergebung der Siinden nachgeworfen wird, Wehe der
Religion, wehe dem Chriftentum, welches den Ball, der ihm jetzt von
beunruhigten und verantwortungsbe{chwerten Politikern und anderen

117



» Weltleuten® zugeworfen worden ift, zuriickgibt mit der kiihlen Be-
merkung: ,,Bitte, das ift eure Sache! Eine folche Religion bedeutet
Raub an Gott und an der Welt, Zerftérung und Verunmoglichung der
Einheit. Diefe Religion, die eine Flucht bedeutet, in deren Myftik
oder Kultus oder Theologie man fich fliichten kann, die ift erfchiittert.
Die darf nicht wieder aufftehen, da miiffen wir wachen und kimpfen.
»Was fallen will, das foll man auch noch ftoflen.” Das ftammt zwar
von Nietz{che, und er hat offenbar gemeint, damit eine widerchrift-
liche Wahrheit aufzuftellen. Sie ift aber zutiefft chriftlich, wenn man
fie anwendet auf das, was vor Gott, vor feiner grofleren und echteren
Wahrheit, fallen {oll. .

Unfere Welt hat keinen Platz mehr fiir eine ,,vornehme* Geiftig-
keit, welche die Berithrung mit der ,,{chmutzigen® Welt, mit ihren
Noten und Wunden und Problemen hochmiitig ablehnt, welche fich
ins ,rein Geiftige” fliichtet und eine Verantwortung und eine Soli-
daritdt mit der leidenen Menfchheit nicht anerkennen will.

Die Aufleilung des Lebens in Fachgebiete und deren Zuweifung
an die allein kompetenten Fachleute, das war das Béfe, darin hat fich
der Teufel offenbart. Dadurch wurde die Einheit zerftort, die Teile
fielen auseinander, fie verloren Fithlung und Zufammenhang, fie ent-
arteten und biifiten ithr Leben ein. Das Fachleutetum an allen Orten,
die Ueberantwortung aller Lebensgebiete an ihre Eigengefetzlichkeit,
das war der Untergang. Eine notwendige Paralleler{cheinung war der
Vorgang, dafl die Teile der Men{chheit auseinanderfielen, fie verloren
einander in Ifolation, in Neutralitdt, in nationalem Egoismus, Damit
war dem allgemeinen Chaos das Tor aufgetan.

Wir konnen keine Sache mehr brauchen, die fich autonom gebirdet,
die als Selbftzweck verftanden und betrieben wird und nicht als Dientft,
als Dienft an Gott und am Menfchen. Die Welt ift der Damonie der
Sachen erlegen. Der Menfch wagte {ich ungewappnet, nicht gefchiitzt
durch den weltiiberlegenen, weltliberwindenden Geift Gottes an die
Sachen heran, wurde iiberall in den Hinterhalt gelockt, verlor fich
tiberall in einem ausweglofen Labyrinth, wurde dort von den Dimo-
nen iberfallen und verfchlungen. Er wagte fich an die Wirt{chaft
und erntete Krife. Er wagte {ich an die Politik und erntete Krieg.
Er wagte {ich an die Technik und erntete Vernichtung,

Diefe Auffpaltung und Abfonderung ift heute ad abfurdum ge-
fihrt, Es wird wieder die Einheit aller Dinge fichtbar. Auch die
Vélkervereinzelung ift widerlegt und gerichtet. Es hat heute kein
Volk mehr irgend ein moralifches oder gefchichtliches oder geographi-
- fches Recht dazu, {ich nicht vorbehaltlos als Teil des Ganzen zu erken-
nen und zur Verfiigung zu ftellen, In diefem Einswerden der Welt
tritt Gott hervor, er erhebt fich iiber das Chaos als deffen Ueber-
winder, als der Einigende und Ordnende, als der eine Quell und
Schopfer alles Lebens. Die Verbindung aller Dinge in ihm als ihrer

118



gemeinfamen Wurzel wird offenbar. Gott offenbart fich, nicht der
{pezielle Religionsgott, fondern der groflere, der Welten- und Reichs-
gott, Chriftus tritt hervor und macht von feinem Recht Gebrauch,
nicht der Seelenchriftus, fondern der groflere, der Menf{chen{ohn, dem
alle Gewalt gegeben ift im Himmel und auf Erden, Ein neuer Menich
wird erkennbar, nicht ein engftirnig religios oder wiflenfchaftlich
oder techniich oder kulturell {pezialifierter, {fondern ein groflerer, ein
Gottesfohn, ein freier Herr aller Dinge. Die Parole, die in die Zukunft
fithren kann, muf} lauten: Einheit, Einheit durch Inf{piration aller Teile
und Gebiete von der einen, letzten Quelle her, Einheit durch {iberall
gleiche Verantwortung vor der einen, hochften Autoritit. Einheit durch
an allen Orten lebendig empfundene Berufung zum Dienft an dem
einen Herrn und feiner Sache, feinem umfaflfenden Reiche, das zu-
gleich das Menfchenreich ift. Die unbedingte Verpflichtung demgegen-
tiber, was um der Men{chheit und um der Menichlichkeit willen not-
wendig und geboten ift, muf} alle Eigengeletzlichkeit, alle {ogenannte
fachliche oder gefchichtliche Notwendigkeit iiberwinden. Es braucht
das Bewuftiein, mit feiner Exiftenz, mit feinen Gaben der einen
Wahrheit und der einen Gerechtigkeit Gottes verpflichtet und ver-
haftet zu fein. Diefes theokratifche Moment muff zum Durchbruch
kommen im Selbftverftindnis der einzelnen Volker und all der ver-
{chiedenen Dominen des menfichlichen Geiftes.

Dem echten Chriftus geht.der faliche voran, dem Reich das Gegen-
reich. Vor der Einheit in Gott, und das heifit in der vollendeten Frei-
heit, kommt der Verfuch der zwangslaufigen Vereinigung, der bruta-
len, geiftlofen und geifttotenden Gleichichaltung. Zuerft kommt der
faliche Meflias, der dem echten zuvorkommen und ithm das Reich vor-
wegnehmen will. Was durch das Walten von Gottes Geift werden
foll, als das Werk des Schopfers, das will er an fich reiffen und daraus
{ein eigenes Reich machen, eine Men{chenfache im iiblen Sinn, geplant
und gewollt zur eigenen Ehre. Seine Parolen {ind weithin der Wahr-
heit abgeftohlen, aber fie {ind Mittel in den Hinden des Geiftes der
Unfauberkeit. ’

Es fteht das dritte Reich vor uns auf, Sein Ziel war auch die
Zufammenfaflung, die Vereinheitlichung der Welt, Es hat die ausein-
anderftrebenden Krifte in den Dienft einer einheitlichen Idee gezwun-
gen, es hat allem Denken und Tun einen ecinheitlichen Stempel auf-
gedriickt, Es hat ein nationalfozialiftiiches ,,Recht gefchaffen, eine
» Wiflen{chaft”, eine ,,Philofophie®, eine ,,Religion®, eine ,.Kunft“ und
eine ,,Kultur®. Es ift hier nicht notwendig, nachzuweifen, dafl all
diefe groflen Worte dabei zu ebenfovielen abfoluten Liigen geworden
find im Dienft des vollendeten Nihilismus., Wir wollen diefes Reich
nur an feinen gefchichtlichen Ort ftellen als ein zwar an fich ganz
und gar bofes und verwerfliches Zeichen, das aber doch zum Vor-
zeichen des nahenden Chriftus werden muf.

119



Zuerft {pricht die Welt ihr Wort, bevor Gott es ipricht, fie will
ihm ins Wort fallen. Das dritte Reich ift {icher das hochfte und letzte
Wort einer Welt, die nicht Gottes Schopfung und Reich fein wollte.
Darum ift es auch noch lange nicht tot. Und darum gibt es nur ein
einziges Wort, das ihm gewachfen ift, dem es weichen muf, das Wort,
das feine Wahrheit nicht unterbietet, fondern iiberbietet, indem es die
Wahrheit in abfoluter Reinheit in fich fafit: das Wort vom Reiche
Gottes und feiner Gerechtigkeit, von der Erfaflung der gefamten
Schopfung zu einer Offenbarung Gottes, zu einem Leib Chrifti,

Das bedeutet nicht Schematifierung, Verarmung und 6des Einerlei,
im Gegenteil. Die Men{chen, die Volker, die verichiedenen Sektoren
des Geifteslebens brauchen nicht ihren eigenen, fpezififchen Charakter
zu verlieren. Charakterlofigkeit ift nie und nirgends das Zeichen und
die Wirkung Gottes, fie ift vielmehr das unausbleibliche Zeichen des
Abfalls. Der [ebendlge Gott bedeutet Belebung, Bereicherung, Fiille,
er bedeutet Neuwerdung und Neufchdpfung. Es kommt wieder eine
Bewegung in die ftagnierenden Dinge, eine grofie {ichpferiiche Kraft
und ein {chdpferifches Konnen, es kommt in das Glaubensverftindnis
und in die Glaubenshaltung des Men{chen, in {ein Denken und Schaf-
fen. Stillftand, Armut und Verodung werden iberwunden, es kann
fich wieder ein Sinn und ein Leben entfalten auf Erden. Neuanfinge
fehen wir {chon auf vielen Gebieten und nicht erft feit geftern. Ver-
heifflungsvolle Bewegungen und Geftalten fehlen nicht. Aber fie find
noch lange nicht zum Durchbruch gekommen. Der Gott und der
Menich des Reiches miiffen noch in ganz anderem Ausmaf} in Er{chei-
nung treten. Fiille wollen wir und nicht Mangel. Wir meinen darum
gar nicht, dafl es keine Konfeflionen, nicht mehr eine proteftanti{che
und eine katholiiche und andere Kirchen geben diirfe, keine Unter-
{chiede mehr und keine Gegenfitze und Kimpfe. Wir hielten das
nicht einmal fir wiin{chenswert. Aber die Unfrudltbarkelt muf} iiber-
wunden werden, das nur Gegenfitzliche, damit es fruchtbare Gegen
fdtze und Kampfc feien.

Wir wollen Fiille und warten darauf. Wir entwerten frither und
bisher Geleiftetes nicht. Wir ftehen nicht ohne Ehrfurcht vor einer
Ericheinung wie dem katholifchen Mittelalter, das tatfdchlich weithin
eine Verwirklichung der FEinheit in Gott darftellt, Aber wir kon-
frontieren es mit der Bot{chaft Chrifti und konnen bei aller Anerken-
nung nicht tiberfehen, daf} es doch weithin wieder nicht eine Herr-
fchaft Gottes, fondern die Herr{chaft einer auch zeitgebundenen und
auch aus auflergéttlichen Quellen gefpiefenen Theologie war, welche
die Beherr{cherin alles menfchlichen Denkens fein wollte. Es war
manchmal mehr als eine Herr{chaft Gottes, diejenige der Kirche iiber
die Welt. Es war weithin eine Bevormundung und Knechtung des
Menfichen. Darum mufite diefe Einheit zerbrechen, und wir bedauern
das nicht, Die Emanzipation des menichlichen Geiftes von diefer Be-

120



vormundung, {o wiifte Formen fie ftellenweife dann annahm und fo
kldglich feicht und triib dann manchmal die Wafler waren, in denen
~der Men{chengeift fich nun tummelte, hatte doch eine tiefe Notwen-
digkeit und Berechtigung. Wir wollen niemanden bevormunden oder
bevormundet {ehen. Wir wollen wahre Einheit, in Gott, in der Frei-
heit, Die Zukunft muf ganz und gar Gottes fein, nur dann wird fie
eine Zukunft des Menichen {fein.

Unfere Aufgabe wird in erfter Linie darin beftehen, das ,,Salz
der Erde zu fein, das heiflt die Reichsforderung und -verheiffung
grundidtzlich geltend zu machen, von Gott her diefe Finheit zu for-
dern und zu fordern. Wir miiffen, ohne nun auf allen Gebieten die
praktifchen Folgerungen ziehen und konkrete Programme aufftellen
zu konnen, unermudlich und mit Nachdruck die grundfitzliche Wahr-
heit vertreten, aus der die praktifchen Folgerungen ent{pringen miiffen.
Wir miiffen die grundfdtzliche Wegrichtung aufzeigen, den Kardinal-
fatz: ,, Trachtet am erften nach dem Reiche Gottes und nach feiner
Gerechtigkeit!” immer wieder der Welt vorhalten. Wir diirfen dabei
aber nicht in eine falfche Exklufivitit fallen, in Engherzigkeit und
Pharifdismus. Wir miiflen offen {ein fiir alles, was in der Welt unferm
Zicle entgegenftrebt, was werden und wachfen will. Das ift zu aner-
kennen und zu ftirken, Es gibt nicht nur die Bewegung von Gott her,
es gibt auch eine Bewegung zu Gott hin, vielleicht noch taftende, un-
fichere, z6gernde Bewegung. Wir miiffen fie fehen und ihr zu Hilfe
kommen. Wir miiffen die Menichen fehen, die guten Willens find.
Wir diirfen fie nicht hochmiitig ablehnen wegen ihrer weniger voll-
kommenen Einficht, wegen ihrer zu wenig tiefen Begriindung, wegen
ihres ungeniigenden Einblickes in die letzte Quelle aller Wahrheit, Es
ift etwas fehr bosartiges an diefem Hochmut, der das alles verichtlich
abtut als viel zu oberflichlich, Damit macht man fich mit{chuldig
daran, wenn diefe Quellen verfanden und fich nicht zum Strome ver-
einigen konnen. Es ift fehr einfach, nachher zu Gericht zu fitzen iiber
Bewegungen, die nicht gehalten haben, was fie einft verfprachen,
befonders wenn man ihnen die Wahrheit nicht gebracht, fondern von
thnen ferngehalten hat, Wir miiffen offen fein, wenn wir irgendwo
Ehrfurcht finden vor der Schépfung, ein waches Gewiflen, ein Ver-
antwortungsgefiihl, ein Suchen nach Gerechtigkeit. Wir diirfen nicht
die abfolute Forderung Gottes dagegen ausipielen, um es zunichte zu
machen, wir miiffen es mit Gott zufammenbringen und durch feine
abfolute Forderung ftirken. Das find alles Hinde, die fich von diefer
Welt her nach Gott ausftrecken. Thnen den Gott zu zeigen, der fich
nach ihnen ausftreckt, das ift unfer Dienft, Otto Hiirlimann.

121



	Der Weg in die Zukunft

