
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)

Heft: 2

Artikel: Die religiös-soziale Bewegung und die heutige Lage

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die religiös-foziale Bewegung und die heutige Lage
*

Liebe Freunde! Wir find uns alle des Ernftes unferer
gegenwärtigen Lage bewußt. Diefer Ernft verlangt Selbftprüfung. Wie
fteht es mit uns? Wir reden von einer religiös-fozialen Bewegung.
Aber vielleicht löft gerade diefer Ausdruck fchmerzliche oder
kleinmütige Gefühle in uns aus. Es heißt ja noch wenig genug verlangen,
wenn man an eine „Bewegung" den Anfpruch ftellt, daß fie rein
organifatorifch irgendwie geftaltet fei, daß fie ihre Mitgliedfchaft, ihre
Veranftaltungen, ihre Organe und ihre ausführenden Verantwortlichen
habe. Das ill ja alles erft das Aeußere. Wefentlicher an einer
Bewegung ill doch wohl, daß fie fich bewegt; nicht nur, daß fie Werkzeuge

hat, fondern daß fie wirkt; nicht nur, daß fie Organe hat,
fondern daß fie lebt; nicht nur, daß fie Waffen hat, fondern daß fie
kämpft.

Nun — wir haben etwas von der Organifation. Wir haben
Mitgliederliften, wir haben Beiträge, wir haben Veranftaltungen und
Organe. Was uns aber bedrücken mag, ift die verhältnismäßige Kleinheit
unferes Kreifes. Große Zahlen und Maffen haben etwas Hinreißendes,
kleine Verfammlungen etwas Lähmendes. Wir wollen uns alle diefe
Dinge klar machen und nicht durch den tönenden Namen
„Bewegung" uns felbft und andern etwas vorfpiegeln. Allerdings wollen
wir ebenfo fell die andere Wahrheit fefthalten: daß in einer kleinen
Schar eine große Kraft liegen kann, nämlich dann, wenn fie einer
großen Sache dient. Eine Bewegung, die einen Mann wie Ragaz in
ihrer Mitte hatte, braucht von fich nicht klein zu denken; aber fie
darf dabei keinen Augenblick vergeffen, daß das Wefentliche und
Kraftvolle an Ragaz in feiner Hingabe an die Sache lag. Er war
allerdings lebendig: er glühte, glaubte, kämpfte, laufdite, drängte
vorwärts; er war fo lebendig, daß er ganz allein eine Bewegung
genannt werden konnte. Aber um fo ernfter ill jetzt, nach feinem
Hingang, die Frage nach unferer Bewegtheit. Es wird aber auch hier
auf nichts anderes ankommen als auf unfere Hingabe an die Sache.
Dann werden wir bewegt fein; denn diefe Sache ill eine lebendige Sache.
Sie wird uns nicht erstarren laffen, auch nicht in bloßer Wiederholung
Ragazifcher Worte. Wir werden dann unferen Tag leben, das hören,
was uns gefagt wird, die Not unferer Zeit fühlen und aus ihr heraus
den gläubigen Blick erheben zu den Höhen, von denen uns Hilfe
kommt.

Aber wir liehen nicht allein. Die Kräfte derer, die vor uns den

Kampf gekämpft haben, find nicht fern von uns. Und wir dürfen
auch um uns, auf die weite Welt fchauen. Diefe Sache, der wir dienen

* Vortrag gehalten an der Jahresverfammlung der religiös-fozialen Vereinigung
am 20. Januar in Zürich.

62



möchten, ift da in der Welt; es ift ein Erwachen dafür vorhanden:
ihre Stunde ift gekommen, die Zeit ift reif dafür. Wenn wir es in
unferm Land nicht fühlen — anderswo wird es gefehen. Die Schweiz
ift nicht alles. Es gibt Völker, in denen eine ungleich größere Empfänglichkeit

für den religiös-fozialen Gedanken vorhanden ift, die viel
ftärker aufgewacht, viel erfchütterter find. Wir denken vor allem an
die angelfächfifchen Länder. In England z. B. ift der religiöfe Sozialismus

unter den führenden Köpfen der Kirche flark und repräfentativ
vertreten. Dabei darf man nicht vergeffen, wieviel mehr in England
die Kirche für das Leben des Volkes bedeutet als bei uns, und zwar
ja gerade deshalb, weil die religiös-foziale Grundtendenz in ihr immer
latent vorhanden war. Daß ein Mann wie der kürzlich verftorbene
Erzbifchof Temple, der in fo eindeutiger Weife die religiös-fozialen
Gedanken verfocht, an die Spitze der anglikanifchen Kirche geftellt
wurde, ill durchaus nicht zufällig.

In Amerika find es Staatsmänner — und zwar führende! —, die
fich von den Gefichtspunkten und Ueberzeugungen leiten laffen, die
wir vertreten. Wir nennen nur den einen: Henri Wallace, den früheren
Vizepräfidenten und jetzigen Handelsminifter der Vereinigten Staaten.
In feinem Buch „Politik und Religion" („Statesmanship and Religion")
fleht der Satz: „Das ift es, was ich als die Aufgabe einer Regierung
anfehe: einen fozialen Organismus zu entwickeln, der den Inhalt der
fozialen Botfchaft der alten Propheten und der Bergpredigt verwirklicht.

Diefe großen Vifionen find heute in einem erstaunlichen Grade
aktuell, wenn wir nur mit Augen, die weder von Vorurteilen noch
von egoiftifcher Gier verdunkelt find, um uns fchauen." Und Wallace
fteht nicht allein. Roofevelt ftand diefen Gedanken wahrhaftig nicht
fern. Das geht aus feinen Reden und aus feiner ganzen Haltung deutlich

genug hervor. Und auch das Chriftentum Trumans hat durchaus
diefe Farbe. Es handelt fich ja nicht um Einzelheiten politifchen
Denkens und politifcher Entfcheidung, fondern um jene religiös-foziale
Grundpofition, daß die Verbindung zwifchen Glauben und politifchem
Handeln allen Ernftes gezogen wird. Das ift bei diefen angelfächfifchen
Staatsmännern — im auffälligen Unterfchied zum europäifch-konti-
nentalen Politikertypus — der Fall; fie können bei ihren politifchen
Entfcheidungen ihren religiöfen Glauben nicht außer acht laffen, und
wenn fie vor Gott liehen, entfchwindet die politifche Aufgabe nidit
aus ihrem Bewußtfein. Darum ill dann ihre Politik nicht gottverlaffen,
und ihr religiöfer Glaube fchwebt nicht in den Wolken und verfinkt
nicht im individualiftifchen Gefühlsleben. Die europäifche Chrifllichkeit
und Theologie hat zwar immer wieder die Neigung, bei den
Angelfachfen von mangelnder Tiefe in diefen Dingen zu reden. Aber wenn
auch etwas an diefem Vorwurf fein follte, fo haben wir doch den
Eindruck, daß die europäifdi-kontinentale Theologie und Chrifllichkeit
zuallererst Grund hätte, Ueberlegungen darüber anzuftellen, warum

63



fie mit ihrer „Tiefe" in ein derartiges Grauen hineingekommen ift,
in ein Grauen, aus dem uns nun doch hauptfächlich die Angelfachfen
herausgerettet haben. Es ift ja nicht das erfte Mal, daß jene „religiös-
foziale" * Grundpofition, die letzten Endes von Calvin her flammt,
in der angelfächfifchen und von da her in der Weltgefchichte wirkfam
geworden ift. Im Puritanismus, bei den „Pilgervätern" von
Nordamerika, im Quäkertum (William Penn) hat fie fich als gefchichtlich-
fchöpferifche Macht in großartiger Weife erwiefen. Denken wir daran,
wie fie die Idee der Freiheit und der Demokratie getragen und die
Menfchenrechte verfochten hat, und zwar — und das ift ja der
Grundgedanke — von Gort her verfochten hat.

Ich möchte diefe Dinge nur andeuten, über die ja unter uns fchon
oft und ausführlich und mit großer Kraft des Schauens und Glaubens
geredet wurde und immer wieder geredet werden foil. Wir follen uns
diefe Dinge ftets vor Augen halten, nicht nur damit wir in der Kraft
unferer Ueberzeugung geftärkt, fondern dadurch auch ausgeweitet
werden. Wir wollen wahrhaftig kein unreales Selbftbewußtfein pflegen.
Das wäre der Fall, wenn wir von dem leben wollten, was in andern
lebendig war. Leben kann man von der Vergangenheit sicherlich nicht,
auch nicht von der glorreichsten. Aber man foil auch nicht untreu
fein. Ich darf ja wohl wieder an Leonhard Ragaz erinnern — jeder
meiner Zuhörer wird begreifen, daß jetzt feine Geftalt immer wieder
vor uns fteht und feine Worte in uns nachklingen bei fo vielem, was
wir verhandeln und tun — daran möchte ich erinnern, wie in ihm
die Gefchichte lebendig war. Er war einer, der wahrhaftig ganz in
der Gegenwart ftand. Er benützte die Gefchichte nicht, um vor der
Gegenwart zu fliehen. Er brauchte den Kult großer geiftiger Ahnen
nicht, um damit die Pflege der Mittelmäßigkeit in der eigenen Zeit
zu kompensieren. Und doch — trotzdem er die Gefchichte in jenem
Sinne nicht nötig hatte — befaß er ein ftärkftes Verhältnis zu ihr.
Davon zeugt noch fein letztes, hinreißendes Buch: „Die Gefchichte
der Sache Chrifti". Diefes Verhältnis zur Gefchichte hängt mit dem
Tiefften zufammen, mit dem Glauben an den lebendigen Gott, deffen
Lebendigkeit eben darin befteht, daß er nicht ein ruhender ewiger
Begriff ifl, fondern durch die Gefchichte fchreitet. Nur von da her
wird die Gefchichte bedeutfam. Sonft ift fie höchftens intereffant, und
intereffant ift fchließlich noch vieles. Aber bedeutfam wird die
Gefchichte, wenn wir die ewigen Ziele in ihr aufleuchten fehen, wenn
wir nicht nur Schladiten fidi in ihr abfpielen fehen, fondern
Gotteskämpfe. Dann ill das Vergangene auch gar nicht vergangen, dann

* Wir brauchen nun einmal diefen Ausdruck und flehen zu diefer Bezeichnung
trotz alles Ungenügenden darin, und geben ihr aber zugleich die Weltweite, die fie
über unfere bloß fchweizerifche Bewegung und Vertretung der Sache hinausgreifen
läßt.

64



liegt kein Staub mehr darauf, dann wird es lebendig und verbindet
fich mit dem lebendigen Ringen der Gegenwart. Dann leuchtet in allem
Gefchehen das große Ziel auf, das Kommen des Reiches Gottes, als
der Sinn der Gefchichte.

Wir kehren zur Gegenwart zurück. Es mag ja fein, daß die
Gefchichte nicht jedermanns Sache ift. Es ift uns ganz klar, auch wenn
wir folche geiftigen Hilfsmittel aufbieten, um unfere Sache in uns
zu klären und zu ftärken, fo wiffen wir doch, daß fie auch von dem
in ihrer ganzen Tiefe verftanden und ergriffen werden kann, der
weder die gefchichtlichen noch die philofophifchen Wege und Umwege
abgefchritten hat, die uns und andere der Sache näherbrachten.

Wir möchten noch einmal den Blick auf die Welt werfen und
fragen, ob die Sache, der wir dienen möchten, nicht auch anderswo
lebendig ift. Wir haben von den angelfächfifchen Ländern geredet,
deren Haltung immerhin in ihrer Bedeutfamkeit erkannt werden
dürfte, wenn wir bedenken, was für ein großer Teil der Welt das
ift. Aber wir glauben, daß auch in andern Teilen der Welt das Suchen
und Fragen in der religiös-fozialen Richtung fehr mächtig und lebendig
ift. Wir könnten von der flawifchen Welt reden. Von der Tfchechoflowakei

wiffen wir, daß dort eine tiefe und lebendige religiös-foziale
Bewegung vorhanden war — das war vor der Hitler-Kataftrophe;
aber es ift kein Grund, anzunehmen, daß fie nicht mehr lebe, im
Gegenteil! Auch diefe Bewegung ift aus einer großen Gefchichte —
der der Huffiten — aufgeftiegen, und auch fie hat eine Verkörperung
gefunden in der Geftalt eines führenden Staatsmannes: Mafaryk, der
ja auch in feiner Art nach jener wefentlichen Einheit von religiöfer
Ueberzeugung und politifchem Handeln strebte. Und das ift — ich
wiederhole es — das große Kennzeichen religiös-fozialer Denkweife,
diefes Wiffen darum, daß die Sache Gottes keine Kirche, keine
Religion, fondern eine von Gott her geftaltete Welt ift, daß alfo die Politik
wefensmäßig in ihren Gesichtskreis fallen muß.

Wir fchauen auch auf Rußland. Wir fchauen gläubig auf Rußland.

Allerdings haben wir noch ein folch tiefes Entfetzen in uns gegenüber

allem, was Diktatur, Zertretung des Individuums, Vernichtung
der Menfchenrechte, Antaftung der Freiheit, Knebelung des Geiftes,
ftaatlich gelenktes Denken heißt, daß wir nur mit Traurigkeit daran
denken können, daß diefe Dinge das Antlitz Rußlands noch entftellen.
Aber wir glauben, daß die große Tiefe und Menfchlichkeit gerade des
ruffifchen Wefens wieder ihren Tag haben wird, und dann — ich
weiß, daß das einftweilen bloß eine Ausfage hoffenden und bittenden
Glaubens ift —, dann wird es in der Richtung gehen (ich fage das
Schönfte), daß das Volk zum Leibe Chrifti wird, daß der
Geift Chrifti Volksgeftalt annimmt, Fleifch wird in der Liebe und
Bruderfchaft.

Das find nicht Gedanken, die wir willkürlich in das ruffifche Wefen

65



hineinlegen. Laffen Sie mich etwas aus der Pufchkin-Rede zitieren
— ich greife immer wieder zu ihr —, aus der Rede, die Doftojewfki
im Jahre 1880 auf Pufchkin hielt, und die bezeichnenderweife eine
ungeheure Begeifterung ausgelöft hat. Da fagt er, dort, wo die Rede
ihren Höhepunkt erreicht hat: „Ja, die Beftimmung des ruffifchen
Menfchen ift unstreitig eine univerfale. Ein echter, ganzer Ruffe werden

heißt vielleicht nur (d. h. letzten Endes — vergeffen Sie das nicht)
ein Bruder aller Menfchen werden, ein Allmenfch, wenn Sie wollen.

Unfere Beftimmung ift die Verkörperung der Einheitsidee auf
Erden, und zwar nidit einer durch das Schwert errungenen, fondern
durch die Macht der brüderlichen Liebe und unferes brüderlichen
Strebens zur Wiedervereinigung der Menfchen. Ein echter Ruffe fein
bedeutet nichts anderes als fich bemühen, die europäifchen
Widerfprüche in fich endgültig verföhnen, der europäifchen Sehnfucht in
der ruffifchen allmenfchlichen und allvereinenden Seele den Ausweg
zeigen, in diefer Seele fie alle in brüderlicher Liebe aufnehmen und
fo vielleicht das letzte Wort der großen allgemeinen Harmonie, des
brüderlichen Einvernehmens aller Völker nach dem evangelifchen
Gefetz Chrifti ausfprechen. Ich weiß, ich weiß, daß meine Worte in der
Begeifterung gefprochen, wie fie find, übertrieben und phantaflifch
erfcheinen können. Nun wohl, mögen fie es fein; aber ich bereue nicht,
fie ausgefprochen zu haben."* Und Doftojewfki fährt fort, dabei an
Pufchkin erinnernd — wir aber denken vielleicht in diefer Stunde
an einen andern —: „Diefe Worte mußten einmal ausgefprochen werden,

und zwar gerade jetzt, wo wir unfern großen genialen Toten
ehren, der gerade diefen Gedanken in feiner ganzen fchöpferifchen
Kraft verkörperte." Und es mag uns ein großer Troft fein, wenn wir
gerade noch die fich anfchließenden Sätze zitieren. Doftojewfki fährt
fort: „Am meiften wird man freilich daran Anftoß nehmen, daß diefer
Gedanke allzu felbftbewußt fcheinen könnte. Was, uns, unferm
bettelarmen, unkultivierten Lande, fiele eine folche Aufgabe zu — uns wäre
beftimmt, der ganzen Welt ein neues Wort zu fagen! Ja, rede ich
denn von ökonomifchen Erfolgen, von Erfolgen des Schwertes oder der
Wiffenfchaft? Ich rede doch nur von der Brüderlichkeit der Menfchen
und davon, daß zur univerfalen brüderlichen Einigung das ruffifche
Volk vielleicht am meiften von allen andern veranlagt und bestimmt
ift. Mag unfer Land arm fein, aber diefes arme Land durchwandert
Chriftus in Bettlergeftalt. Ja, warum follten wir nicht, trotz unferer
Armut, fein letztes Wort in uns tragen können? Hat nicht auch er
in der Krippe eines Stalles geruht?" >

* Es wird nicht ganz leicht fein, dem Schöpfer der „Brüder Karamafoff", des
„Raskolnikow", des „Idiot" und der „Dämonen" die Einficht in die Tiefe der
menfchlichen Sündhaftigkeit abzufprechen. Es gibt offenbar einen Glauben, der mit
Optimismus nichts zu tun hat, und eine Preisgabe der großen Hoffnungen, die nicht
aus der Tiefe chriftlicher Einfichten ftammt.

66



Um das, was Doftojewfki als „das letzte Wort", fein, d. h. Chrifti
letztes Wort bezeichnet — um das Wort vom Reich handelt es fich.
Das ift die Sache, der wir dienen möchten.

Und Deutfchland? Man hat in letzter Zeit oft den Heine-
fdien Vers zitieren hören:

„Denk' ich an Deutfchland in der Nacht,
fo bin ich um den Schlaf gebracht."

Diefer Vers fpricht das aus, was viele fchon lange, vielleicht fchon
feit Jahrzehnten, mit diefem Volke erlebten, befonders wenn fie es

liebten. Aber nun fagen wir, daß wir auch an Deutfchland glauben —
Deutfchland, über das Deutfchland, das eben jenes letzte Wort ver-
vernehmen. Was ift die große gefchiehtliche Tatfache unferer Zeit,
mit der keine andere Tatfache zu vergleichen ift? Das Gericht über
Deutfchland, über das Deutfchland, das eben jenes letzte Wort
verwarf, es verwarf in feinem Staat, in feiner Kirche, in feiner Wiffenfchaft,

in feiner Kultur. Man verwifcht die Wahrheit, wenn man
einwirft, daß auch die andern Völker der Wahrheit des Gottesreiches
nicht gehorfam waren. Allerdings waren fie ihr nicht gehorfam; aber
verworfen und verhöhnt hat fie Deutfchland, bewußt verworfen,
wiffenfchaftlich verworfen, philofophifch und vor allem — das liegt
in der Natur der Sache — theologifch.* Und aus diefer theoretifchen
Verwerfung brach dann die ganze furchtbare praktifche Verwerfung
hervor. Die Ideologie gebiert die Tat. Die Ideologie hatte dem
deutfchen Menfchen das gute Gewiffen gemacht. Die Idee des die Völker
umfaffenden Gottesreiches war zertreten, und nun konnte man daran
gehen, die Völker felbft niederzutreten. Die Idee der Humanität war
philofophifch und theologifch erledigt, und nun konnte man daran
gehen, ohne feelifche Hemmungen den Menfchen felbft zu erledigen.

Darüber ill das Gericht ergangen: ein Gericht, wie es kaum je über
ein Volk erging. Wir erleben die Vollstreckung des gefällten Urteils.
Wir muffen uns mühen, die Bedeutung diefes Ereigniffes zu ahnen und
nicht mit unzulänglichen Begriffen die Sache faffen zu wollen. Es
handelt fich wahrhaftig um etwas anderes als um einen verlorenen
Krieg. Mit den üblichen Kategorien der Gefchichtsfdireibung kommen
wir hier nicht aus. Auch nicht nur der Militarismus ill im Gericht,
fondern die ganze Geiftigkeit des deutfchen Volkes, das Chriftentum
inbegriffen, ja es vor allem andern.

Aber — um diefes Gerichtes willen glauben wir an Deutfchland.
Wir glauben mindeftens das eine:, daß diefes Gericht, wenn die Deut-

* Daß diefe Art Theologie auch über die deutfchen Grenzen hinausgegangen
und auch anderswo gepflegt worden ift und einen unheimlichen Anklang gefunden
hat, das darf allerdings gerechterweife nicht verfchwiegen und nicht vergeffen
werden.

67



fehen es annehmen (das allerdings ill entfcheidend!), den Weg frei
gemacht hat für jenes „letzte Wort": das Wort vom Reich. Wir
fagen noch einmal: Nur um des Gerichtes willen glauben wir an
Deutfchland.. Es werden fatanifche Verfuche gemacht werden, dem
deutfchen Volk über das Gericht hinwegzuhelfen. Man foil ihm wahrhaftig

helfen; aber wer es ihm erfparen will, vor den Trümmern feiner
Ideologien und Götzen zu flehen, der beraubt es jeder Hoffnung.
„Dann kehrt das Chaos wieder."

Aber wir können die Hoffnung nicht aufgeben. Wir können fchließlich

nicht vergeffen, daß ungefähr zur gleichen Zeit, als Doftojewfki
in der Pufchkin-Rede jenes „letzte Wort" ausfprach, es mit großer
Vollmacht von einem Deutfchen, von Chriftoph Blumhardt,
ausgefprochen worden ift. Um diefes einen Deutfchen willen dürfen wir die
Hoffnung für das ganze Volk nicht aufgeben — um diefes einen
willen, der unter allen, die je das letzte große Chriftus-Wort
ausfprachen, es mit befonderer Konzentration und mit befonderer Demut
ausgefprochen hat.

Oder glauben wir, daß in Deutfchland der Tag der Kirchen wieder
kommen werde, der Tag eines Kirchentums, das nichts vom Reiche
Gottes und feiner Gerechtigkeit für die Erde weiß, fondern eine
privatisierte Religiofität betreibt? Oder glauben wir, daß die Seele des
deutfchen Volkes fidi in irgendeine Myftik flüchten werde, die keine
Beziehung zu den — für die Deutfchen einftweilen fo harten —
Realitäten des Lebens hat? Glauben wir nicht, daß gerade darum,
weil fie das „Dritte Reich" erlebt und als Reich des Satans erfahren
haben, fie fich nun ausstrecken nach dem wahren Reich? Wir meinen
nicht, daß nicht auch weiterhin ungeheure Lügen und Verführungen
möglich find. Wir machen uns keine Illufionen darüber, daß nicht die
alten Mächte wieder aufftehen werden, daß nicht die alten „Hirten",
die es mit den Wölfen hielten, wieder verfuchen werden, die Herde
in ihre Gewalt zu bekommen. Und vor allem glauben wir nicht, daß
der neue Weg, der Weg des Heils, von felbft gefunden werde. Das
„letzte Wort", das für Deutfchland ein fo neues Wort ift, wird klar
und zündend gefprochen werden muffen. Es werden Menfchen da
fein muffen, die das Banner aufheben, in die Höhe halten und es

tragen. Auch wir, die fchweizerifche religiös-foziale Bewegung,
bekommen hier eine Aufgabe — keine fchulmeifterliche Aufgabe meine
ich: wir haben den andern nicht zu zünden; aber wir haben felber
zu leuchten, in möglichster Reinheit, dann werden Licht und Wärme
zu den andern von uns ausgehen.

Wir müßten bei unferm Blick in die weite Welt auch von Afien
reden. Die Welt ift ja kleiner und trotz allem einheitlicher geworden,
als fie früher war. Daß Afien jenes letzte Wort nicht fremd ift, daß
es „nicht fern ift vom Reiche Gottes", dafür ift die Geftalt Gandhis
doch ein großes und lichtes Symbol. Aber nicht nur Indien, fondern

68



audi China! Glauben wir, daß dort eine chriftliche Miffion Ausficht
auf wirkliche Siege habe, wenn fie nicht von der Wahrheit des Reiches
Gottes und feiner Gerechtigkeit getrieben wird? Ich glaube nicht, daß
diefe Völker für eine bloße „Religion" und Dogmatik der Weißen
empfänglich find. Wohl aber werden fie aufhorchen, wenn ihnen eine
Botfchaft gebracht wird, die alle Erniedrigung in realer Weife
aufhebt. Für Japan aber gilt das über Deutfchland Gefagte: Hier liegt
die Hoffnung in dem Gericht, das über einen ideologifdi und praktifch
ausgeübten Glauben an ein götzenhaftes Reich gekommen ift.

Und zuletzt, aber wahrhaftig nicht als auf das letzte, weifen wir
auf das Volk hin, das als erftes die Berufung zum Reiche Gottes
vernommen hat: auf Ifrael. Wir glauben, daß diefes Volk immer noch
eine befondere Berufung hat, diefen Glauben zu tragen — auch dann,
wenn es weiterhin unter den Völkern zerftreut leben und da feine
Aufgabe erfüllen müßte. Darum hat ja Leonhard Ragaz auch ganz
befonders gerungen.

Wir haben mit alledem nur zeigen wollen, wie groß und
zeitgemäß diefe Sache ift. Ein fehr fchwaches Wort: zeitgemäß; ein
oberflächliches Wort, das den Eindruck erweckt, als handle es fich um
etwas, das den Menfchen gerade jetzt paßt und Mode ift. Nein, nicht
weil es den Menfchen paßt, ift es zeitgemäß, fondern weil es die
Forderung Gottes an unfere Zeit ift, weil die Zeit reif, weil fie
dafür „erfüllt" ift. Die Zeit der Kirchen als bloßer Religionsanftalten
ift vorbei. Gott will nicht mehr „in Tempeln von Menfchenhänden
gemacht" wohnen. Wenn die Welt von Unrecht und Entfetzen, von
den Tränen Gequälter und vom Blut Ermordeter verwüftet ift, dann
kann es nur eine Art von Gottesdienft geben, und nur feelifche
Stumpfheit kann fragen, was für ein Gottesdienft das fei. Wo immer
die Menfchen fich um Gott und feine Wahrheit verfammeln, da werden
fie jenes Eine ins Auge zu faffen haben. Das werden fich die Kirchen
merken muffen. Es gibt hier kein Ausweichen. Jene Sache muß da
fein; fie muß real gegenwärtig fein in all ihrem Reden und Tun.
Sicher foil diefe Sache nicht in SdilagWörtern erstarren; aber wenn
der Augenblick dazu da ift, dann hat das Bekenntnis zu erfolgen.
Wenn die Kirche das Wort vom Reich und feiner Gerechtigkeit nicht
hat, dann „wird auch das von ihr genommen, was fie hat". Es wird
ihr dann nichts helfen, wenn fie auf ihre fonftige Brauchbarkeit
hinweift, wenn fie ihre erzieherifche Aufgabe, ihre Seelforge, ihre Trö-
ftungen geltend macht. Diefe Oafen, die fie in der Wüfte des Lebens
zu pflegen fich bemüht, werden bald genug von dem Sande bedeckt
werden, der von jener großen Wüfte her darüber geweht wird, und
dann werden auch die letzten frommen Palmen verdorren.

Und noch einmal fei betont^ daß der Ernft diefer Sache nicht nur
auf ihrer allgemeinen Wahrheit, fondern vor allem auf ihrer
Dringlichkeit beruht. Kann es denn nach zwei Weltkriegen jemand für

69



fromm halten, nodi mit der Geduld Gottes zu rechnen? Ich glaube,
daß wir nur noch mit der Ungeduld Gottes rechnen dürfen. Wohl
gibt es eine tröftliche Verheißung: „Solang die Erde fteht, foli nicht
aufhören Saat und Ernte, Froft und Hitze, Sommer und Winter,
Tag und Nacht." Wohl fteht als Zeichen der Verföhnung der farbige
Bogen in den Wolken. Aber wenn wir glauben, daß wir mit keiner
Sintflut mehr zu rechnen haben, dann mögen wir uns doch in bezug
auf die Atombombe nicht in Sicherheit wiegen! All das, was in diefer
Zeit gefchah, ift von derart apokalyptifcher Ungeheuerlichkeit, daß
wir es niemals in die Kette der üblichen gefchichtlichen Kataftrophen
und Greuel einreihen dürfen. Das Gefchehene ift ja nidit nur in
quantitativer Hinficht ungeheuerlicher als alles, was fchon über diefe
Erde ging. Diefer Ausbruch der Hölle weift auf das Nahefein einer
großen Entfcheidungszeit hin. Darum haben wir zu wachen und zu
wecken. Das ift die Aufgabe unferer Bewegung.

Die Formulierung, die wir unferm Thema urfprünglich gegeben
hatten: „Gottesreich und Weltlage", unterfcheidet fich in bezeichnender

Weife von einer Formulierung, wie fie einer theologifch-philo-
fophifchen Denkweife liegen würde. Da würde das Thema viel eher
lauten: „Gott und Welt"; das heißt man würde über zeitlofe,
allgemeine, ftarre Begriffe reden und darüber allgemeine Sätze aufzu-
ftellen verfuchen. Im Gegenfatz dazu haben die Begriffe „Gottesreich"

und „Weltlage" etwas Lebendiges, Bewegtes, Aktuelles — aber
vielleicht auch etwas Dunkles und Unheimliches. In der Tat — um
zu diefen Dingen einen Zugang zu finden, muß man wach fein und
ein lebendiges Herz haben. So etwas wie „Weltlage" kann man
unmöglich mit dem Verftande allein erfaffen. Das ift eine Sache des

innern Mitgehens, des Miterlebens, Miterleidens. Das ift das Einzigartige

und Großartige gewefen an jener „Weltlage", die — fehr
bezeichnenderweife! — eine beftändige Rubrik der „Neuen Wege"
war, fo wie Ragaz fie fchrieb: Das war alles mit einem heißen,
mitleidenden, hoffenden, zürnenden, glaubenden Herzen gefchrieben.

Der Philofoph oder Theologe mag wohl fehr klar über die „Welt"
fchreiben mit feinen fertigen Begriffen. Vielleicht hat er einen peffi-
miftifchen Weltbegriff. Da paßt dann alles hinein. Da gibt es gar
nichts zu leiden und nichts zu zürnen. Im Gegenteil: alles Furchtbare,
das gefchieht, ill ein dem theoretifierenden Verftande nicht
unwillkommener Beweis für die Richtigkeit des aufgeftellten Weltbegriffs.
Es ift ein fozufagen vergnügter Peffimismus, der da entfpringt; denn
hier wird ja nicht mit dem Leben gerungen, es wird nicht gehofft und
gelitten und wieder gehofft, fondern es wird eingeteilt, registriert und
konstruiert mit befriedigtem Verftand und unbeteiligtem Herzen. Wir
wollen diefen Menfchen nicht unrecht tun. Auch fie können fehr
beunruhigt und erfchüttert fein. Aber zwifchen ihrer menfchlichen
Beunruhigung und Erfchütterung und ihrer Theologie oder Philo-

7°



fophie befteht keine Beziehung. Ihre Theologie wird es an fich haben,
daß fie die Erfchütterung befchwichtigt. Das gilt nicht etwa nur von
der Theologie und Philofophie der Theologen und Philofophen,
fondern auch von den — vielleicht weniger durchdachten, aber nicht weniger

Harren und toten — Gedankenfyftemen der fogenannten Laien,
des chriftlichen Volkes. Wir kennen alle diefe Frommen, die alles
und jedes fofort einreihen können, die für alles eine erklärende Theorie
bereit haben, vielleicht in der Geftalt eines Bibelfpruches oder Katechis-
musfatzes, auf Grund deffen fich jedes Erfchüttertfein erübrigt. Die
fromme Teilnahmslofigkeit gegenüber den Weltereigniffen, gegenüber
Recht und Unrecht ill eine bekannte und typifche Erfcheinung. Wenn
diefe Menfchen natürliche Menfchen wären, dann wären fie durchaus
nicht teilnahmslos. Aber fie haben fo viel geiftlidien Reichtum in fich
aufgenommen und haben darob alle Natürlichkeit oder, wie Chriftus
es nennt, Kindlichkeit verloren. Nicht Gefichtspunkte und Standpunkte,
nicht „elementare theologifche Grundbegriffe" follen unfere erfte Sorge
fein — die werden fich dann fchon einftellen mit ihrem relativen
Nutzen und ihrer abfoluten Gefahr, der Gefahr des Erftarrens —,
fondern die erfte Sorge ift die, daß wir lebendige Menfchen find. Man
fühlt förmlich die theologifchen Piftolen, die einem auf die Bruft
gefetzt werden, um einem irgendein Minimum theologifcher Begriffe,
ein wenn auch noch fo knappes religiös-foziales Credo, abzuzwingen.
Gerade das reizt einen, es weltlich, menfchlich, kindlich zu fagen und
den theologifchen Begriffen und dem frommen Jargon aus dem Wege
zu gehen. „Man muß das Herz auf dem rechten Fleck haben" — laßt
es uns einmal fo fagen: das Herz auf dem rechten Fleck haben — weiter
nichts! „Selig find die geifllich Armen." — „Ich danke dir, Vater, daß
du folches den Weifen und Klugen verborgen und es den Unmündigen
geoffenbart hall." — „Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die
Kinder, werdet ihr nicht in das Reich der Himmel kommen." Das ift
es, was wir fuchen. Es bedeutet für uns alle eine Revolution. Wir haben
es fo wenig wie die andern. Aber wir fuchen diefer Umkehr den Weg
zu bereiten, indem wir das als Gefahr aufzeigen, was bislang fo
bewundert daftand. Immer flanden diefe theologifchen Wächter vor den
Pforten des Paradiefes mit den Flammenfchwertern ihrer Katechismen
und Theologien. „Wehe euch, die ihr das Himmelreich zufchließet vor
den Menfchen; denn ihr kommt nicht hinein, und die hinein wollen,
laßt ihr nicht hineingehen."

Was ill unfere Sache? Das Wefentliche daran ill das Hungern und
Dürften nach der Gerechtigkeit. Wenn das echt ift, dann wird alles
andere fich daraus ergeben. Es wird fich die Arbeit ergeben und der
Kampf — aber auch das Letzte und Größte: die Begegnung mit Gott
und mit Chriftus, der Glaube und die Zuverficht, das Bewußtfein des

Getragenfeins, das Ahnen der Nähe Gottes und die Gewißheit des

Sieges feines Reiches. Paul Trautvetter.

71


	Die religiös-soziale Bewegung und die heutige Lage

