Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 40 (1946)
Heft: 12
Artikel: Dante als religioser Sozialist (Fortsetzung) : Dantes Stellung zum

Eigentum ; Dantes Stellung zur Kirche ; Dantes Stellung zum Staat
Autor: Schloss, Gerd
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dante als religitfer Sozialift
von Gerd Schloss. |
(Fort{etzung.)

Dantes Stellung zum Eigentum’),

Die Stellung zum Eigentum hat im kirchlichen Schrifttum bis zur
Zeit Dantes eine folgenfchwere Entwicklung durchgemacht, die in
~einer allmdhlichen Anpaflung der urfpriinglichen Lehre an die ge-

gebenen Verhiltnifle befteht. 4 ] - o

Die Kirchenviter dachten — ebenfo wie Jefus und die Apoftel —
noch durchaus kommuniftifch, wie einige Zitate, die ich den von
Ragaz (,,Die Gefchichte der Sache Chrifti, S. 51) angefiihrten hinzu-
fiigen mochte, deutlich zeigen: | -

Gregor von Nazianz:

Das Leben im Paradies war ein Leben in Wonne. Die erften Mittel zum Leben
{pendete Gott im Ueberflufl, beftimmt zum Gebrauch fiir alle ... Die Friichte der
Erde follten allen gemeinfam fein ... Die Aenderung trat ein mit der Siinde,
herbeigefithrt durch den Neid der argliftigen Schlange (die bei Dante — Inf. I,
109—111 — die Wolfin der Habgier aus der Holle ausge{pien hat). B

Aunguflin:

Wer dem Herrn eine Stitte bereiten will, darf nicht an Privatem, {fondern
mufl fih am Gemeinfamen freuen. So gefchah es mit dem’ Privateigentum der
Urgemeinde; fie machten es zu gemeinichaftlichem Eigentum. Haben fie verloren,
was fie an Eigentum befaflen? Wenn fie allein es hdtten, und jeder das {feinige
hitte, {0 befdfle er nur, was er als Eigentum befitzt; da er aber, was er als Privat-
eigentum hatte, zu gemeinfchaftlichem machte, fo wurde auch das Eigentum des
anderen f{ein Eigentum. Man mufl beachten, wegen des Privateigentums entftehen
Streitigkeiten,  Feindfchaften, Zwietracht, Kriege, Ungerechtigkeiten, Mordtaten.
Streiten wir wegen jener Dinge, die wir gemeinichaftlich befitzen, wie Luft, Sonne?

Chryfoftomus:

Die Erde und alles in ihr it Gemeingut ... Sowie einer etwas an fich zu
ziehen fucht und es zu feinem Privateigentum macht, beginnt der Streit, gleich -als
wire die Natur felbft dariiber empért, dafl, wihrend Gott uns durch alle Mittel
friedlich beifammen haben will, wir es auf eine Trennung von einander abiehen
durch Aneignung von Sondergut und das Wort: mein und dein, diefes froftige

Wort. Von da ab beginnt der Kampf, die Widerwirtigkeit. Aber wo diefes Wort

nicht ift, da entfteht kein Kampf und kein Streit. Alfo it Giitergemeinfchaft mehr '
‘uns zugewiefen als Privatbefitz, und fie it mehr naturgemifl. Um den Markeplatz
gibt es keinen Streit vor Gericht, weil er Gemeingut ift; iiber Hiufer dagegen oder
Geld fehen wir ewige Verhandlungen. Was wir notwendig brauchen (Luft, Waffer),
das liegt alles da zu gemeinfamem Gebrauch, wir aber beachten diefen Kommunis-
" mus nicht einmal in den kleinften Dingen. Jene notwendigen Dinge find uns als
Gemeingut gegeben, damit wir lernen, auch die anderen in kommuniftifcher Weife
zu benutzen, Aber wir find unbelehrbar, =~ : :

.7 Fiir das Folgende vgl. A. v. Koftanedki: ,,Dantes Philofophie des Eigeﬁ-
tums®, Berlin 1912. K , '

573



Man verfteht diefe kommuniftifche Anfchauung der Kirchenviiter,
- wenn man bedenkt, dafl damals noch vorwiegend die Armen zum
Chriftentum {iibertraten, Nachdem diefes aber die .offizielle Staats-
religion geworden war, ergab fich die ,,Notwendigkeit”, die kommu- -
niftifche Auffaffung Jefu, der Apoftel und der Kirchenviter leife zu
revidieren und das Eigentum irgendwie zu rechtfertigen. Am Ende die-
~ fer Entwicklung vor Dante fteht Thomas von Aquino, der eine Syn-
thefe von neuteftamentlich-frithchriftlicher Ueberlieferung und arifto-
telifch-modernem (d. h. {pitmittelalterlich-frithkapitaliftifchem) Den-
ken {chuf. Fir ihn — und unter feinem Einflufl fiir die katho-
lifche und weithin auch fiir die reformierte Kirche bis auf den heuti-
gen Tag verbindlich — ift das Eigentum gerechtfertigt als eine
von der men{chlichen Vernunft aus gemachte ,,Hinzuerfindung® (ad-
inventio) zum Naturgefetz. Doch muf} betont werden, dafl er das fiir -
ihn grundfétzlich gerechtfertigte Eigentum dadurch ftark einfchrinkt,
daf} er fordert, der Menich {olle allein {oviel, als {einem perfonlichen
~ Bedarf entipreche, im vollen Sinne des Wortes {ein Eigen nennen und
alles iibrige zur Spendung von Almofen an {eine armen Mitmen{chen
verwenden, In diefem Zufammenhange kann er fogar fagen: ,,Der
Menfch foll die dufleren Dinge nicht als eigene, fondern als gemein-
- {ame befitzen.*

Dante folgt in der grundfitzlichen Anerkennung des Eigentums
Thomas von Aquino, {fo dafy er in der Gottlichen Komédie nicht die
Frage, ob dieles vom chriftlichen Standpunkt aus iiberhaupt erlaubt
fei, erortert, fondern nur die Auswiichie in der Einftellung zu ihm
behandelt, Dabei ift feine Stellungnahme davon abhingig, ob es fich
um den einzelnen Menfchen handelt, der fich durch Trachten nach
materiellen Giitern, d. h. durch Geiz oder Verschwendung, der
Ausficht nach oben beraubt — im Purgatorio liegen die Geizigen und
Verfchwender mit dem Geficht nach unten auf der Erde, um anzu-
zeigen, daf} fie durch die Erdengiiter von den hoheren Giitern ab-
gelenkt wurden —, oder ob durch die Einftellung zum materiellen
Befitz die menfchliche Gemeinfchaft, das Thema der Gottlichen Ko-
modie, zerftort wird. _ o :

Dante, der als mittellofer Emigrant an fremden Fiirftenhéfen leben
mufite und erfahren hatte, ,;wie das Brot der Fremde fo falzig
fchmeckt, und wie die fremden Tréppen hinab, hinan ein hartes Stei-
gen ift“, hatte nur ein mitleidiges Licheln fiir das menfchliche Streben
nach Befitz iibrig. Diefe Stimmung kommt im 7. Gefang des Inferno
zum Ausdruck, wo Dante zum erften Male auf Menfchen trifft, deren
Siinde darin beftanden hatte, dafl fie eine verkehrte Einftellung zum -
Befitz befeflen hatten: die Geizigen und Verichwender, Bei diefer
Gelegenheit belehrt ihn Vergil durch feinen beriihmten Hymnus an
Fortuna iiber die Sinnlofigkeit' des Trachtens nach materiellem

~ Befitz (Inf. VII, 61—66):

574



»Betrachte dir, mein- Sohn, den kurzen Spaf

der irdichen Giiter in Fortunas Hand,

um die das menfchliche Gefchlecht fich rauft,
- Denn alles Gold, das unterm Monde liegt

und jemals lag, kann von den Miiden allen

nicht einer Seele ithre Ruhe fchaffen.”

Vergil erzihle dann — Vers 79—96 —, dafl Gott felbft Fortuna
als ,,oberfte Verwalterin®“ fir den ,,Glanz der Weltlichkeit* be-

ftimmt hat,

»damit, wenn’s Zeit ift, eitler Reichtum wandre
von Volk zu Volk, von einem Stamm zum nichften,
und keine Men{chenfatzung es verhindre.

So kommt’s, daf} Vélker auf- und untergehn,

die Herrichaft wechfelnd nach dem Spruch Fortunas,
die heimlich lauert, wie im Gras die Schlange.

Was helfen eure Kiinfte gegen fie!

Sie plant, fie richtet, fie vollbringt ithr Werk

als echte Gottin, frei in ihrem Reiche, A

ihr Wandlungswille duldet keinen Stillftand,
Notwendigkeit befliigeJt ihre Schritte,

und immer dringen neue Krifte nach.

Sie ift es, die fooft ans Kreuz gewiinfcht,

anftatt gelobt wird und bedankt von Leuten,

die fehr zu Unrecht auf fie {chmihn und fluchen.
Sie hort es nicht in ihrer Seligkeit,

im Schwefternkreife urerfchaffner Wefen

erfreut fie fich und fpielt mit ihrer Kugel.*

Diefe antik-heidnifch anmutende Vorftellung von Fortuna als Ver-
walterin der materiellen Giiter wird 'von Dante im 15. Gefang des
Purgatorio in eine hohere chriftliche Form verwandelt, die befonders
deutlich fein inneres Wachstum bei der Arbeit an {einem Gedicht zeigt.
Vergil belehrt Dante dort (Purg. XV, 49—57):

»Weil eure Wiinfche fich auf Giiter richten, »
die durch Gemeinfchaft und Verteilung {chmelzen,
fo gibt es allerfeits ein neidifch Schnauben.

Wenn aber Liebe zu dem héchften Himmel
nach oben euer Streben lenken mochte,

fo bliebe frei von Eiferfucht die Bruft.

Je mehr fie droben ,unfer‘ fagen lernen,

um fo viel mehr befitzt an Gut ein jeder, “
und um fo wirmer ftrahlt im Chor die Liebe. ’

Auf ‘Dantes erftaunte Frage (Vers 61—63):

»Wie 1t es mdglich, daf ein Gut, verteilt

auf mehrere Befitzer, diefe reicher '

als wenn fie wenige wiren, werden 1dft2*
antwortet Vergil (Vers 64—75):

»Da fich nur immer dein Gedanke
~-auf irdifche Verhiltnifle -bczicht,

575



i'o quillt dir Nacht aus wahrem- Licht hervor.
Das unausiprechlich und unendlich Gute,

von oben eilt es zu der Liebe hin,

wie Lichtftrahl auf die hellen K&rper fille,
und f{chenkt die Glut, die ihm entgegengliiht,
Je mehr des Menfichen Liebe fich verftrahlt,
ftromt alfo ihr an ewiger Stirke zu.

Je mehr fich Menfchen droben einig finden, .
- Je mehr wichft Liebe zu, wichft L1ebenswertes
fie ftrahlen es einander zu wie Spiegel.*

Wenn auch aus den angefiihrten Stellen deutlich hervorgeht, wie
fich Dante eigentlich das Verhalten des Menichen zu den materiellen
Giitern denkt, fo merkt man doch {einer Haltung an, wie fern und
unbegreiflich ihm das Streben nach Befitz ift. Sofort erfiillt thn aber
wieder der heilige Zorn des Propheten, der fiir das Kommen des Rei-
ches Gottes kimpft, wenn durch die Einftellung zum Befitz nicht mehr
das Seelenheil des einzelnen Menichen, fondern die menf{chliche Ge-
meinfchaft in Frage geftellt wird. Das kommt bei der Schilderung der
Verbrecher gegen die eigene Habe*und der Wucherer zum Ausdrudk.

Dante gelangt im 13. Gefang des Inferno zu den Selbftmérdern,
den Verbrechern gegen den eigenen Korper, und im gleichen Gefang
werden auch die Verbrecher gegen die eigene Habe beftraft: fie werden
von Hunden zerriffen (Inf. XIII, 109—135). Dante bezeichnet die
Siinde, um die es fich hier handelt nicht ausdriicklich, aber erftens
hatte Vergil {chon frither (Inf. XI, 40—45) bei der Befchrelbung des
Aufbaus der Holle auf diefe Art der Verirrung hingewiefen, und dann
waren den Zeitgenoflen Dantes die als Beifpiele angefithrten Lano aus
Siena und Giacomo da Sant’Andrea aus Padua ganz geldufig, wih-
rend fie uns erft durch diec Kommentare faflbare Perfonlichkeiten
werden,

Wir wiflen aus dem Vorleben des Sienefen Lano, dafl er fich mit
anderen reichen Jiinglingen Sienas zu einer Ver{chwendergefellichaft
zufammengetan hatte, die in aller Munde war, da fie das Geld nicht
mehr ausgab, fondern geradezu fortwarf, So warf man Gefifle aus
Gold und Silber, die bei einem luxuritfen Gaftmahl verwendet worden
waren, nachher zum Fenfter hinaus. Boccaccio nennt Lanos Benehmen
emfach ,»beftial“, SchlieBlich verlor er fein ganzes Vermdgen und
fuchte den Tod in der Schlacht, um der demiitigenden Riickkehr in
feine Vaterftadt zu entgehen.

Der Paduaner Giacomo da Sant’Andrea hatte ein Zhnliches Schick-
fal wie Lano: auch er verlor feinen groflen Reichtum durch Verichwen-
dung und ftarb verzweifelt in Armut. Ueber ihn wurden charakte-
riftifche Anekdoten erzihlt. So habe er einmal, als er in der Nacht
nicht {chlafen konnte, koftbare Stoffe zerreiflen und fich durch die da-
durch entftehenden kreifchenden Téne einfchlifern laffen, Als er einft
in frohlicher Gefellichaft {pazieren ging, habe er zur Hebung der

576



allgemeinen Heiterkeit Geld in die Wellen des Flufles geworfen, an
dem man entlang ging. Ein anderes Mal habe er die Nachricht emp-
fangen, daf} ein Magnat mit groflem Gefolge zu ihm zum Mittageflen
kommen wolle. Auf einen {einen Ideen entiprechenden Empfang nicht
vorbereitet, habe er die auf feinem Landgut befindlichen Gebdude an-
ziinden laffen und fei den Giften mit der Verficherung entgegen-
getreten, er hitte damit feiner Feftes- und Freudenftimmung Ausdruck
geben und ihnen die zukommende Ehre antun wollen.

An alle «diefe Begebenheiten dachten natiirlich die Zeitgenoffen
Dantes bei Nennung der betreffenden Namen, Es handelt fich um eine
gefteigerte Form von Verichwendung, um eine finnlofe Zerftérung der
Giiter, die man zum Unterichied von der gewthnlichen Ver{chwen-
dung, die nur in einem Uebermafl der Uebertragung eigener Giiter an
andere befteht, als Vergeudung bezeichnen kann.

Es ift auffallend, daff Dante an zwei Stellen des Inferno die
gleiche, anfcheinend nur quantitativ ver{chiedene Stinde behandelt: im
7. Gefang die Verfchwendung, im 13. die Vergeudung. Und zwar
wird die Vergeudung an einem f{ehr tief gelegenen Ort der Holle und
auf eine furchtbare Art und Weife beftraft, welche die Beftrafung der
Selbftmorder bei weitem iibertrifft. Die Idec des Verbrechens gegen
die eigene Habe ift eine Erfindung Dantes, Er ift wohl beeinflufit wor-
den durch Ariftoteles, der in der Nikomachifchen Ethik (Buch IV,
Kap. 1) fagt: ,,Der Verichwender richtet fich {elbft zugrunde, da die

- Vergeudung des Vermdgens eine Art Zerftorung feiner felbft ift, weil
das Leben vom Vermdgen abhingig ift“, und durch Thomas von
Aquino, der den Verichwender einen ,,Zerftreuer der eigenen Subftanz
nennt, aber weder Ariftoteles noch Thomas faffen den Verfchwender
als einen Verbrecher gegen die eigene Habe auf. Warum hat Dante
diefen neuen Begriff eingefiihrt?

Die gewthnliche Verfchwendung wird von Dante fowohl im In-
ferno als auch im Purgatorio ziemlich milde beurteilt, wie ich oben
gezeigt habe, Nun gibt es aber fiir ihn eine Art der Verfchwendung,
die nicht mehr ein iiberméBiges Weitergeben der Giiter an andere ift,
fondern deren Zerftorung, ohne dafl ein anderer davon einen Vorteil
hitte. Im letzteren Falle handelt es fich alfo nicht mehr um eine
Schidigung des Einzelnen, fondern der Gemein{chaft, Dante {piirt be:

" diefer finnlofen Vergeudung wieder die menichliche Selbftiiberhébung,
das Afoziale, genau wie {chon bei der Geftalt des Filippo Argenti, der
feine Pferde mit Silber befchlagen liefl. Es ift das gleiche Gefiihl, das
uns iiberfillt, wenn wir horen, dafl Lokomotiven mit Getreide gehci::t
werden oder Kaffee ins Meer gelchiittet wird. Indem es Dante. dem
Men{chen als ein ausgefprochenes Verbrechen anrechnet, wenn er {ein
Eigentum ohne einen verniinftigen Zweck zerftort, {chrinkt er das
Recht des Eigentiimers bedeutend ein. Er ordnet das Eigentum alfo
fozialen Gefichtspunkten unter, Fiir diefe Auffaffung Dantes finden

o



ﬁch fchon in der altkirchlichen Literatur gewifle Anfitze, So fagt Cle
mens von Alexandrien: ,,Warum darf man das Vermogen nicht weg-
werfen? Weil es auch dem Nichften niitzt”, und Lactanz {pricht ein-
mal von einem Menichen, der fein Geld mit den Worten ins Meer
warf: ,,Weg in die Tiefe, ihr {chlimmen Leidenfchaften®, und gibt
ihm den Rat, er folle, wenn er fo das Geld verachte, Men{chenfreund-
lichkeit uben, den Armen gegeniiber freigebig fein und auf diefe Weife
das Geld vermeiden und doch zugleich gut anlegen.

Es bleibt zum Schluf noch die Frage: Warum hat Dante bei diefer
Einftellung die Vergeuder nicht zu den Verbrechern gegen den Nizch-
ften, die noch weiter unten in der Holle beftraft werden, verfetzt, fon-
dern fie als eine neue Klaffe behandelt? Bei Beantwortung diefer Frage
mufl man fich vor Augen halten, dafl die gefchilderte Au%faffung Dan-
tes ganz neu und feine eigene Erfindung war, Er mufite alfo bei der
Einreihung diefer Siinde in die gottliche Rechtsordnung der Holle
befonders vorfichtig fein, Es ftand fiir ihn feft, dafl diefe Siinde zu
{chwer war, um an den Ort der gewohnhchen Ver{chwendung ver-
fetzt zu werden. War fie aber {chwer genug, um bei den Verbrechern
gegen den Nichften ihren Platz zu finden, zu denen fie doch nur eine
indirekte, erft durch Nachdenken erichliefbare Beziehung befitzt? Aus
diefem ZW1efpaIt in den Dantes Rechtsgefiihl geraten war, befreite
ihn die Parallele der Vergeudung als Verbrechen gegen di¢ eigene Habe
mit dem Selbftmord, dem Verbrechen gegen den eigenen Korper, der -
in der gottlichen Rechtsordnung feinen beftimmten richterlichen Ort
befaf}. So konnte er der Vergeudung gerade in der Mitte zwifchen der
gewohnlichen Verfchwendung und den Verbrechen gegen den Nich-
ften ihren Platz zuweifen.

Noch weiter unten in der Holle, im 17. Gefang, werden die Wuche-
rer beftraft. Zufammen mit den Homofexuellen und den Gotteslifte-
rern befinden fie fich in einem Feuerregen (Inf. XVII, 43—78). Wu-
cher ift, ebenfo wie Homofexualitit, eine Vergewaltlgung der Natur,
und, ihnlich wie Gotteslifterung, eine Beleidigung des gottlichen Ge-
fctzes. Zum Verftindnis diefer Stelle mufl man fich klar machen, daf}
im Mittelalter nicht wie heute ein Uebermafl an Zinfennehmen als
Wucher bezeichnet wurde, {ondern das Zinfennehmen iiberhaupt. Zin-
fen fiir gelichenes Geld zu verlangen, galt als Frevel gegen Gott; denn
ohne irgendwelche Arbeit zu leiften bereicherte fich der Darleiher, in-
dem er fich fiir die allgemeinfte gottliche Einrichtung, fiir die Zeit,
bezahlen lieff, Fiir Thomas von Aquino, dem Dante folgt, war das
Geld nur erfunden worden, um Taufchgelchifte abzuichlieffen, und
fein eigentlicher Zweck beftand in {einer Verzehrung oder Entziehung,
das heift in {einer Ausgabe bei Taufchgefchiften, Das Geld als Zinfen-
quelle, als Kapital, wird von Thomas abfolut verworfen. Die theo-
retifche Begriindung 148t fich Dante von Vergil im 11. Gefang des
Inferno geben, als er iiber die Einteilung der Holle belehrt wird.

578



Dante hat nicht verftanden, warum die Wucherer zufammen mit den
Homof{exuellen und Gotteslifterern als Menichen, die {ich gegen Natur
und Gottes Giite vergangen haben, beftraft werden, wie es ihm Vergil
mitgeteilt hatte (Inf. XI, 46—51), und bittet daher noch um ndhere
Erklirung (Vers 94—96):

»Ein wenig nochmals®, bat ich, ,leuchte mir.
Der Wucher, lehrft du, fei Beleidigung
der Giite Gottes. Ls mir diefen Knoten.*

Vergil gibt ihm die geWﬁnfchte Aufklirung (Vers 97—111):

»Wer aufmerk{am Philofophie ftudiert,
der findet®, fprach er, ,an verfchied’nen Stellen
den Nachweis, wie Natur in ihrem Schaffen
dem Wiffen und der Kunft des Schépfers folgt.
Schlag nach in deinem Buche Phyfica,

(es ift die Phyfik des Ariftoteles gemeint)
fo findeft du nach kurzem Blittern {chon,
dafl eure Kunft der Meifterin Natur,
fo weit fie es vermag, als Schiil’rin nachfolgt
und faft erfcheint als Gottes Enkelkind.
Von diefen Zwei, Natur und Kunft, bedenk,
wie’s in der Genefis am Anfang heifit,
foll fich der Menfch ernihren und fich mehren.
Der Wucherer jedoch geht andre Wege,
hegt andre Hoffnung und verfchmiht Natur
in ihrem Wefen wie in ihrer Schiilerin.

Die ,,Kunft“, das heifit die menfchliche Arbeit, flieit aus der
Natur, wie diefe aus Gott, Wer alfo weder von den Produkten der
Natur noch von denen {einer Arbeit lebt, indem er mit Zinfennehmen
fein Dalfein friftet, verftoflt gegen Natur und Kunft und damit gegen
die gottliche Schopfungsordnung

Wihrend Dante hier nur in dichterifcher Form die allgememe
kirchliche Anfchauung feiner Zeit wiedergibt, zeigt er in einem Punkte,
wie {charf und modern er denkt: er vermag die einzelnen Wucherer
nicht voneinander zu unterfcheiden, fondern erkennt fie nur an den
Wappen ihrer Botfe, welche die Wappen der groflen Florentiner Ban-
kiers der damaligen Zeit find. Die Wucherer und das von ihnen ver-
tretene Kapital {ind alfo anonym. In derjenigen Stadt, in der vielleicht
der Kapitalismus geboren wurde, wurde das Anonyme, das Nichtfafi-
bare des Kapitalismus, bei feinem Entftehen auch {chon klar erkannt
und aufs {chirffte bekimpft. So ift Dantes Proteftruf ein Dokument
von allergrofiter Bedeutung.

Wie f{ich Dante die Stellung des Eigentums in der menichlichen
Gemeinfchaft denkt, 13f3t er feinen Urahn Cacciaguida in einer wun-
derbaren Elegie iiber das Leben im alten Florenz ichildern (Par. XV,

97—135). Jeder Aufwand, der die per{onliche Bedarfsdeckung iiber-
fchre1tet wird verworfen. Dantes Ideal ift das richtige Mafl zwifchen

572 -



Perfon und Vermdgen, Diefes fieht er durch die modernen Erwerbs-
vermoOgen gefdhrdet, in denen im Gegenfatz zu den bisherigen feu-
dalen Befitzvermogen das unper{onliche Kapital wirkfam wurde, und
die daher mehr und mehr iber den Rahmen der Perfon hinaus-
wuchfen. Dante {chaut mit fehnfuchtsvollen Augen zuriick in die Ver- -
gangenheit, aber nicht als Reaktionir, fondern weil er zu Beginn des
kapitaliftifchen Zeitalters fchon das geahnt hat, was wir heute an
feinem Ende und nach zwei Weltkriegen fef’cﬂ:ellen die gemein{chafts-
zerftorende Wirkung des Kapitalismus.

Dantes Stellung zur Kirche.

Dantes Stellung zur Kirche ift nichts anderes als eine Variation
feiner Stellung zum Kapitalismus. Das Streben des einzelnen Menf{chen
nach Befitz hatte er {olange mit einem iiberlegenen mitleidigen Licheln
beobachten konnen, als dadurch nicht die menfchliche Gemeinichaft in
Frage geftellt wurde. Schon in feiner Schrift ,,Convivio®, die nach fei-
ner Verbannung entftanden war, hatte er das ausge{prochen (Buch IV,
in der Ueberfetzung von Spoerri): ,,Was anders gefihrdet und ver-
nichtet Stidte, Linder und Menfchen als das immer neue Zufammen-
raffen von Befitz durch den Einzelnen.” Durch keinen {ah er aber die
men{chliche Gemein{chaft {o gefihrdet wie durch diejenige Inftitution,
die fich als den Leib Chrifti bezeichnete und die grofite Eigentiimerin
der damaligen Zeit, nur einem der heutigen internationalen Trufts ver-
gleichbar, war: die Kirche, Hier gibt es fiir Dante kein Sichabfinden
mit den nun einmal eingetretenen Eigentumsverhiltniflen,

Vofller hat mit Recht betont, dafy Dantes Glaube in keinem ein-
zigen welentlichen Punkte von dem der Kirche abweicht, Dante habe
nicht nur das ganze Dogma geglaubt, {fondern auch alle wichtigen
Punkte in der Géttlichen Komddie behandelt, fich {o nicht nur als er-
gebener Laie, fondern auch als verftindnisvoller Theologe zu {einer
Kirche verhaltend. Gerade deswegen befaf} er aber auch die Vollmacht,
mit einer Schirfe ohnegleichen gegen die zeitgendififche Politik der
Kirche aufzutreten, die fiir ihn eine willkiirliche Abweichung von ihrer
eigenen Lehre bedeutete Fiir Dante ift die Urfache der Entartung der
Kirche in einem einzigen Punkte zu f{uchen: in ihrem Streben nach
weltlichem Befitz. Auch hier ift allo die Wolfin, die Habgier, die Ur-
fache der Entfernung von Gott. Dante fteht mit feiner Anichauung
nicht allein, fondern hat die grofle Mafle des Volkes, die ftark von den
Fra.nzxskanern beeinfluflt war, hinter {ich. Ich méchte daher kurz die
Bezichungen Dantes zu den Franziskanern, das bedeutet: zu ihrer
ftrengen Richtung, den Spiritualen, {chllderns)

~ 8) Fiir das Folgende vgl. E. Benz: ,Ecclesia spmtuahs Kirchenidee und Ge-

{chichtstheologie der franz:skam{chen Reformation®, Stuttgart 1934, und K. Vossler,
a, a. O,

580



Dante foll mit vierzehn Jahren zu den Franziskanern in Santa
Croce in die Schule gegeben worden fein, Aus einer Stelle in der Gott-
lichen Komédie (Inf. X VI, 106—108) will man gefchloffen haben, dafl
er eine Zeitlang Angehoriger des Tertiarierordens, einer Laienbruder-
fchaft der Franziskaner, war. Der fiithrende Kopf der Spiritualen,
Petrus Johannis Olivi, war 1287/89 Lektor des Ordensftudiums zu
Santa Croce in Florenz; Ubertino da Cafale, der {pitere Fiihrer der
Spiritualen, ftudierte dort 1285/89, und Dante hat vielleicht mit ihm
an Olivis Unterricht teilgenommen. Im 12, Gefang des Paradifo be-
gegnet Dante dem Abt Joachim de Fiore, auf deflen Prophezeiungen
von einer unmittelbar bevorftehenden ,,Geiftkirche®, die auf alle welt-
liche Macht verzichten wiirde, fich die Spiritualen ftiitzten. Ausgerech-
net der heilige Bonaventura, der Ordensgeneral der Franziskaner, der
zu feinen Lebzeiten Joachim heftig bekimpft hatte, preift ihn nun im
Paradies als Mann, ,,der mit Prophetenblick des Geifts begabt war®.
Daf} in religiéfen und politifchen Ueberzeugungen zwifchen Dante
und den Spiritualen eine ftarke Verwandtichaft beftand, dariiber kann
kein Zweifel herrichen. Und zwar ift es das revolutionire Denken bei
den Spiritualen, das Dante anzieht. Diefe bekdmpften leiden{chaftlich
die laxere Richtung des Ordens, die Konventualen und deren Be-
{chiitzerin, die romifche Kurie, Ubertino da Cafale fithrt im ,,Arbor
vitae crucifixae Jesu” (1305) aus: ,,Chriftus hat vollkommen arm gelebt,
Regel und Geift des heiligen Franziskus verpflichten feine Jiinger zur
Nachahmung diefer vollkommenen Armut, daher ift fowohl die laxere
Richtung der Konventualen als das diefe befchiitzende Papfttum ein
Abfall von Chriftus. Jacopone da Todi, ebenfalls ein Spiritualer,
nennt Dantes und der Spiritualen Hauptgegner, den Papft Boni-
faz VIII., {chlankweg einen ,,neuen Luzifer®,

Es mufl betont werden, daf} es nicht die fanfte, innige Frommig-
keit des heiligen Franziskus ift, an die wir heute bei der Geftalt
diefes Heiligen zu denken pflegen, die Dante angezogen hat — ob-
wohl fein Herz auch dafiir weit offen war —, fondern die revolutio-
nire ‘Haltung, die {chon bei Franziskus, noch mehr aber bei {einen
Nachfolgern, den Spiritualen, zum Ausdruck kam. Vofller hat mit
Recht gefagt, dafl es Dante von Grund auf mifiverftehen hiefle, wenn
man die franziskanifche Frommigkeit als die wahre Seele feiner Dich-
tung preifen wollte. Mit dem Herzen eines Franziskus {chriebe man
kein Inferno. Nirgends habe fich die fittliche Strenge Dantes von dem
poetifchen Pantheismus der franziskanifchen Myftik ankrinkeln laffen.
Ja, es {cheine fogar, als habe der Dichter an einer beftimmten Stelle
der Gottlichen Komddie einen meifterhaft verhiillten Vorwurf gegen
den Heiligen erheben wollen: Inf. XXVII, 112—123, Dante begegnet
dort dem alten, durch feine Verfchlagenheit bekannten Condottiere
Guido von Montefeltro, der zwei Jahre vor {einem Tode Franziska-
ner wurde und {o feine Seele wohl hitte retten kdnnen, wenn nicht

581



Bonifaz VIII mit dem Verfprechen vorheriger Abfolution feinen Rat
eingeholt hitte, um feine Feinde, die Colonna, zu befiegen, Guidos Rat,
viel zu vcrfprcchen und wenig zu halten, ‘fihrte zum Ziel. Guido

erzihlt: :
»Dann, als ich ftarb, kam meinethalb Eranziskus,
mich abzuholen. Doch ein {chwarzer Engel
entgegnet’ ihm: ,Lafl los und prell mich nicht!
Hinab mufl er mit mir zu meinen Knechten,
weil er den Rat, den tiickifchen, gegeben.

Seit jenem Spruch bin ich ithm auf der Spur,

Wer nicht bereut, der ift nicht freizufprechen.
Bereun und Tun zugleich geht auch nicht an,
dieweil der Widerfpruch es nicht erlaubt.”
Weh mir! Es war ein f{chreckliches Erwachen,

als er mich faflte mit dem Wort: ,Vermutlich
entging dir meine Schirfe in der Logik‘.“

Man kann nicht cine Siinde bereuen, die man erft begehen will.
Daher ift die Abfolution durch Bonifaz VIII, — die an fich nicht in
Frage geftellt wird — ungiiltig, da ihr die Vorausfetzung fehlt: die
Reue, Da Guido an diefe Logik nicht gedacht hat, glaubte er fich von
feiner Sunde freigefprochen und ftarb mit feiner unbereuten Todfiinde.
Logik ift aber auch nicht die flarke Seite des heiligen Franziskus, da
er fonft nicht gekommen wire, um Guidos Seele in Empfang zu neh-
men. Bei Dante gibt es keinen weichlichen Gefiihlsiiberichwang, kein
Schwelgen in religiofen Phrafen von Ver{ohnung und Vergebung, wo
nichts zu verithnen und zu vergeben ift. Bei ithm ift die Religion
nicht dazu da, um als Opium das Volk emzufchlafern nein: er ift
niichtern und wachfam und — logifch. Weil er die revolutionire
Radikalitit der Botichaft Jefu fpurt find gerade die revolutionir
Denkenden unter den Franziskanern, die Spiritualen, {eine Bundes-
genoflen,

Die immer mit ciner aullerordentlichen Hefligkeit vorgetrage-
nen Anklagen gegen die Pidpfte ziehen fich wie ein roter Faden
durch die ganze Gotiliche Komodie. Schon unter der erften Schar
von Verdammten, der Dante im Inferno begegnet, den Lauen und
Gleichgiiltigen, die fich in threm Leben weder zu einer guten noch zu
einer béfen Tat aufraffen konnten, den Neutralen, von denen Vergil
fagt: ,Mitleid (d. h. das Purgatorio) und Gerechtigkeit (d. h, das
Inferno) verachten fie”, und dann: ,,Schau und geh voriiber”, und
die Dante in echt evangelifcher Haltung (,,Oh daff du warm oder kalt
wireft, aber da du lau bift, will ich dich aus{peien®) verachtet: {chon
bei diefer Schar befindet fich ein Papft: Coeleftin V. (Ueber diefen
Eremitenpapft, der die Hoflnung der Spiritualen auf Durchfiihrung
des Armutsideals und der franziskanifchen Reformation zu erfiillen
fchien und dann durch feine freiwillige Abdankung den erbittertften
Gegner der Spiritualen, Bonifaz VIIL., auf den Papftthron brachte,

582



mufSte der Zorn Dantes befonders groﬁ {fein.) Und die letzten Worte,
die Beatrice im Paradifo an Dante richtet, beziehen fich darauf, daf}
Papft Clemens V., der die Pline des von Dante fo {ehr erfehntcn und,
geliebten deutfchcn Kaifers Heinrichs VII, zum Scheitern gebracht
hatte, bald in der Holle bei Bonifaz VIII, eintreffen wiirde. Und
swilchen diefen beiden Stellen werden immer wieder Pipfte und
Geiftliche gebrandmarkt, Der ganze 19. Gefang des Inferno ift fiir die
Simoniften, die mit geiftlichen Dingen Handel getrieben haben, be-
ftimmt, Es wird gefchildert, wie dic Simoniften mit- dem Kopf nach__
unten in Felslochern ftecken, wihrend ihre Fiifle, von Flammen
beleckt, heftig in der Luft zucken. Drei zeitgenoififche Pipfte hat
Dante in daslelbe Loch gefteckt, fo dafl der Nachfolger, der kopf:
lings hineinftirzt, feinen Vorganger hinuntertaucht: Nikolaus III.,
Bonifaz VIII. und Clemens V. Man ftelle fich diefe Kiihnheit vor,
wie diefe drei hdchften Wiirdentriger, von denen ja zwei im Jahre
1300, in dem Dante feine Reife durch das Jenfeits ausfithrt, noch am
Leben waren, ,,an den Fiifflen gebraten und dann in ihrem Loche ein-
gepokelt werden (Vofller). In einer geéwaltigen Strafrede geiflelt -
Dante das Streben der Pipfte nach weltlichem Befitz: Inf. XIX, 104

_ bis 114: ,,Durch eure Habgier ift die Welt verdiftert,
ihr ftiirzt die Guten und erhebt die Bdfen.
Euch Hirten meinte-der Evangelift,

als er die Hure auf den Waflern {ah,

die mit den Konigen der Erde buhlte,

die hochgeborene mit fieben Hiuptern,

und mit zehn Hornern wohl behiitete,
{olang ihr Gatte noch die Reinheit liebte.
Aus Gold und Silber macht ihr einen Gott
wie echte Gotzendiener, nur dafl jene

vor Einem knien und ihr vor Hunderten

Die fogenannte Konftantiniiche Schenkung, von der ja Dante noch
nicht wuflte, dafl fie eine Falichung der Kirche war — es ift nicht
auszudenken, welche Worte er gebraucht hitte, wenn er es gewuf3t
hitte —, ift {chuld an der Verweltlichung der Kirche, Dante ift fich -
der Kithnheit feiner Worte wohl bewuflt (Vers 88/89):

Ob ich zu weit gegangen bin, ich weif} nicht,
als ich nach meiner Tonart ihm entgegnete:

und 148 fich von Vergil daher die Wahrheit und Notwendigkeit fei-
ner Worte noch befonders bezeugen (Vers 118/120):

Mein Fithrer war, ich glaub es, einverftanden,
denn freundlich laufchte er die ganze Zeit
dem echten Ton in meinen ftarken Worten.

Gerade damit will er wieder betonen — wie fchon in der Szene mit
Filippo Argenti —, daf nicht perionliche Rachfucht, fondern die gott--

583



liche Rechtsordnung ihn treibt. Noch im Paradifo wiederholen fich
immer wieder die Anklagen gegen die Geiftlichen, nun nicht mehr
von Dante f{elbft erhoben, fondern Geiftlichen felbft in den Mund
gelegt: zuerft Folquet von Marfeille, dem Troubadour und {piteren
Bifchof von Touloufe (Par. IX, 127-——-142) dann dem heiligen Petrus
Damiani (990—1072), der Dante ganz befonders naheftand, da auch
er zu feiner Zeit den Klerus wegen {einer Habgier gegeiflelt "und dem
Kaifer das Recht und die Pflicht beigelegt hatte, als fittlicher Refor-
mator in kirchliche Angelegenheiten exnzugrexfen (Par. XXI, 127 bis
135), dann dem heiligen Benedikt, der die Weltlichkeit der Mdnche
brandmarkt (Par, XXII, 73—96) und {chlieflich dem heiligen Petrus
felbft, der eine pathetifche Strafrede gegen {feine Nachfolger die
Pap{’ce hile (Par. XXVII, 19—66).

In der Frage der Beﬁtzloﬁgkelt der Kirche kommt in der Gott-
lichens Komddie, wie Vofiler gezeigt hat, neben der franziskanifchen
Richtung auch noch jene andere zu Worte, die fich auf Ambrofius
(»Kirchenbefitz ift das Vermégen der Armen“) auf fittliche Refor-
' matoren wie Petrus Damiani und Bernhard von Clairvaux ftiitzen
konnte und auch von Thomas von Aquino vertreten wurde. Diefe
erblickten in der Kirche eine Inftitution, die die Ungerechtigkeit des
Privateigentums ausgleichen follte, indem fie diefen Raub an den
Armen durch Gefchenke an die Armen d. h. Almofen, erfetzte.
Die Almofen gelten in der m1tte1alterhchen Ethik nicht als ein mit-
leidiges und frommes, fondern als ein {elbftverftindliches und ge-
rechtes Werk, Die Kirche verwaltet und verteilt unter die Armen die
Giiter, die ihnen von Rechts wegen gehoren. Hier ift alfo noch nicht
»das Recht im Miftloch der Gnade erfduft worden* (Peftalozzi), Nach
diefer Auffafflung war das Kirchengut heilig und unantaftbar, und
wehe den Geiftlichen, die es fiir ihre eigenen Zwecke verwendeten!
So {pricht der helhge Bonaventura von den kirchlichen Einkiinften,
dem Zehnten, als dem Eigentum der Armen (Par. XII, 93), und der
heilige Benedikt predigt (Par, XXII, 82—84):

»Denn was an Gut die Kirche auch verwahrt,
den Armen, die in Gottes Namen flehn,
nicht Vettern oder Schichern gar gebiihrt’s.”

Achnliche Gedanken Zuflert Dante auch in {einer Schrift ,,De
Monarchia® (Buch II, Kapitel 12, und Buch III, Kapitel 10). Viel
firker tendierte er aber nach jener fich auf ]efus die Apoftel und
die Kirchenviter berufenden Richtung, die von den Spiritualen ver-
treten wurde und véllige Armut fiir die Kirche forderte. Wenn es
auch in der Theorie ziemlich gleichgiiltig fein mochte, ob die Kirche
iiberhaupt keinen Befitz hatte oder nur Durchgangsﬁanon und Ver-
teilerin von Befitz war, in der Praxis {chlof die zweite Moglichkeit
grofle Gefahren in fich, wie das Schickfal des Franziskanerordens ge-

584



~zeigt hatte, Diefer {paltete fich gerade wegen der Frage der Befitz-
lofigkeit. Derjenige Papft, den Dante im Inferno bei den Simoniften
trifft, Nikolaus III., entichied im Jahre 1279, dafl den Franziskanern
zwar nicht der Beﬁtz, woh] aber der Nieflbrauch irdifcher Giiter er-
laubt f{ei, womit die alte Regel der Armut praktifch aufgegeben war.
Es ift intereflant, fich die Frage vorzulegen: Wie hat die Kirche,
. wie haben ihre offiziellen Vertreter auf Dante reagiert? Es muf} zu
ihrem Lobe gefagt werden, dafl fie in keiner Weife gegen die Gott-
liche Komédie vorgegangen {ind. So ftark war eben damals doch die
- allgemeine Kritik an den Mififtinden der Kirche und fo ftark auch
- die Einficht, dafl man wohl unter{cheiden miiffle zwiichen der Lehre
und der Politik der Kirche, Schlechter ergangen als der Gottlichen
Komédie ift es aber Dantes Schrift ,,De Monarchia®, die 1329, alfo
8 Jahre nach Dantes Tode, von der romifchen Kurie 6ffentlich ver-
brannt wurde. Aber bei diefer Schrift, in der die klare Trennung von
geiftlicher und weltlicher Gewalt gefordert wurde, handelte es fich
~um ein politifches, kein religicfes Buch, und feine Bekimpfung war
daher auch eine politifche, keine dogmatlfche Maflnahme, Aus ,,De
Monarchia® geht hervor (Buch III, Kapitel 3), daf} die Bibel die al-
leinige Grundlage der Kirche ift. Wie Vossler gefagt hat, hatte aber
auch der ftrengfte Katholik zu Dantes Zeit nichts dagcgen einzu-
wenden. Erft das Tridentiner Konzil hat fich unter dem unmittelbaren
Eindruck der Reformation von der Gefahr diefer Lehre iiberzeugt
und der Bibel die kirchliche Tradition als gleichberechtigt an die Seite
geftellt. Erft jetzt, 1554, wurde ,,De Monarchia® auf den Index ge-
fetzt — 5 Jahre fpdter wurde die Schrift in Bafel zum erften Male .
in deutfcher Sprache gedruckt —, von dem fie erft durch Leo XIII., der
ein grofler Dante-Verehrer war, entfernt wurde, Vossler hat mit Recht
gefagt: ,,Der hiftorifch Denkende mufl fich klar machen, daff nicht
Dante zum mittelalterlichen Kirchenglauben, fondern daf} die moderne
katholifche Kirche zu Dante in Wider{priiche geraten ift.”

Dantes Stellung zum Staat

Dantes Ziel, fiir das er kimpft und leidet, ift die menichliche
Gemeinichaft, die ,,Humana civilitas®, wie er es nennt, Wie um deren
geiftliche Ausdrucksform, die Kirche, fein Denken unabliffig kreift,
fo auch um ihre weltliche, den Staat, fowohl in feiner Form als ita-
lienifche Stadtftaaten wie auch als das diefen iibergeordnete ,,romifche
Kaifertum deuticher Nation*. Men{chliche Gemeinichaft ift fiir Dante
nur moglich, wenn Friede herrfcht, und diefer hat zur Vorausfetzung,
dafl der ganze men{chliche Bereich eine einzige Herr{chaft, eine Mo-
narchie ift. Als Ideal ichwebt Dante der Zuftand in der Bliitezeit des
romifchen Imperiums vor, als die Segnungen der ,,Pax Romana* die

585



‘damals bekannte Welt erfiill.tcn, wie es feitdem nicht mehr der Fall
war.. Daher {chaut Dante mit {ehnfiichtigen Augen nach dem r6mi-

{chen Kaifer deuticher Nation aus, den Italien feit dem Tode Fried-

richs II. nicht mehr gefehen hatte, In diefer Haltung begegnet fich

Dante nicht nur mit Petrus Damiani, der zweihundert Jahre friiher

den deutichen Kaifer als fittlichen Reformator erfehnt hatte, fondern

auch mit den Spiritualen, die ebenfalls ithre Hoffnung auf den Kaifer
fetzten, und fiir die Rudolf von Habsburg, Adolf von Naffau und
Albrecht 1. pflichtvergeffene Herrfcher waren, die den Garten des

Reiches, Italien, verwiiften lieflen. Dante erhebt in der Gottlichen
‘Komddie fcharfe Anklagen gegen Italien, das wie ein ft6rrifches Rof}

den Kaifer nicht im Sattel dulden wolle (Purg. VI, 76—r123).
Unter dem Eindruck feiner Verbannung entftand Dantes Schrift

,,Convivio®“, in der er feine politifchen Erfahrungen in einer Staats-

T

lehre zufammenfafit, die {chon in groflartigem Schwung die politifche
Lehre der Gottlichen Komddie und feiner Schrift ,,De Monarchia“

- vorwegnimmt. Es heiflt dort (Buch IV, in der Ueberfetzung von -

Spoerri):

»Da nun aber die menfchliche Seele fich nicht begniigt mit begrenztem Befitz-
tum, fondern nach dem weiteren Erwerb diirftet, wie wir es aus Erfahrung wiflen,
fo entftchen Zwiftigkeiten und Kriege zwifchen den Reichen, welche dann die
Stidte heimfuchen und durch die Stidte die Nachbarichaften und durch die Nach-
barfchaften die Hiufer und durch die Hiufer den Menfchen, und fo wird die Gliick-

feligkeit vernichtet, Darum mufl die Welt befreit werden von diefen Kriegen und

thren Urfachen, und das kann gefchehen dadurch, daff der ganze menfchliche Be-

- reich eine Monarchie, das heifit eine einzige Herrfchaft fei und einen Herrfcher

habe, welcher Herr{cher, da er alles befitzt und nichts mehr wiinfchen kann, die
Konige in den Grenzen ihrer Reiche zuriickhalten wird, fo dafl Frieden unter ihnen
herricht, in welchem Frieden die Stidte ruhn und in diefer Ruhe die Nachbar-
{chaften fich lieben und in diefer Liebe die Hiufer ihren Unterhalt finden, und fo
wird der Menfch gliicklich. Denn dazu ift er geboren.* |

Es {chien, als ob fich Dantes Traum erfiillen follte?)., Im Oktober
1310 iiberfchritt Heinrich VII., Kénig von Deutichland, den Mont
Cenis, um fich in Rom die Kaiferkrone zu holen, gerufen von Papft
Clemens V. Vielleicht hat nie ein Fiirft fo rein und echt das alte
Ideal einer friedlichen kaiferlich-pipftlichen Weltherrichaft, das Ideal
eines Petrus Damiani,der Spiritualen und Dantes, im Herzen getragen
wie diefer fromme, kirchliche, ritterliche, gerechte und edelgefinnte
Graf von Luxemburg. Dante jubelt ihm entgegen und fchleudert in
fieberhafter Aufregung drei lateinifche Briefe, einen an die Fiirften
und Volker Italiens,.einen an die Florentiner und einen an den Kaifer

felbft in die Oeffentlichkeit. Gerade Florenz war die Seele des Wider-

ftandes gegen den Kaifer und umgarnte ihn mit einem Netz von
 Faden, die zwifchen Philipp dem Schonen von Frankreich, Robert
-von Neapel und Clemens V., der bald ein Gegner des Kaifers ge-

%) Fiir das Folgende vgl. Vossler, a.a.O.

586



worden war, hin- und herliefen. Mit Mihe erzwang fich Heinrich
die Kaiferkrone in Rom, vergeblich belagerte er Florenz, und als er
fich mit erneuten Kriften und mit den beften Ausfichten zum Feldzug
gegen Robert von Neapel riiftete, ereilte thn am 24. Auguft 1313 zu
 Buonconvento der Tod. Fiir Dante war diefer Schlag feit dem Tode
Beatrices und der Verbannung aus Florenz der dritte und vielleicht
{chwerfte, Eine Erinnerung an diefe Tage, in denen er fich nach dem
Tode fehnte, find vielleicht die Verfe Purg. XXIV, 76—81:

» Wie lang mein Leben wihrt, ich weifl es nicht.

Doch, wenn mir auch der Heimgang nahe ift —

mit meinem Wauniche bin ich {chon am Ufer. ' @
‘Denn meine Stadt, wo ich zum Leben kam,

fteige tiefer Tag fiir Tag von ihrer Hohe

und {chickt fich an zu einem béfen Ende.*

Seinem Kaifer aber weift er den Platz an der hochften Stelle des
Paradiefes, in der Himmelsrofe vor dem Angefichte Gottes, wo auch
er {elbft fich feinen Platz denkt, an (Par, XXX, 124—148)

Unter dem Eindruck des gefchelterten Romerzuges Heinrichs VII.
{chreibt Dante ,,De Monarchia®, eine Art nachtraglich oder gleich-
zeitig ent{tandenen Kommentar 2ur Gotelichen Komdodie, wo er feine
Staatslehre noch einmal ftreng wiffenfchaftlich darftellt, Dort finden
fich folche ehernen Sitze wie: ,,Der allgemeine Friede ift von allen
Dingen, die auf unfer Gliick hinzielen, das befte, Folglich haben wir
als das nichfte Mittel, durch welches man dahin gelangt, wohin wie
auf einen Endzweck alle unfere Titigkeiten gerichtet find, den all-
gemeinen Frieden erkannt.” ,Die Welt ift am beften beftellt, wenn
die Gerechtigkeit in ithr am michtigften ift.” ,,Das Men{chenge{chlecht
befindet fich im beften Zuftande, wenn es moglichft frei ift.

Man wiirde Dante nicht gerecht, wenn man bei {einer Staatslehre
das Hauptgewicht auf den deutichen Kaifer legen und damit auch die
Staatslehre felbft als etwas fchon zur Zeit ihrer Entftehung, d. h.
zur Zeit der' Entftehung der europiifchen Nationalftaaten, veraltetes
ablehnen wiirde. Um was es Dante ging, und was daher mit Nach-
druck hervorgehoben werden muf, ift ,,die Befreiung der Welt von
den Kriegen und ihren Urfachen®, was nur moglich ift, ,,wenn der
ganze menfchliche Bereich eine einzige Herrfchaft ift*. Um diefes
Ziel zu erreichen, konnte Dante zu {einer Zeit gar keine andere Mog-
- lichkeit fehen als einen Herr{cher, ,,der die Konige in den Grenzen
ihrer Reiche zuriickhalten wird, {o dafl Frieden unter ihnen herr{cht®.
Diefes Ziel, nicht das Mittel miiffen wir fehen, um Dantes Leiftung
~ wiirdigen zu kénnen. Und ift unfer Ziel nicht das gleiche gebheben,
wenn fich auch die Mittel gewandelt haben? Was Dante von einem
Kaifer erwartet hat, erwarten wir von einer durch die freien Men-
fchen aller Volker gefchaﬁenen internationalen Organifation,

Und fogar dafiir finden fich bei Dante fchon Anfitze, worauf

587



neuerdings befonders hingewiefen worden ift"*). In feinen Gedanken
iiber die menfchliche Gemeinfchaft ift auch der Kaifer nicht das letzte
Wort Dantes. Als es dem Kaifer nicht mehr gelingt, Ordnung zu
{chaffen, und der Papft den Kaifer verrit, ftiirzt vor den Augen
Dantes das Geriift der m1ttelalterhchen Ordnung, beftehend aus d1efen
beiden Inftitutionen, von denen er als autoritdtsgldubiger Menfch des
Mittelalters das Heil erhofft hatte, zufammen. Jetzt tritt im Zufam-
menbruch der kaiferlichen und pdpftlichen Autoritit der gewdhnliche
Menich hervor, der nicht mehr das Heil von einer traditionellen In-
ftitution erwartet, Auf dem Gipfel des Purgatorio hilt Vergil an
Dante gine Abichieds- und Weiherede, die mit den Worten [chliefit,
die na.cg Spoerri ,,wohl das Kiihnfte* find, ,,was je ein mittelalterlicher
Menich zu fagen wagte” (Purg. XXVII, 139—142):

»Erwarte Lehre nicht noch Wink von mir,
denn frei, gefund und avfrecht ift dein Wille,
und Irrtum wir es, jetzt ihn noch zu ziigeln.
Du fei dein eigner Kaifer und dein Papft!*

»Aus alledem ergibt fich die Folge, dafl der Menich unmittelbar
zu Gott ift, dafl keine Inftitution feine gottgegebene Freiheit unter-
driicken kann, dafl alfo das letzlich ent{cheidende Element der
men{chlichen Gemeinfchaft der einfache Biirger, der Laie ift. Mit
Dante, der einem Laien die hochften Fiihrergewalten des Papftes und
des Kaifers iibertrigt, beginnt die Miindigwerdung des Menichen an
{ich, das Zeitalter der Humanitit.” (Spoerri.)

Man hat Dante einen ,,unverbefferlichen Utopiften”, einen ,,po-
litifchen Schwiarmer® genannt (Vofiler), Er ift kein Realpohmker ge-
wefen fondern ein Idealpolitiker, So wie er gelehrt hat, hat er auch
als Politiker gehandelt und gelitten. Nie hat er aufgehort mit tiefem
 Ernft und unerbittlicher Strenge den Menichen die Wahrheit zu {agen,
eine Wahrheit, die nicht er konftruiert hatte, fondern die er in der
Rechtsordnung Gottes fand. Nur darum konnte er {o unerbittlich fein,
wenn es darauf ankam. Das ift {eine Bedeutung fiir jede Zeit und je-
den Men{chen, der fich tiefer mit ihm befchiftigt: dafl er ein Bundes-
genoffe und vertrauter Freund im Kampfe fiir die Wahrheit ift,

Leonhard Ragaz

Von Schalom Ben-Chorin, Jerufalem,

Leonhard Ragaz war ein Chrift — aber gerade deshalb war er
ein Freund der Juden. Er wufite, daf} er, dafl das Chriftentum fein
Beftes Ifrael verdankt; er wuflte fich mit feiner weltzugewandten
Frommigkeit dem Judentum innig verbunden.

19) Fiir das Folgende vgl. Spoerri, a.a.O.

588



	Dante als religiöser Sozialist (Fortsetzung) : Dantes Stellung zum Eigentum ; Dantes Stellung zur Kirche ; Dantes Stellung zum Staat

