Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 39 (1945)

Heft: 12

Artikel: Wie Ube ich die Nachfolge Christi?
Autor: Hurlimann, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

feine Briider. Sein Glanz, der Glanz Gottes, geht auf jeden von ihnen
aus, Er fillt auch auf den Geringften und auch auf den Verlorenften.
In ihm, aus ihm konnen wir jenes Wohlgefallen am Menichen {chop-
fen, aus dem wir die Welt des Gottes- und Menichenrechtes, die Welt
der Gerechtigkeit und des Friedens erhoffen, erwarten und aufbauen
_ konnen. Immer wieder {chépfen wir, ermiidet, enttdulcht, vielleicht
angeekelt oder verbittert, aus ihm Kraft, Mut und Freudigkeit dazu.

Und fo ftellt uns Weihnachten nicht bloR mit feiner Dreiheit die
groflen und ent{cheidenden Forderungen und Fundamente fiir die neue
Erde vor Augen, fondern auch die Moglichkeit ihrer Verwirklichung,
fogar ihre Verwirklichung felbft in Chriftus, der da war und der da
kommt, der aber auch if. Leonhard Ragaz.

Wie iibe ich die Nachfolge Chrifti?

Wenn wir uns die Frage ftellen, wie wir die Nachfolge Chrifti iben
konnen und follen, dann 1ift uns dabei klar, daf8 es fich hier um etwas
fehr Wichtiges, ja Ent{cheidendes, handelt. Denn es befteht gar kein
Zweifel, dafl Chriftus die Nachfolge zum Kriterium macht dafiir, ob es
zu einem echten Anfchluf} an ihn und feine Sache gekommen ift, Es ift
ihm daran gelegen, daff man mit thm einen Weg gehe, dafl man ihn
begleite und dabei fei, wenn’s darauf ankommt. Jeder andere Anfchluf}
an ihn, der nicht fo ganz fichtbar und greifbar ift, der {ich begniigt mit
“einer blof} gefiihlsmifligen Bindung, mit einer gewiflen Sympathie oder
Bewunderung oder fchlieflich auch mit einer tiberichwinglichen Ver-
herrlichung, 1ft nicht vollgiiltig und {iberzeugend. Es geniigt auch nicht,
dafl man etwas rein objektiv, lehrhaft, ganz Richtiges iiber ihn weifl und
fagt und dafl man, geftiitzt auf diefes Wiflen, fich {elber einen Anteil
an feiner Perfon und feinem Werk zufpricht. Man muf} auch ein Recht
haben dazu, man mufl es erworben haben, Man kann daran nur Teil-
haber fein, wenn man alles mit ihm teilt, feinen Weg und {einen Kampf.
Man muf} auch wirklich an feiner Seite gehen,

Und zwar ift es ein hochit kithner Weg: der Weg Gottes und {eines
Reiches. Es ift der Weg Gottes durch die Welt, der da markiert werden
foll, des Gottes, der fich ftindig neu, ftindig vorwirts{chreitend, offen-
baren will. Nicht im Verborgenen, nicht in einer geheimen Lehre der in
tiefere Erkenntnis Eingeweihten, fondern {chopferifch will er fich offen-
baren, in das Sichtbare und Greifbare hinein, in einer neuen Kreatur, in
einem neuen Leben, in einem neuen Verhiltnis zwifchen den Men{chen -
und einer neuen Ordnung unter ihnen. Nicht in einer Gottesvorftellung,
die Gott fefthalten, das Schopferifche in ein Statifches verwandeln will,
die das Unbegrenzte, Lebendige, Kommende, in einen Rahmen zu pre{-
{en und zu fixieren fucht. Nicht in einer Vorftellung von Gott, die, {o
tief und gewaltig fie in der Stunde ihrer Geburt erlebt werden mag,

624



doch unabwendbar verblaffen muf}, die Fiille des Lebens doch auf die
Dauer nicht zu faflen vermag und nur noch kiinftlich, gewaltfam am
Leben erhalten und qualvoll durch die Jahrhunderte gefchleppt wird,
lingft zum Feind und Tod: alles Lebens geworden. Chriftus offenbart
den Gott des hereinbrechenden Reiches, der lebendig ift und bleibt und
ftindig neues Leben weckt. Er ift der Gott der als ewig-ichSpferifcher
uns begegnet und dem wir im Ewig- Schopfemfchen, in Geift und Waht-
heit, dienen. Er ift der Ewige, und das heifit nicht der unverriickbar ftill-
ﬁ:ehende der ruhende Gott, fondern der, deflen Wahrheit in neuen
Aeonen immer grofier, immer gewaltiger, mit immer ftirkerer Intenfitdt
fich offenbart, bis der letzte Feind iiberwunden und Gott alles in
allem ift.

An der Perfon Chrifti offenbart fich der Gang des Reiches Gottes,
fein Lebensweg ift identifch mit dem Weg des Reiches, in ihm ift es
gegenwirtig, in ihm kdmpft und fiegt, ftirbt und auferfteht es. Die Sta-
tionen {eines Lebens find die Stationen des Reiches. Diefem genahten,
anbrechenden Reiche der Gottesgerechtigkeit mitzudienen, mit unferem
Dalfein Zeichen feiner Gegenwart und feines Kommens, feines Kampfes
und auch feines Sieges zu {ein, dazu fordert er uns auf mit feinem Ruf
zur Nachfolge,

Wie aber iibe ich fie? Wir kénnen darauf nicht eine bequeme Ant-
wort geben, die uns ein fiir allemal aller Fragen und Note enthebt, kein
Rezept, fondern nur eine Antwort, die uns erft recht wieder hineinfiihrt
ins Fragen, ins Irren und in die ﬁ:andlge Notwendigkeit, unfere einmal
eingenommene Haltung zu iiberpriifen und zu korrigieren. Denn die
Antwort lautet: ,,Die Nachfolge Chrifti kann ich nur iiben in volliger
Freiheit.” Es gibt hier kein Schema, keine Schablone, keine Gleichfchal-
tung, keine verpflichtende Tradition oder Konvention, kein Geleife, das
fiir mich {chon gelegt ift. Es gibt auch keinen irgendwie privilegierten
Beruf, der das Monopol oder auch nur irgend einen Vorrang hatte in
der Verwirklichung der Nachfolge. In jeder Titigkeit, in jeder Stellung
kann und foll ich die Gelegenheiten wahrnehmen, das Gottesrecht in die
Dinge diefer Welt ecinftrémen zu laflen, das alles Tun, auch das
{cheinbar profane, rein weltliche, heiligt und auch dem {cheinbar ganz
geringen in einem groflen Zufammenhang eine unermeflliche Be-
deutung gibt. Es gibt keinen Beruf, der einen zwangsldufig zu dem
Bruder hinfiihrt, der am Wege hegt, man kann in jeder Tdtigkeit ihn
fehen oder ihn iiberfehen. Es gibt da nur die Freiheit, darum auch die
uneingefchrinkte perfonliche Verantwortung dafiir, wie ich die Nach-
folge verftehe und iibe, Irgend eine Entfchuld‘igung, mit der ich diefer
unendlichen Freiheit auszuweichen verfuche, wird nicht angenommen.
Ich darf mich meiner vélligen und allemlgen Verantwortung nicht ent-
{chlagen wollen, nicht aus Angft vor den Gefahren diefer Freiheit, in
der ein Mifigriff jederzeit moglich ift, weder aus einem men{chlich
begreiflichen, aber unftatthaften Bediirfnis nach Anlehnung, nach Sicher-

625



heit oder Bequemlichkeit, noch aus perftnlicher Verpflichtung und
Dankbarkeit gegeniiber einer beftimmten Sache oder Perfon, Ich darf
diefe Freiheit auch einem anderen nicht erfparen oder rauben, indem
ich ihm meinen Weg und meine Art aufdringe,

Das bedeutet nicht das Ueberwuchern eines extremen religiéien
Individualismus, daf} wir als geiftige Einfiedler und Eigenbrodler in der
Welt haufen. Es bedeutet, daff ich meinen eigenen Weg habe, aber
diefer Weg wird mich ficher zufammenfithren mit Menfchen, von denen
ich zu lernen und zu empfangen habe, mit andern Men{chen gleicher
Gefinnung, mit denen in gegen{eitiger Anregung und Austauich zu leben
eine Notwendigkeit und eine Bereicherung bedeutet, oft genug auch eine
Kritik und eine Korrektur meiner eigenen Art mit fich bringt. Er wird
mich hineinfithren in eine Gemeinichaft, vielleicht auch in allerhand
Bewegungen, Men{chengruppen und Organifationen, die ein Gottesrecht
vertreten. Es bedeutet-auch gar nicht, daf ich folche Annzherungen auf
jeden Fall nur mit allem Vorbehalt und aller Vorficht ausfiihren {oll,
um mir nichts zu vergeben, Nein, es kann wohl fein, daf} ich im Dienft
einer folchen Sache gerade meine Form der Nachfolge finde, Aber ich
diene ihr in Freiheit, ich bin ihr nicht verkauft und ausgeliefert. Ich
diene nicht der Organifation als folcher, fondern dem Gottesrecht, das
in ihr lebt. Wenn ich eines Tages feftftellen miifite, dafl diefe Bewegung
ithr Gottesrecht endgiiltig verraten und verkauft hat, wenn ich ihr nur
- noch dienen konnte um den Preis, mich felber beliigen zu miiflen, dann
bin ich frei. Und dann mufl ich mich auch frei machen.

Das bedeutet wieder nicht, dafl ich wiahlerifch und anfpruchsvoll
von einer Sache zur andern flattere, ohne es irgendwo zu einer ernft-
haften Bindung und Hingabe kommen zu laflen, um mich jederzeit ohne
Schmerzen wieder 16fen zu konnen. Aber wenn ich fehen muf}, daf}
eine Sache hoffnungslos erftarrt und entartet ift, daf} aber anderswo
Leben aufbricht, dann ift dort mein Platz, Das ift dann nicht Oppor-
tunismus und Treulofigkeit, fondern Treue, gerade auch gegeniiber der
nun verlaflfenen Sache, nimlich zu der Gotteswahrheit, die in ihr lebte
und von der fie lebte und um deretwillen allein fie Lebensrecht hatte —
wobei ich freilich auch nur ruhigen Gewiflens {ein darf, wenn ich ihr
vorbehaltlos und mit meinem Beften gedient habe, es nun aber nicht
mehr tun kann, weil es nicht mehr angenommen wird. So wie es {elbft-
verftindlich ift, dafl ich einer untergehenden, einer wvorliufig unter-
gehenden Sache, die aber das Gottesrecht auf ihrer Seite hat und es nicht
preisgibt, die Treue halte und fie nicht verlafle, fondern da das Kreuz
auf mich nehme und auf die Auferftehung warte, auch wenn mich das
zeitweilig in die Zwangslage einer gewiflen Untitigkeit verfetzen f{ollte,
die aber dann befler ift als eine Betdtigung um jeden Preis. Es gibt auch
eine Nacht, in der man nicht wirken kann, Um eine Illuftration zu
geben: Der Mann, der nach dem Einbruch des totalitiren, alle andern
Moglichkeiten unterdriickenden National{ozialismus fich nun halt die-

626



fem zur Verfiigung ftellt, vielleicht in der Berechnung, dort irgend-
welche pofitiven Elemente férdern und ihn ldutern zu konnen, der hat
nicht nur fich {elber in unverzeihlicher Weife getduicht, vielleicht wil-
lentlich getduicht, fondern er hat Verrat begangen.

In Freiheit, haben wir gefagt, gilt es, feinen Weg zu {uchen, aber
in voller Fre1he1t auch fich felber gegeniiber, den Weg der Wahrheit
und nicht der per{tinlichen Neigungen, damit nicht die Freiheit zu
einem Vorwand werde fiir blofle Willkiir und Eigenwilligkeit, Man
mufl auch {ehr riickfichtslos fein konnen gegeniiber fich felber, frei
gegeniiber der eigenen, natiirlichen Veranlagung, frei von Bedenken,
die der Riickficht auf die eigene Perfon, auf die eigene {oziale Stellung
entipringen, frei von Angft vor moglicher Belaftung durch Mifiver-
ftindnis, Unverftand und Béswilligkeit von Seiten der Umwelt, womit
klar ift, daf} es fich nicht um eine fiir immer erlangte, zum geﬁchertcn
Befitz gewordene Freiheit handeln kann, fondern nur um eine unter
Kimpfen flets neu zu erringende.

Man mufl aber auch mit niichternem Blick feine eigenen Schranken
erkennen und in Rechnung ftellen. Man darf nicht zur Vergewaltigung
feiner felbft {chreiten, Es mag Formen der Nachfolge geben, die mir —
moglicherweile nur vorldufig, aber zum mindeften jetzt — nicht zu-
ginglich {ind und an die ich mich nicht herandringen foll. Man hiite
{ich vor aller Macherei, mit der man nur die Wahrheit kompromittieren
wiirde und die auch gar nicht notwendig ift. Das will nicht fagen,
dafl man nichts wagen foll, vielleicht gar unter Furcht und Zittern
wagen {oll, aber niemand wolle mit Gewalt ein Univerfalnachfolger
{ein, fondern er lebe nach dem Maf des Glaubens, das ihm
zugeteilt ift, auch wenn es ihm {ehr diirftig vorkommt gegeniiber dem,
was andere haben, was andere zu {chopfen und offenbar auch in ithrem
Leben aktiv werden zu laflen verftehen. Solche Menichen follen einem
nicht ein Vorwurf fein, fondern nur eine Mahnung, ein Hinweis auf
die eigene Kleinheit und die Grofe der Wahrheit. Man muf nicht mit
einer Wagenladung Glaubens gleich an taufend Moglichkeiten der Nach-
folge herantreten, fondern an die nichftliegende mit dem Senfkorn des
Glaubens — das Ueberraichende an ihm ift, wenn es nur mit Ernft und
Aufrichtigkeit und Wagemut zuhandengenommen wird, dafl es
wichft, dafl es aber organifch auf eine gefunde Weife wichft
und fich verzweigt, dafl es ja keimhaft die ganze Fiille der Wahrheit
in fich birgt und zur Entfaltung bringen wird. Es gibt auf diefe Weife
immer ein Wachstum, fogar ein {iberrafichendes, unvermutetes,

Da es kein Schema gibt, ift die Nachfolge auch nicht zu fuchen in
der Imitation, der Nachahmung Jefu und {einer Apoftel in ihrer Er-
{cheinung, ithrem Verhalten und Auftreten. Es ift einzurdumen, daf}
innerhalb der volligen Freiheit auch diefer Weg noch méglich und dafl
er in wahrhaft grofler Weife {chon befchritten worden ift. Aber man
mufl wohl beifiigen, dafl es {chon einer auflerordentlichen Vollmacht

627



und einer auflerordentlichen Gabe an Geift bedarf, damit man dabei
nicht auf eine geiftlofe Kopie oder gar auf eine Karikatur herauskommt.
Schon die Zufleren Umftinde und Gegebenheiten werden hier Halt
gebieten. Was einem Franziskus méglich war, das war wohl eher etwas
Einmaliges und auch Damaliges; er ift eine Erfchemung, die fich nicht
ohne weiteres in unfer fo ganz anders geartetes Erdreich verpflanzen
liflt. Man kann fich {chwer vorftellen, dafl ein {olcher Verfuch unter
uns in Vollmacht erfolgen konnte, es ift zu vermuten, daf er eher den
Eindruck von etwas Abfonderlichem oder auch Idylhfchem machen
wiirde als den einer Tat von aufriittelnder, mitreiflender revolutio-
nirer Kraft,

Es {pricht aber auch noch ein tieferer Grund dagegen, jener erwihnte
dynamifche, nicht ftatiiche Charakter der Wahrheit. Keiner der Grofien
im Reiche Gottes hat jemals gemeint, es miifle nun fiir alle Zeiten
unabinderlich in den Bahnen, in den dufleren Formen weitergehen, die
er vorgezeichnet hat, fondern fie haben immer auf die Moglichkeit, ja
Notwendigkeit einer Entwicklung, eines Fortichreitens hingewiefen, So
auch Jefus felber, wenn er fagt: ,,Wer an mich glaubt, der wird die
Werke, die ich tue, auch tun und wird grofiere als diefe tun.*

Wir werden das nicht fo verftehen, dafl wir an perfonlicher Grofle
oder Bedeutung ihn jemals iibertreffen konnten, da reden wir ja nicht
einmal von irgend einer Gleichheit. Daf die grundfatzlich ent{cheidende
Tat fiir alle Zeiten er getan hat, dafl er die Weltenwende bedeutet,
dariiber befteht auch keine Diskuflion, Aber feine Tat mufl fich noch
fichtbar auswirken ins Grofle. Es wird ungefdhr {o zu verftehen {ein,
dafl der Kampf um das Gottesreich neue Formen annimmt, grofere,
auch wildere, die aber damit auch verheiffungsvollere find, ‘dafl Aus-
emanderfetzungen welche vorerft mehr im Verborgenen, prmz:plcll
angebahnt waren, aktuell werden in einer Art, dafl ihre weltumipan-
nende Bedeutung viel unmittelbarer einleuchtend wird, dafl Entichei-
dungen viel {chneller fallen und in groflem Mafiftab {ich auswirken,
daf die ganze Entwicklung des Reiches fich belchleunigt, daf} grofle
Siege rafch errungen werden. Damit ift aber auch eine neue, in diefem
Sinn groflere Haltung erforderlich. Die alten Schlduche halten den
neuen Wein nicht mehr.

Diefer auf Weltumfaflung zielende, kosmifche Charakter des Got-
tesreiches ift {iberhaupt bei der Frage nach der rechten Nachfolge {ehr
zu beachten, Es geht gegen kosmifche Michte, gegen die Herr{cher diefes
Aeons. Chriftus troftet nicht iiber den jammervollen Zuftand diefer
Welt hinweg, er Offnet auch nicht ein Hintertiirchen, durch das der
Einzelne fich in eine private Geborgenheit zu flichten vermag, Sein
Trachten geht auf Welterneuerung, Weltiiberwindung und Welterlo-
fung. Es geht um ein neues Leben, das aber nicht einfach in Theorie
oder Gefiihl beftehen darf, fondern ganz real fein {oll, zu deflen Zu-
ftandekommen es aber eben auch neuer Lebensmﬁglichkeiten und Le-

628



-

bensbedingungen bedarf, neuer Vorausfetzungen fiir das Leben, einer
neuen Welt, die von den Dimonen gereinigt ift, nicht mehr in Ver-
fuchung fithrt, nicht zum Gotzendienft zwingt, nicht den Einzelnen
ganz ungeachtet {eines perfonlichen Strebens in eine kollektive Teufels-
und Todesordnung hineinbannt, welche alles illuforifch macht, was in-
dividuell geglaubt und gekimpft wird.

Wir verkennen den Wert und die Notwendigkeit der perfonlichen
Freiheit des Einzelnen von Gier, von falfcher Leidenfchaft und Lafter
nicht, im Gegenteil, um fie geht es uns ja, dafl fie moglich, daf fie wirk-
lich werde. Gerade aus dem Streben nach dem Reiche Gottes und feiner
Gerechtigkeit erwichft uns immer wieder die Erkenntnis von der Not-
wendigkeit diefer Freiheit, werden wir auch immer wieder zur per{on-
lichen Bufle gedringt. Im For{chen nach den Urfachen von fo viel Un-
wirkfamkeit unferes Kampfes werden wir immer wieder auch zu der
Antwort gefithrt werden, dafl man mit unreinen Hinden und unreinem
Herzen den Berg Gottes nicht befteigt,

Es gibt gewifl den Typus des polternden Weltverbefferers, der fich
felber noch nie erkannt hat in feiner Fragwiirdigkeit. Diefer Typus ift
natiirlich eine Gefahr fiir uns. Man muff thm aber nicht {agen, er folle
zuerft einmal bei fich {elber Ordnung {chaffen, wobei es dann gar leicht
darauf herauskommt: Ueberhaupt blof bei dir! Man muff ihm fagen,
daf} er feine Aufgabe tiefer, mit gréflerem Ernft anpacken foll,

Es gibt ndimlich auch das Gegenbeifpiel, und es ift nicht erfreulicher,
den Men{chen, der bei allem perfonlichen Training fich in immer gréfRere
Blindheit und Verftocktheit hineinverrennt, Es hatte zum Beifpiel
durchaus nichts Erhebendes, ein bei beftimmter Gelegenheit unter Be-
rufung auf die ,,chriftliche” Verpflichtung zu ,,abfoluter Wahrhaftig-
keit® abgelegtes, formliches Glaubensbekenntnis anzuhéren: ,,Ich glaube
halt an Adolf Hitler, ich glaube an das deutfche Volk, auch an das
deutiche Blut“. Die ,,abfolute Wahrhaftigkeit in allen Ehren, fie ift
ficherlich eine Forderung an uns alle, aber wenn fie nichts anderes zu
Tage fordert, dann wirkt fie nicht mehr erbaulich.

Wer zum Beifpiel perfonliche Freiheit von aller Mammonsbefefien-
heit anftrebt und predigt, im Uebrigen aber es vollig unbefchwert als
gegeben und {elbftverftandlich hinnimmt, daf er in einer umfaffenden
Mammonsordnung ausgeprigtefter Art lebt, in einer auf Profit bafie-
renden Wirtf-chaf%sordnung, der ift eigentlich noch ahnungslos, und
deflen Seele ift noch nicht erwacht zur Erkenntnis der Wahrheit, Wer
aber einfieht, dafl man in Wahrheit nicht Gott dienen kann und dem
Mammon, dem muf} es unertriglich werden, daff die Menf{chen ja dem
Mammon dienen miiffen, dafl {ie verdammt find dazu, in einer Ord-
nung zu leben und an ihr teilzuhaben, die den Einzelnen miflbraucht,
.demiitigt, verdirbt, zugrunderichtet, er fei Ausgebeuteter oder Aus- .
beutender,

629



Dem Emzelnen Selbftlofigkeit in feinem perfonlichen Leben nahe-
zulegen, ihn aber zugleich unwiderfprochen oder fogar ausdriicklich
einem kollektiven nationalen Egoismus zu {iberantworten, das ift Heu-
- chelei. Vom Einzelnen Liebe, fogar Feindesliebe zu fordern ihn aber
zugleich einer Macht aushefern die ihn mifbraucht zu einem koloffalen
Hafleswerke, zum Rauben, Sengen, Schinden und Té6ten, das heifdt
Miicken feihen und Kamele ver{chlucken, Eine Weltordnung anerken-
nen, die mit Naturnotwendigkeit fithrt zu Unrecht, Elend, Mord und
Krieg und dann meinen, Gott ein Plitzchen verichaffen zu kﬁnnen in der
Seele des Einzelnen, ohne dafl in diefer Seele zum mindeften ein Proteft
erwacht gegen diefe Gefangen{chaft in einer Ordnung des Teufels, das
ift Illufion, Diefe Seele, in der ein Proteft nicht erwacht, ift ja un-
empfindlich fiir die Wahrhelt tot fiir Gott. Chriftus hilt es ent{chieden
nicht mit denen, die meinen, diefen Proteft ddmpfen und bekdmpfen zu
miiflen, er hilt dafur daf} es gelte, ihn zu wecken,

Wir kénnen daher die Nachfolge auch nicht auffaffen als blofle
intenfive Wohltdtigkeit, die darauf ausgeht, einige der {chlimmften
Wunden, welche diefe Welt {chldgt, zu lindern. Schon darum nicht, weil
fie im Allgeme:nen eine ganz und gar ungcfahrhchc Sache ift, Wir
wollen gar nicht darauf eingehen, dafl es auch fehr fchlimme Formen
der Wohltitigkeit gibt, Die {ind eine Entartung, die nicht notwendig
ift und um deretwillen die Sache an fich nicht angefochten werden kann,
Selbftverftandlich ift Liebestdtigkeit in vielen Fillen notwendig und oft
genug das erfte Gebot, zweifel% s hat fie auch grofle Werke gelchaffen,
die aller Anerkennung wert {ind und die uns befchimen. Aber es fehlt
ihr, wenn fie nichts weiter ift, das revolutionidre Element, es eignet ihr
etwas Stagnierendes, {ie tendiert eher auf Aus{chnung mit diefer Welt.
Sie ift im Grunde eine Offenbarung der Ungerechtigkeit und Unerloft-
heit diefer Welt, will aber oft eher verdecken als aufheben, Sie kann
eigentlich nur mit {chlechtem Gewiflen geiibt werden, ift eine Anklage
gegen den Gebenden, gibt fich aber oft genug eher als Recht-
fertigung. Ja, fie kann direkt ein Interefle erzeugen daran, daf}
Not beftehe und beftehen bleibe. Man kann zum Beifpie] beobach-
ten, dafl der Gedanke der Altersverficherung gerade in gewiffen from-
men Kreifen auf befonderen Widerftand ft6f8t, indem man dort argu-
mentiert, Liebestitigkeit {ei eine Domine der Kirche, eine Kirche miifle
folche unbedingt ausiiben, der Staat nehme ihr aber immer mehr jede
Moglichkeit dazu weg, indem er fich in Gebiete eindringe, die ihn gar
nichts angehen. So gelangt man von der verabfolutierten Liebestitigkeit
geradezu zu einem Dogma von der notwendigen, unentbehrlichen Un-
erloftheit der Welt. |

- Wir wollen diefen ganzen Sachverhalt in einem konkreten Beifpiel
an uns herantreten laflen, das nicht crfunden ift, indem wir uns einen
Soldaten vorftellen, der im Dienft ein Brot entwendct um es nach
Haufe zu ichidken. Seine Tat kommt aber aus und der Fehlbare muf

630



zur Rechenfchaft gezogen werden, Was foll ich nun, wenn ich ein Nach-
folger Chrifti fein will, zu* diefem Manne fagen? Ich kann ihn mit
nachdriicklichem Strafernft daran erinnern, dafl es ein heiliges Gebot
gibt: ,,Du {ollft nicht ftehlen!” und dafl es daran gar nichts zu riitteln
und zu markten gibt. Ich kann ihm zureden, fein Unrecht einzufehen
und zu bereuen. Ich kann ihm klar machen, daf er feinen Kameraden
das nicht allzu reichlich bemefiene Brot gefchmailert hat, Ich kann an
feine Einficht appellieren, dafl fo etwas doch einfach nicht geht der
Konfequenzen wegen, denn wohin kdme man, wenn jeder eigenmichtig
zur Selbfthilfe {chreiten wollte? Ich kann, um ein Uebriges zu tun, thm
auch finanziell beiftehen, damit feine Frau daheim wenigftens fiir einige
Zeit Brot kaufen kann.

Das alles kann ich tun, und das alles ift nicht falich, ift notwendig,
aber wenn es alles ift und ich nun beruhigt bin, dann ift es falfch, Das
alles ift unrecht, wenn es nicht kommt aus einem groflen Erfchrecken
tiber diefe Welt, in der ein fonft unbefcholtener Menfch in Ver{fuchung
kommt, das Brot fiir {eine Familie zu ftehlen. Ich kann mit fauberem
Gewiflen fein Unrecht nur beim Namen nennen und es ablehnen, wenn
ich ihm bezeugen darf: ,Mit der ganzen Leidenfchaft meiner Seele
fetze ich mich ein fiir eine neue Welt, in der du das nicht mehr notig
haft, ich will es zum mindeften von jetzt an tun. Du follteft aber mit
mir kimpfen und diefen Kampf nicht kompromittieren oder {abotieren
durch ein Unrecht, denn dadurch leifteft du felber deinen Tribut zur
Feftigung und Verewigung diefes Zuftandes der Ungerechtigkeit.*

Ich darf den Menfchen nicht allein in feiner perfonlichen Schuld
{ehen, ich muf} ihn auch {ehen als das Opfer der Michte, die mit ihm
ihr Spiel und ihr Gefpott treiben. Diefe Welt, die der Nihrboden ift
fiir Stinde, Lafter und Elend, die gehdrt auf die Anklagebank. Thre
Verderbtheit mufl mir da in erfter Linie aufgehen, ihr {oziales Unrecht,
der Krieg, der die Manner aus den Familien in den Kriegsdienft treibt
* und den Angehorigen zu Haufe das Brot raubt, fie miiffen angegriffen
und {iberwunden werden, anders kann ich die Bitte: ,,Fiihre uns nicht in
Verfuchung!“ nicht mehr aufrichtigen Herzens beten,

So werde ich hineingedringt in die groffen {ozialen und politifchen
Auseinanderfetzungen unferer Zeit, in den Kampf um Gerechtigkeit
und Frieden. Es ift {chwer einzufehen, wie ich heute {oll Nachfolge
iiben konnen, indem ich an diefen Fragen vorbeigehe. Sie {ind geradezu
zum Priifftein geworden. Die Art der Anteilnahme wird verfchieden
fein. Der eine findet feine Berufung und feinen Platz zuvorderft, in
aller Oeffentlichkeit, mitten im heiflen Kampf, der andere mehr in der
Stille, innerlich ringend, betend und glaubend, aber nicht weniger von
ganzem Herzen beteiligt und nicht weniger zur Enticheidung bei-
tragend. Es wird alle Formen geben, fie brauchen und erginzen einander,
aber es wird ein Kampf, ein Geift {ein. ,

Der Kampf wird bei aller Mannigfaltigkeit etwas Einheitliches fein.

631



Er wird und foll bei jedem Einzelnen das Charakteriftifche der Kamp-
fesweife Chrifti an fich tragen, damit zu erkennen ift, dafl er in der
Nachfolge Chrifti gefiihrt wird, Was ift nun das Charakteriftifche an
feiner Kampfesweile, welches ift fein Weg zur Erringung der Freiheit
fir das Menf{chengefchlecht? Sein Weg ift paradox und zutiefft und
unerhort revolutionir in einer Weife, wie man es nicht ein zweites mal
erlebt hat. Er geht den Weg des Verzichtes, des radikalften aller Ver-
zichte: er verzichtet auf Gott, auf das, was man je und je unter Gott
verftanden, bei thm gefucht und aus der Vereinigung mit ihm fich ver-
{prochen hat: irgend ein Hinausgehobenwerden iiber das allgemeine
Niveau, irgend eine Bewahrung vor dem allgemeinen Schickfal, irgend
ein Reichwerden gegeniiber der {chreienden Gottesarmut diefer Welt,
die Gewiflheit und das Erleben einer Diftanz zu der in troftlofer Fin-
fternis und Blindheit dahinvegetierenden Mafle der Men{chheit. Er ver-
zichtet darauf und taufcht es ein gegen die Solidaritit mit diefer Mafle,
mit diefem verlorenen Gefchlecht, Er geht zu ihnen, er wird ihnen
Bruder, er macht ihr Schickfal zu feinem eigenen, Hier wird deutlich,
was er von einem Nachfolger erwartet. Es geht in gar keinem, auch
nicht in einem allerfeinften Sinne mehr um irgend ein Dirigieren, um
irgend ein Verfiigen iiber ein Menfchenmaterial, auch nicht in einem
fehr wohlwollenden Sinne, Es geht um die {chlechthinige Solidaritit mit
diefen Menichen, die gar kein Material {ind, um die Solidaritit des
Hohen mit dem Niedrigen, des Gerechten mit dem Schuldigen, des
Starken mit dem Schwachen, des Gefunden mit dem Kranken, Es geht
um die Solidaritdt des Gliicklichen mit dem Ungliicklichen, des Reichen
mit dem Armen, des Geborgenen mit dem Verlorenen, des Anerkannten
mit dem AusgeftofRenen. Es geht um die Solidaritdt, die alles ablegt, was
diftanziert, jeden vermeintlichen oder wirklichen Vorzug, jedes Vor-
recht, ohne zu unterfuchen, ob es zu Recht oder Unrecht beftehe, Chri-
ftus geht zu den Armen, zu den Verlorenen, zu den Ausgeftoflenen.
Nicht um fie den Abftand fiihlen zu laflen, fondern um fie erleben zu "
laffen, dafl kein Abftand ift. Er kommt als einer von ihnen, als ihr
Bruder.

In diefer Solidarifierung wagt er den hochften Einfatz, er gibt fich
felber preis. Wenn jetzt nicht diefem Men{chengefchlecht geholfen wird,
wenn es jetzt nicht hiniibergerettet wird aus den Schatten des Todes in
die Welt des Lichtes, in das Reich Gottes, dann hat er verloren und ift
felber verloren. Diefer Weg fithrt ans Kreuz, als der letzten, vollen
Offenbarung, Beftitigung und Bezahlung diefer Selidaritit. Sein Nach-
folger muf bereit fein, zu bezahlen fiir die Freiheit der Welt, in der
er dann aber auch feine eigene Freiheit gewinnt.

Diefer Weg fiihrt aber auch — er allein — zur Auferftehung, zum
Sieg. Denn diefe Solidarifierung mit dem Verlorenen ift zugleich tieffte
Solidarifierung mit Gott, ift Eintritt und Aufnahme in die Gottes{ohn-
{chaft. Sie ift der Weg zur Auferftehung, zu Phngften, zur Belebung

632



und Sammlung und Vereinigung all diefer Zerfireuten und Verlorenen,
zur Wiederbringung aller Dinge zu Gott,

Nicht im Befitz, nicht im materiellen, nicht im geiftigen, nicht im
moralifchen Befitz ift Gortt, fondern in den Armen, in denen, deren
Lebensrecht verkiirzt ift, in den Vergeflenen, Verftoflenen, in denen,
deren Men{chenrecht zertreten wird. Es ift fein Recht, das dort iiber-
fehen und verleugnet wird. Zu ihnen geht uns Chriftus voran, und
damit fithrt er uns zu Gott. In ihnen, die aus dem Kreis und oft "tiber-
haupt aus dem Blickfeld der Bewahrten und fich gegenfeitiz An-
erkennenden herausgefallen {ind, in thnen wartet das Gottesrecht, das
verlorene und immer wieder vergeblich gefuchte. In ihnen wartet es
darauf, dafl es entdeckt und anerkannt werde, das Gottesrecht, das
lautet: Einheit, Gemeln{chaf’c Bruderichaft, Solidaritit. In den Alten,
die in Not und Sorge leben, in ihnen wartet es. Es wartet in den Ver-
triebenen und Hexmatlofen, in den Entrechteten, es wartet in den
unter dem ftindigen Druck einer ungeficherten Exiftenz Lebenden, es
wartet in den in unwiirdiger Abhingigkeit Gehaltenen, es wartet in
den vom Krieg feelifch und leiblich Verheerten, in allen denen, die
moglicherweife von neuem Krieg bedroht find. Es wartet auf die, die
fich zu ihm bekennen, es ans Licht heben und ihm zum Siege ver-
helfen, Es wartet auf die Nachfolger Chrifti, Otto Hiirlimann.

Ein Revolutionsbuch”

Zu den entfcheidenden Wegweifern unferer Zeit gehdrt nach mei-
nem Urteil Max Picard. Ich brauche den Ausdruck ,,Fihrer nicht nur
darum nicht, weil er mifibraucht und mir ohnehin widerwirtig ift,
fondern auch aus einem der Sache angemeflenen Grunde: Ein Fiihrer
gebt — geht voraus und wir folgen ihm nach, Picard aber flebt, {o
wie ein Wegweifer im Gebirge oder in pfadlofer Ebene fteht. Wir
bewegen uns auf ihn zu; befler noch: wir ftoffen auf ihn. Er geht nicht,
aber er tritt hervor, Und zwar tritt er hervor in dem Mafle, als aller-
lei Wege und Pfade oder andere Orientierungspunkte fich verlieren, So
tritt Picard hervor und wird Wegweifer in dem Maﬁe, als nicht nur
Freud, fondern ‘auch Marx — um nur diefe zwei zu nennen — fich
Verlleren, vor dem letzten Abgrund und dem hochften Aufftieg ver-
fagen. Und er bezeichnet die letzte und ent{cheidende Revolution: die
Bewegung von einer in der letzten Tiefe von Gott losgekommenen
Welt auf Gott zu.

Denn das ift das Thema aller bisherigen Biicher Picards, Bisher
freilich mehr auf der negativen Linie: {ie zeigen im Ganzen mehr den
Weg, der von Gott abfiihrt, als den, der zu ihm hinfiihrt, Das erfte

1y Max Picard: Hitler in uns {elbft. Verlag Eugen Rentfch, Erlenbach-Ziirich.

633



	Wie übe ich die Nachfolge Christi?

