
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 39 (1945)

Heft: 10

Artikel: Von Optimismus und Defaitismus : Teil I und II

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Optimismus und Defaitismus
Wahrlich, ich fage euch: Wenn ihr Glauben habt eines
Senfkorns groß, fo fprechet ihr zu diefem Berge: „Hebe
dich von hier weg dorthin!" und er wird fich wegheben
und nichts wird euch unmöglich fein. Matthäus 17, 20.

Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben.
Markus 9, 24.

I.
Verehrtefter Herr Profeffor! '' 27' ep em er I94*"

Sie find auf die Bitte einer Leferin hin, ausführlich auf die Tatfache
und das Problem der Atombombe auch vom religiöfen Boden aus zu
fprechen zu kommen, freundlich eingegangen. Das ermutigt mich, nun
auch meinerfeits mit einer Bitte zu kommen, und auch ich bin ficher,
daß ich es im Namen von nicht wenigen Lefern tue.

Ich knüpfe auch an das Problem der Atombombe an und frage: Ift
Ihre Auffaffung derfelben nicht doch etwas zu optimiftifch? Sie erklären

fogar, daß Sie diefelbe „begrüßen". Zwar tun Sie das in einem
ganz beftimmten Sinne und ich glaube, Sie nicht falfch zu verftehen —
aber ift das nicht doch zu viel? Ill diefe Atombombe mit allem, was fie
bedeutet, nicht doch in erfter Linie etwas Böfes? Ift fie nicht eine furchtbare

Bedrohung? Kann etwas Gutes mit ihr verbunden fein?
Aber ich bitte Sie nicht, nochmals von der Atombombe zu reden,

wenigftens nicht in Form einer religiöfen Betrachtung. Sie haben Ihr
Wort darüber gefagt, und ich begreife es, wenn Sie nun nicht fofort
ein zweites dazu fagen können oder wollen. Es ill vielmehr ein
allgemeines Problem, über das ich Sie befragen will: Sind Sie nicht
überhaupt in Ihren Erörterungen zur allgemeinen Weltlage (im Gegenfatz
zu denen über die fchweizerifche Lage!) etwas zu optimiftifch? Ill diefe
Lage nicht doch viel dufterer, viel gefahrdrohender, viel weniger
verheißungsvoll, als Sie diefelbe auffaffen und darftellen? Ich habe doch
oft diefen Eindruck. Und ficher flehe ich damit nicht allein. Wäre es

nicht, zum Zwecke einer Verftändigung mit diefer Art von Lefern, gut,
wenn Sie fich über diefen Punkt äußerten? Vielleicht ift es fchon etwa
gefchehen, aber es fchiene mir trotzdem noch wünfchenswert.

In der Hoffnung, daß meine Bitte, in welcher etwas wie ein
Vorwurf zu liegen fcheint — aber fo ill fie nicht gemeint —, Ihnen nicht
läftig falle, danke ich zum voraus für ihre allfällige Erfüllung und
grüße Sie herzlich. Bn nachdenklicher Lefer.

II.
Ober-Aegeri, 28. September 1945.

Mein verehrter unbekannter Lefer!
Ich -fitze in meinem kleinen, trauten Zimmer im Erholungsheim

zum Lutisbach, wo ich Erholung von fchwerer Krankheit fuchen

48.1.



muß und blicke auf den Aegerifee unter und vor mir, der bei
Regen, wie jetzt, oder bei Sonnenfchein, wie letzte Woche, immer gleich
herrlich ill, gleich rätfelhaft tief und gleich feftlich hell, immer gleich
ruhig und gleich lebendig bewegt — überlegend, ob ich Ihre Bitte
erfüllen foil und kann. An fich tue ich das herzlich gerne; denn nichts ift
mir, dem Redaktor, lieber, als eine folche Zwiefprache mit dem Lefer
über die in den „Neuen Wegen" behandelten oder auch über andere
in ihren Bereich fallende Themen. Ich fürchte nur in diefem Falle, daß
ich, wenn ich Ihnen antworten foil, Dinge fagen muß, die ich in den

„Neuen Wegen" auch fchon gefagt habe, vielleicht mehrfach fchon
gefagt habe. Wenn Sie das in den Kauf nehmen wollen und weil ich
hoffen darf, dass die andern Lefer damit auch einverftanden feien, will
ich trotz meinem Bedenken Ihre Bitte erfüllen. Denn abgefehen davon,
daß gerade jetzt auch viele neue Lefer da find, welche nicht wiffen, was
in den „Neuen Wegen" fchon gefagt worden ill oder nicht, ill auch in
folchen Dingen Wiederholung, wenn fie nicht zu monoton ill, wün-
fchenswert, ja notwendig. Gerade in unferen vergeßlichen und
zerstreuten, fagen wir: betäubten Tagen. Auch ift es ja fo, daß gewiffe
Probleme fich immer neu ftellen und nicht mit einem Schlag, auf
einmal und für immer, gelöft find.

Alfo mein Optimismus! Immer wieder muß ich es ablehnen, wenn
ich zu mir fprechen höre: „Ich bewundere Ihren Optimismus." Ich
antworte immer wieder: „Es ill nicht Optimismus, was mich zu meiner
Beurteilung der Weltlage veranlaßt; ich bin überhaupt kein Optimist."

Denn was heißt: Optimismus? Was heißt Optimift? Unter
Optimismus verfteht man doch eine Denkweife, für die von vornherein alles

gut ift und das Böfe fozufagen nur ein Flecken an einem hellen Bilde,
ein Nebelgebilde, das über eine fonnige Landfchaft kommt, aber diefe
nicht dauernd verdunkeln kann, und ein Optimift ill ein fo gearteter
Menfch, daß er fozufagen nur ein Auge hat für die Helligkeit des

Bildes und für die Sonne, welche die Nebel bald vertreiben wird. Ein
folcher Optimismus liegt mir fern, ein folcher Optimift bin ich nicht.
Leider und gottlob! Leider! Denn folche optimiftifche Naturen haben
etwas Liebenswertes, und dies befonders in der heutigen Welt, wo fie
fo feiten find, wie gewiffe edle Blumen feiten find. Sie find gut und
fehen darum gern und leicht das Gute an Menfchen und Dingen; fie
find erfreuend und fchön wie jene feltenen Blumen; und fie find auch
glücklich — folange es dauert! — Peffimiften aber find unerfreulich;
fie verbreiten Schatten und Kälte und fie find zahlreich wie Neffeln oder
Difteln am Wege. Leider gehöre ich nicht zu diefen fchönen, guten und
harmlofen Menfchen. Ich bin von Natur eher eine Schattenpflanze, bin
ein fchwerblütiger Graubündner, habe von Kindheit an viel Hartes,
Dunkles und fpäter gar viel Böfes, fehr Böfes, erfahren, von Menfchen
und von Dingen. Das Gute zu fehen, ill in gewiffer Beziehung gegen
meine Natur. Ich empfinde diefe Tatfache als Mangel, ja fogar als

482



Fehler. Und doch bin ich dankbar, daß ich kein Optimift bin. Denn
das berechtigte zum Mißtrauen gegen meine Art, die Dinge zu fehen.
Man dürfte dann annehmen, ich hätte eben kein Auge für die Kehrfeite
der Dinge, fähe eben den Schatten nicht, hätte keinen Sinn für die
Möglidikeit und Wirklichkeit des Böfen.

Nein, fo ill es nicht! Und man hüte fich auch vor dem Irrtum, daß
der Glaube an das Reich Gottes, der mich trägt und mein Urteil
beftimmt, Optimismus fei. Er ift eher das Gegenteil. Optimismus ift ein
Zug jenes Liberalismus, der in der Welt von vornherein die Verkörperung

des Guten, Wahren und Schönen erblickt, etwa im Sinne des
Idealismus eines Leibnitz oder Hegel, auch etwa eines Schleiermacher,
oder, mehr religiös gefprochen, der in der Welt den unmittelbaren
Ausdruck des allmächtigen, allweifen, allgerechten und allgütigen göttlichen
Willens erkennen zu muffen glaubt. Das ill allerdings die außerhalb
der „pofitiven" Dogmatik allgemein übliche, aus der Aufklärungszeit
flammende Art, die eine richtige Orientierung des Denkens über Gott
und Gottes Walten fo furchtbar erfchwert und gegen die fall unmöglich

aufzukommen fcheint. Aus diefer* Auffaffung ftammt dann die
Enttäufchung an Gottes Weg und Walten, das falfche Fragen: Warum?
und Wozu? und am Ende der Zweifel, der Unglaube, der Defaitismus,
der ja bei der heutigen Lage der Dinge die fall felbftverftändliche
Kataftrophe diefer Denkweife bildet. Daß diefe Denkweife mit der Wurzel
ausgerottet werde, durch einen andern Unterricht, im weiteften Sinne
diefes Wortes, die Predigt eingefchloffen, ill eine der dringlichften
Notwendigkeiten, ill ein Hauptftück der Revolution Chrifti. Das ill nur
durch den Glauben an das Reich Gottes möglich! Diefer aber ift — ich
wiederhole es — alles eher als bloßer Optimismus. Wohl fchließt er
den Glauben an den Einen, allmächtigen, allheiligen, allgerechten und
allgütigen • Gott ein, welcher die Welt durch fein Wort, aus feinem
Willen, auf fein Ziel hin gefchaffen hat und fchafft, welcher über fein
Werk geprochen hat und fpricht: „Siehe, es ift alles fehr gut", aber
diefer Glaube kennt auch den Abfall und Fall, er kennt auch das
Gegenreich, er kennt die Verderbnis der Schöpfung durch die Entfernung

von Gott, durch den Abfall, der, wie die Schöpfung, nicht bloß
eine vergangene und einmalige Tatfache ift; er fieht neben der Herrfchaft

Gottes auch die Herrfchaft jenes Gegenreiches, er fieht nicht in
allem Sein und Gefchehen eine unmittelbare Offenbarung von Gottes
Sein und Tun, fondern fieht auch deffen Kampf mit dem Gegenreich.
Der Gott des Reiches ill nicht eine die Welt erklärende und verklärende
Idee — er ill Ifrael, der Kämpfer-Gott, und fein Reich ill ein werdendes
Reich. Wir aber, wenn wir ihn verftehen, find nicht Optimiften, die
überall fchon das Gute als vorhanden fähen, fondern Mitkämpfer und
Mitarbeiter Gottes, die es im Bunde mit ihm erft noch herauskämpfen
und herausarbeiten follen und wollen. Die Denkweife des Reiches
Gottes ill kein Monismus, weder ein optimiftifcher des Guten noch ein

483



peffimiftifcher des Böfen, fondern ein Dualismus des Kampfes zwifchen
Gut und Böfe, deffen Ziel der Monismus des Guten ill, worin das Reich
Gottes endgültig gefiegt hat und Gott Alles ill und in Allem. Das
Dunkel, das Rätfei, die Verftörung ift für folche, die an das Reich
glauben und auf das Reich warten, die, um die herrliche Löfung der
Bibel zu brauchen, „auf den Herrn harren", nicht etwas Unverftänd-
liches, etwas, worüber ihr Glaube an Gott irre werden, wenn nicht gar
fcheitern müßte, fondern eher das Selbftverftändliche, das Gegebene,
aber etwas, das mit Gott bekämpft werden muß und mit Gott
überwunden werden kann und wird. Und glauben Sie mir, lieber Lefer: Ich
meine perfönlich von den Dämonen und ihren Fürften immer wieder
etwas erlebt zu haben, und mein Ausblick ift, trotz dem neuen Himmel
und der neuen Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt, als Ziel, doch

apokalyptifch, d. h. er rechnet zwar mit gewaltigen Durchbrüchen de»

Reiches, aber auch mit furchtbaren Durchgängen.
Es ift, lieber Lefer, nicht Optimismus, was mein Urteil über das

Weltfein und Weltgefchehen im Großen wie im Kleinen beftimmt. Ich
gebe ohne weiteres zu, daß man die Dinge auch anders fehen kann, als
ich es tue. Man kann mit einem rein menfchlichen, rein verftandes-
mäßigen, rein vom Gegebenen ausgehenden Urteil ihren Sinn anders
auffaffen oder überhaupt keinen Sinn darin erblicken. Man kann darin
nur die „andere" Seite fehen: die Tendenz zum Böfen hin, um es kurz
zu fagen. Wenn ich es anders halte und halten muß — denn ich halte
es nicht nach Laune und Willkür fo, weil mir das Gute lieber ill als
das Böfe, aus dem heraus, was die Angelfachfen „wishful thinking",
Wunfehdenken, nennen —, fo ill der Grund hiervon der: Es kommt
für mich zu den rein menfchlichen und rationalen Faktoren, die ich in
den Dingen und Gefchehniffen erkenne, und die fcharf und genau zu.
erkennen ich mir die größte Mühe gebe, noch ein Etwas, und diefes
Etwas ill von entfcheidender Art. Was ill diefes Etwas? Es ift etwas
furchtbar Einfaches. Diefes Etwas befteht darin, daß ich an Gott glaube,
und zwar an den Gott des Reiches, den lebendigen Gott der Bibel, der
nicht eine bloße Idee ift, welche die Welt erklärt und verklärt, oder ein
fchönes Licht, das auch plötzlich erlofchen kann, fondern eben ein
kämpfender Gott, ein Gott, welcher die Revolution auf ihn felbft zu,
auf fein Reich zu ift, welcher nicht ein ruhender Gott ift, der die Welt
gefchaffen hat, daß fie bleibe, wie fie ift, oder vergehe, fondern ein
Gott, der in immer neuen Taten, die feine Offenbarung find, die Schöpfung

weiter und zur Vollendung führt. Diefes Etwas, das zu allem
hinzukommt und deffen Sinn von Grund aus verändert, ill der Glaube
an den Gott, der das Gute will, der mit der Welt feinen Plan hat, der
über und in den Dingen und Gefchehniffen waltet und mit allen, auch
mit den böfen, die er umwendet, feinen Willen erfüllen und das Reich
der Gerechtigkeit auf Erden erbauen will. Was man irrigerweife meinen
Optimismus nennt, ift einfach der Glaube an diefen Sinn, der eben das

484



Walten Gottes in und über den Dingen bedeutet, noch einmal kurz
gefagt: der Glaube an Gott. Das ift der Zufatz, der zu meiner Betrachtung

der Dinge und Gefchehniffe kommt; das ill das Gewicht, das in
die eine Waagfchale, die des Guten, kommt, diefes unter Umftänden
kleine, faft unfichtbare oder auch ganz unfichtbare Gewicht, das, in die
Waagfchale des Guten gelegt, diefe zum Sinken bringt, auch wenn fie
ganz leer fcheint und in der andern ganze Berge des Böfen liegen. Es
ift eine einfache Sache. Oft trägt fie den Namen Dennoch!

Aber Sie antworten mir wohl: „Haben denn die Andern, die Sie
Defaitiften nennen, nicht auch den Glauben an Gott?"

Ich antworte, fo paradox es klingt, mit einem entfchiedenen Nein.
Sie haben ihn nicht, infofern und foweit fie Defaitiften find. Defaitismus
— oder wenn Sie wollen Peffimismus — als Grundhaltung und Glaube,
wirklicher Glaube im Sinne der Bibel (nicht bloß im Sinne der
Dogmatik), gehen nicht zufammen. „Wer da glaubt, der fliehet nicht."

Genauer gefehen verhält fich die Sache fo — und damit komme ich
auf eine Tatfache, die ich vor nicht langer Zeit hervorgehoben habe,
zurück —, daß jene Andern fchon das haben, was man Glauben an Gott
nennt, fo gut oder mehr als ich, aber der Unterfchied ift der: fie haben
den Glauben an Gott auf der einen Seite, auf der andern aber das davon
ganz unabhängige Urteil über die Welt mit ihren Faktoren. Diefe
beurteilen fie rein nach menfchlichen und rationalen Gefichtspunkten. Sie
wenden ihren Glauben auf fie nicht an. Sie betrachten und behandeln
fie, als ob Gott nicht wäre, als ob nur diefe weltlichen Faktoren den
Lauf der Dinge beftimmten. Und dann gelangen fie zum Zweifel, zum
Unglauben, zum Defaitismus. Immer wieder ftoße ich auf diefen
Sachverhalt. Ich begegne ihm fogar bei Menfchen, die wahrhaftig vom
Walten des lebendigen Gottes und feines Reiches etwas wiffen. Auch
fie haben diefes Wiffen auf der einen Seite und auf der andern, durch
eine tiefe Kluft davon getrennt, die rein menfchlichen, natürlichen,
rationalen Elemente der Sachen und Ereigniffe und werden damit
Defaitiften. Daß ich zum Unterfchied davon bei Dingen und Gefchehniffen

(auch bei Perfonen) mit Gott rechne, das ift mein „Optimismus".
Er ift freilich unbegrenzt, im Sinne des Wortes: „Wahrlich ich fage
euch: Wenn ihr Glauben hättet in der Größe eines Senfkorns, fo würdet
ihr zu diefem Berge fprechen: ,Hebe dich weg von hier dorthin!', und
er würde fich wegheben, und nichts würde euch unmöglich fein!" Aber
entfetzen Sie fich nun nicht über meinen Glaubenshochmut. Ich weiß
bloß, daß ich einen folchen Glauben haben follte und damit Wunder
tun könnte (auch habe ich tatächlich folche erlebt, wo ich ihn hatte),
aber ich weiß auch, wie elend oft er mir gefehlt hat und noch fehlt
und kann höchftens fprechen: „Ich glaube, Herr — hilf meinem
Unglauben."

Aber wenn Sie, lieber Lefer, erkennen und anerkennen, daß es

falfch und dazu oberflächlich ift, meine Denkweife Optimismus zu

485



nennen, fo können Sie doch dagegen — das gebe ich durchaus zu —
noch einen ernsthaften Einwand erheben: „Sie fprechen von dem ,Sinn',
den Sie in den Dingen und Gefchehniffen erkannten und der den Grund
Ihres Glaubens bilde. Aber wie foil man diefen Sinn erkennen? Und
kann man fich darin nicht täufchen?"

Ich antworte: Diefen Sinn kann man freilich nicht finden, wie man
einen Spruch aus einem Zettelkaften zieht. Man muß ihn fuchen, muß
um ihn ringen; darin befteht gerade der Hauptinhalt unferes Gott-
fuchens, unferes Kampfes mit Gott und um Gott. Aber er läßt fich
finden, wie Gott fich finden läßt. Man muß freilich an diefen Sinn
glauben, um ihn zu fuchen, und muß ihn, wenn man ihn gefunden hat,
im Glauben fefthalten. Denn er ift nicht eine Frucht des verftandes-
mäßigen Wiffens, fondern oft genug eine Sache des Dennoch. Aber er
kann, wie der Glaube überhaupt, ficherer werden als jede Form des

Verftandeswiffens. Irren ift dabei felbftverftändlich nicht ausgefchloffen,
aber auch hier, wie überall, kann der Irrtum ein wertvoller Umweg zur
Wahrheit werden.

Aber Sie haben, lieber Lefer, wohl noch einen andern Einwand. Sie
können mich fragen: „Bedeutet denn ,an Gott glauben' ohne weiteres
an das Gute glauben, das heißt: an feine Macht und Wirklichkeit glauben?

Kann nicht gerade der Glaube an Gott uns auch den Blick für die
Tatfächlichkeit und die Macht des Böfen öffnen? Muß, darf der
Glaube an Gott, wenn Sie mir nun doch diefes Wort erlauben, optimiftifch

orientiert fein? Und befteht bei Ihrer Denkweife eben nicht doch
an Stelle der Gefahr des Defaitismus die des Optimismus? Ift diefer
nicht wirklich eine Gefahr? Verhindert er dadurch, daß er nur das
Gute fieht, nicht gerade den Sieg des Guten in der Ueberwindung des
Böfen? Hat man davon nicht auch Beifpiele, die uns warnen follen?
Hat nicht das Zeitalter, das nun mit der Weltkataftrophe endet, durch
einen Optimismus gefehlt, der die Macht des Böfen nicht erkannte, mit
ihm nicht rechnete, der auch dort Gutes fah, wo Böfes war: fo im
Kapitalismus, Nationalismus, ja fogar im Militarismus, der darum die
Welt rechtfertigenden Götzen anbetete ftatt den heiligen und richtenden

Gott?"
Ich antworte: Der Einwand ift durchaus berechtigt. Es ift wahr:

Der recht orientierte Glaube an Gott, den wahren Gott, öffnet auch
den Blick für die Macht des Böfen. Denn er öffnet den Blick für die
Wahrheit. Alle großen Seher und Zeugen Gottes find darum auch
folche gewefen, welche die Macht des Böfen, befonders in der Geftalt
der Lüge, fahen und kundtaten gegenüber der Verblendung und
Beraufchung einer Welt, die fie nicht fah oder für gut, wenn nicht gar
heilig hielt. Sie waren auch in diefem Sinne Kämpfer für Gott gegen
die Götzen. Das Reich Gottes offenbart, vordringend, das Böfe, um es

zu überwinden. Die Religion aber, befonders in Geftalt der Kirche,

486



vertritt bei einem dogmatifchen Credo des Peffimismus in Wirklichkeit
einen Optimismus, der das Beftehende rechtfertigt und verklärt. Das
war immer fo und ill auch heute fo. Der echte Glaube ift kein Utopis-
mus, fondern der höchfte Realismus, der von dem Gott aus, welcher die
Wahrheit ift, den Raufch der Welt vertreibt, die Seele nüchtern und den
Blick hell macht. Welcher Realift ift Jefus! Welche Realiften find
— auch gegen die „Realpolitiker" — alle Propheten, von Elia bis zu
Carlyle!

Aber diefer Realismus des Glaubens ift fo wenig Defaitismus, als
er Optimismus ift. Das letzte Wort all diefer Zeugen des lebendigen
Gottes ift nicht das Nein, fondern das Ja, nicht das Gericht, fondern die
Verheißung; fie find in diefem Sinne nicht Zweifelnde, Zagende,
Umfallende, fondern Glaubende, Hoffende, Stehende. Und fie haben
zuletzt immer Recht behalten ¦— dennoch!

Was aber die Gefahr des Optimismus oder deffen, was man fo
nennt, anbetrifft, fo entlockt mir der Hinweis darauf doch auch
ein halb fchmerzliches, halb ironifches Lächeln. Ich höre es ja und lefe
es ja, daß gewiffe Darfteller der Weltlage ihre durch und durch
defaitiftifche Art, diefe zu beurteilen, immer wieder verfichern, fie täten
das nicht aus Defaitismus, fondern um vor „trügerifchem Optimismus"
zu warnen. Ich wundere mich, wo in aller Welt fie diefen „trügerifchen
Optimismus" antreffen. Was ich für meine Perfon in der Schweiz
— und nicht nur in der Schweiz — beobachte, ill nicht ein „trügerifcher
Optimismus", fondern überall das Ueberwiegen und Siehbreitmachen
des Defaitismus, überall der Unglaube oder doch Kleinglaube gegenüber
der Macht des Guten, der Macht des Geiftes, bis zum Zynismus oder
zur Verzweiflung hin, die ja im Maffenfelbftmord fich kundtut, und
zwar nicht nur in Japan. Ich fehe, daß diefer Defaitismus, und nicht
ein „trügerifcher Optimismus", die Seelenkrankheit ill, an der befonders
die heutige Schweiz zugrunde zu gehen droht. Wie feiten ftoße ich,
offen geftanden, auch im Kreife meiner perfönlichen Erfahrung mit
den Menfchen — die religiös-foziai orientierten nicht ausgefchloffen! —
auf einen tapferen, getroffen, entfchloffenen Glauben und wie
regelmäßig auf Kopfhängerei, Seelenfchwäche, ja Unglauben! Wahrhaftig:
im Angeficht diefes Sachverhaltes erfcheint mir die Warnung des
Defaitismus vor „trügerifchem Optimismus" als ein nicht nur
unnötiges, fondern auch verhängnisvolles Tun, und offen geftanden ift es

mir gerade darum Pflicht, auf die andere Seite des Bootes zu treten, zum
Glauben und Hoffen, nicht zum Zweifeln und Nörgeln zu ermahnen
und zu ermuntern. Im Zeichen eines herrfchenden „trügerifchen
Optimismus" würde ich diefem aus dem gleichen Realismus des Glaubens
entgegentreten (und habe es auch getan), wie ich heute dem Defaitismus

entgegentrete und das Glauben und Hoffen verkündige.
Ich geftehe offen, daß ich für den Defaitismus keine große Achtung

hege. Wohl verliehe ich und ehre ich allen ernfthaften und ehrlichen

487



Zweifel und fogar Peffimismus. Zweifel und entfprechender Peffimismus

find nicht einfach mit Defaitismus zu verwechfeln. Aber für ehrlieh

und darum achtenswert halte ich nur denjenigen Zweifel, der ernfthaft

feine eigene Ueberwindung durch die Wahrheit will, und
denjenigen Peffimismus, der an fich leidet und fich felbft als fchweren
Mangel empfindet. Es gibt jedoch einen Zweifel, der gar nicht ernftlich
die Wahrheit fucht, fondern bloß fich felbft produzieren, und es gibt
einen Peffimismus, der gar nicht überwunden werden will, fondern bloß
mit fich felbft kokettiert. Namentlich auch darum, weil man mit dem
Zweifel als gefcheiter zu gelten meint als mit dem Glauben und mit
dem Peffimismus intereffanter als mit der Zuverficht. Das ift durch-
gehends das Motiv des journaliflifchen Defaitismus. Peffimiftifch
urteilen ill doch viel intereffanter und überlegener als optimiftifch. Diefes
wäre doch langweilig. (Daß es Brunnenvergiftung ill, kommt nicht in
Betracht.) Dem habe ich fchon früher einmal die Behauptung entgegen-
geftellt, daß es für den Glauben (den recht verftandenen) viel mehr
Gefcheitheit braucht als für den Zweifel und für die Zuverficht mehr
als für den Peffimismus. Zweifeln und Peffimift fein kann heute —
man erlaube mir diefe Grobheit — jeder Efel, zum Glauben aber und
zur Zuverficht braucht es Verftand.

Befonders habe ich gegen die Defaitiften Eins einzuwenden: Was
wollt ihr denn eigentlich mit eurem Zweifel und Peffimismus? Leben
können wir fchließlich doch nur vom Glauben und Hoffen. Wenn ihr
beim Zweifel und beim Peffimismus bleiben wollt, fo müßtet ihr kon-
fequenterweife — Selbftmord begehen. Wenn ihr das nicht wollt — und
ich rate euch davon fehr ernfthaft ab —, fo müßt ihr die Konfequenz
ziehen und an die Stelle des Nein das Ja fetzen. Sonft müßt ihr
erlauben, daß wir euren Defaitismus nicht ernft nehmen. Entweder macht
ihr mit ihm ernft, und dann müßt ihr auch den Schlußstrich ziehen,
oder ihr tut das nicht, und dann müßt ihr euch zum Sieg des Guten
bekennen und dafür einftehen, unter Umftänden mit dem Dennoch des

Glaubens. Entweder-Oder, alles andere ift Spielerei und, wie gefagt,
nicht ernft zu nehmen. Ihr lebt fchließlich auf Koften derer, die glauben
und hoffen und dementfprechend handeln. Ihr feid Parafiten — keine
ehrenvolle Sache!

Da lefe ich diefer Tage in einer unferer verbreitetften und auch,
trotz aller Schwächen, beften Tageszeitungen, daß einer ihrer
Mitarbeiter, der fich ficher für ziemlich gefcheit hält, überlegen tuend
ausführt, wie verkehrt es fei, bei dem Stimmungsumfchlag, der fich
gegenwärtig vollziehe, die Neutralität der Schweiz zugunften des neuen
Völkerbundes aufzugeben. (Nebenbei: Diefe Abhängigkeit von
augenblicklichen Konftellationen, die fich über Nacht ändern können,
kennzeichnet auch, zum Unterfchied vom Glauben, den Defaitismus.) Ich
frage: Was follte denn damit gewonnen fein, daß wir zur Neutralität
zurückflüchteten? Bedeutete ein neuer Weltkrieg nicht auf alle Fälle

488



Weltuntergang? Hebt etwa die Neutralität die Atombombe auf? Was
für ein törichtes Gerede verführt ihr da bei all eurer Gefcheitheit!
Mehr Ehrlichkeit und Konfequenz, ihr Herren Defaitiften!

Sie antworten mir aber vielleicht: „Ich will ja gar nicht Defaitift
fein! Ich bin es bloß. Wie gern möchte ich glauben, möchte ich das Gute
fehen, möchte ich hoffen und zuverfichtlich fein, wie Sie! Aber ich kann
eben nicht, ich fehe halt anders und kann nicht gegen die Wahrheit."

Ich antworte: Ob Sie nicht anders können, wollen wir nicht unter-
fuchen. Vielleicht redet in Ihnen ganz leife, aber doch intenfiv eine
andere Stimme, die Stimme des Ja, die Stimme des Glaubens; aber Sie
haben fich nun einmal dagegen verfteift. Sie wollen nicht zu diefer
Stimme ja fagen, oder Sie wagen es nicht. Ich glaube, daß dies der ganz
allgemeine Sachverhalt fei. Aber laffen wir das nun dahingeftellt. Die
Hauptfache ift, daß Sie den Defaitismus nicht als Vorzug, fondern als

Mangel empfinden. Sobald Sie das tun — das fage ich Ihnen mit Sicherheit

—, beginnt der Defaitismus zu weichen.
Ich fchließe mit einem Bekenntnis, das mir befonders wichtig ift.

Wenn ich den Defaitismus als eine tödliche Gefahr bekämpfe, im
Großen wie im Kleinen, im Allgemeinen wie im Einzelnen, fo gefchieht
das vor allem auch aus einem doppelten Grunde, der freilich nur die
beiden Seiten der einen Wahrheit bedeutet. Der Defaitismus, behaupte
ich, führt das Böfe, das er glaubt, auch herbei. Er ftärkt es, er fördert
feinen Sieg, indem er den Kampf dagegen lähmt. Umgekehrt aber ill
der Glaube an das Gute das wichtigfte Mittel für feinen Sieg. Jeder
Einzelne, der im Unglauben den Sieg des Böfen annimmt, trägt zur
Herrfchaft des Böfen bei; jeder Einzelne, der im Glauben den Sieg des

Guten bejaht, ift eine Kraft zu feinem Siege — eine unbegrenzte Kraft.
Ganz befonders aber gilt das — und das habe ich nun freilich fchon oft
ausgefprochen! — von der Gemeinfchaft und vor allem ihrer höchften
Form: der Gemeinde.

Die Gemeinde Chrifti hat Vollmacht gegen die Pforten der Hölle.
Matthäus 16, 18 ff. gilt nicht bloß von der römifchen Kirche, fondern
von der Gemeinde Chrifti. Hätten wir ftatt der Kirche der Religion
eine Gemeinde des Reiches Gottes und feiner Gerechtigkeit, fo wären
all die Siege möglich, die nicht der Religion, aber dem Reiche Gottes

"verheißen find. Darum ift für die Rettung der Welt, wie für die der
Schweiz und jedes Einzelnen von uns, darum ill für die Sache Chrifti
nichts fo wichtig, als daß der herrfchende Defaitismus überwunden und
mit der Wurzel ausgerottet werde, aber freilich nicht durch den
Optimismus, fondern durch den Glauben.

Darum ill auch diefe Antwort, auch wenn fie nichts „Neues" fagt,
fchwerlich überflüffig.

Seien Sie und die andern Lefer in diefer Gefinnung herzlich gegrüßt
von Ihrem Leonhard Ragaz.

489



VON BÜCHERN.

(Einladung zur Subfkription.)

Seit Jahren lebt in Zürich ein Mann, der am eigenen Leibe erfahren
hat, was Dachau bedeutet, Julius Zerfaß. Er hat darüber unter dem
Pfeudonym Walter Hornung ein erfchütterndes Buch gefchrieben, das
fich neben Langhoffs „Moorfoldaten" ftellen darf. Es find von ihm
dann in fozialiftifchen und vielleicht auch in anderen Organen von Zeit
zu Zeit Gedichte erfchienen, welche fich durch Adel der Form und
Tiefe des Inhalts auszeichneten und den Sinn des Gefchehens diefer
furchtbaren Jahre eindringlich darftellten. Von diefen Gedichten foil
nun im Verlag Oprecht in Zürich unter dem Titel „Der Menfch in
diefer Zeit" eine Sammlung erfcheinen. Damit dies möglieh fei, muß
der Abfatz von 200 Exemplaren zum voraus durch Subfkription
gefichert fein. Zu diefer feien Lefer, die dafür in Betracht kommen, herzlich

eingeladen. (Der Subfkriptionspreis des gebundenen Exemplars
beträgt Fr. J.50.) L. R.

DRUCKFEHLER UND BERICHTIGUNGEN.

1. Infolge der befonderen Schwierigkeiten, unter denen das Oktoberheft
entftanden ill, find darin ungewöhnlich viele Druckfehler liehen geblieben.
Die Lefer werden die meiften felbft korrigiert haben; ich möchte aber folgende
hervorheben: Seite 484, Zeile 11 von oben, muß es heißen: „ihrem Fürften" (ftatt
„ihren"); Seite 487, Zeile 19 von oben, muß es heißen: „damit verteidigen" (ftatt
„immer wieder versichern"); Seite 504, Zeile 17 von unten, ill nach „fchiebt fich"
ein „aber auch" einzufetzen; Seite 517, Zeile 18 von unten, muß es heißen:
„Geftaltung" (ftatt „Umgeftaltung"); Seite 532, Zeile 4 von unten (im Kontext)
ill „folchen" zu ftreichen.

2. Dazu eine fachliche Berichtigung: Das auf Seite $27 zitierte Wort von
Heinrich Füßli ill nicht vor hundertfünfzig, fondern vor hundertfünfundachtzig
Jahren (1760) ausgefprochen worden, in einem Briefe an Lavater.

WORTE.

Solche Leute aber [das heißt wirkliche Knechte Gottes] kann mart
nicht leiden in der Welt — die fchlägt man tot. Eine Religion kann
man gut ertragen: Wenn einmal eine Religion in feiten Formen fteckt,
dann kann man wieder alles treiben, was man will und kann dabei
doch in die Kirche laufen und zum Abendmahl gehen — daneben aber
auch Hehlen und betrügen.

Was war das Schlimmfte in der Jefuszeit? Ich will es derb fagen:
die Religion! — weil man in etwas stagnierend Religiöfem ftand, ftatt
auf etwas von oben zu warten. Aber wir follten die Anregungen von
Gott verftehen — da nachlaufen, wo Gott herrfcht, und uns gefallen
laffen, was Gott tut. Chriftoph Blumhardt.

615


	Von Optimismus und Defaitismus : Teil I und II
	Anhang

