
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 39 (1945)

Heft: 7-8

Artikel: Verflachung und Vertiefung

Autor: Weingartner-Studer, Carmen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verflachung und Vertiefung *)

Den Begriff und die Tatfache der Verflachung verkörpert wohl am
augenfälligsten die flache Filmleinwand Und das Kino überhaupt mit
all feinen Begleiterfcheinungen. Wir fprechen unbedenklich von einer
Filmkunst; damit verraten wir die Kunft und ihr wahres Wefen,
welches vor allem organifch und von innen heraus gewachfen ist,
während die Entftehung eines Films ein Zufammenfetzfpiel aus
Taufenden von technifchen Einzelheiten bedeutet. Das ewige Kunftwerk,
ganz abgefehen davon, daß es im Angeficht Gottes erfchaffen wurde,
ift dem Menfchen gewidmet und kann das Edelfte in ihm wecken; der
Film ift, felbft im günftigften Falle, ein Machwerk, das einer Maffe
Zerftreuung und, im wahrften Sinne des Wortes billiges Vergnügen
bieten foil. Ein ewiges Kunftwerk trägt feinen Wert in fich; es ift
nach Jahrzehnten, ja nach Jahrhunderten fo lebendig wie je; der Film
muß fofort „einfchlagen", fonft ift er verfehlt und aller Aufwand
umfonft vertan. Jede Berührung des Menfchen mit einem wahren Kunftwerk,

fei es ein Gemälde, ein Gedicht, ein Mufik- oder Theaterftück,
verlangt, wenn man es nicht nur rein genießerifch erlebt, Mitwirkung,
Stellungnahme, Auseinanderfetzung; es ruft feinfte Seelenkräfte auf zur
innern Anfchauung des menfchlichen Herzens und feines Verhältniffes
zu Gott und zum Leben. Der Film ift ein unverbindliches Gebilde,
das wohl an der Oberfläche des Gemütes allerlei undifziplinierte
Gefühle in Aufruhr bringen kann und endlofe Diskuffionen in Gang zu
fetzen vermag, das aber, fchemenhaft und blutlos, wie es ift, im Grunde
nichts zurückläßt als das Bedürfnis nach neuer Zerftreuung und
Selbfttäufchung diefer Art. Ich glaube, daß es gerade das Unverbindliche ift,
das den Film fo fehr zum Instrument der allgemeinen Verflachung
ftempelt. Ohne innere Vorbereitung tritt man in den dunkeln Raum
— ja, meiftens kann man beinahe fagen: ftiehlt man fich ins Dunkle —,
und ohne jede geiftige Anftrengung läßt man fich von flachen Schatten-
geftalten blenden und fich von ihnen koftbare Zeit der Selbftbefinnung
rauben. Unbeftimmte Wünfehe, Sehrifüchte, Sentimentalitäten werden
zu flüchtigem, fpukhaftem Tanz aufgewirbelt, welcher nachher einen
ungesunden Nachgefchmack, ein Gewirr von Traum und Wirklichkeit,
Von Täufchung und Realität, von unklaren Gefühlen, einen
Nachgefchmack von Zweideutigkeit zurückläßt, der zerftörerifch auf die
Substanz unferer Seele einwirken muß. Zuinnerst, ob eingeftandeiti
oder uneingeftanden, fpüren wir ganz genau, daß wir im Film einem
Blendwerk nachjagen, daß wir uns felbft zu vergeffen glauben und uns
doch vormachen, wir hätten etwas Künftlerifches erlebt, Wo wir nur,

x) Diefer Beitrag bildete einen der Vorträge über das Thema: „Zerfall und
Aufbau der Kultur", welche «liefen 'Sommer im Schöße Von „Arbeit und BÏlèmg'
gehalten worden find. Andere werden folgen.

344



oft allerdings in höchster technifcher Vollendung, wefenlofes Surrogat
wie ein Gift einfchlürfen. Wir glauben, in menfchliche Schickfale
Einblick zu bekommen, während uns diefe geftellte und unwahre Scheinwelt

vom wirklichen Erlebnis des wirklichen Menfchen entfernt und
abhält. Je vollkommener fich technifch, ja felbft inhaltlich ein Film
präfentiert, um fo unheimlicher wird das Gefühl von Scheinwelt, von
Täufchung, von Unwahrheit und um fo gefeffelter werden Phantafie,
eigene Gedankenkraft, eigenes Mitfchaffen. Alles wird einem vorge-
fetzt, alles wird einem leicht gemacht, und mit dem Mittel der Reklame
wird immer von neuem die bloße Neugier, der Hunger nach Senfation,
die Sucht nach Spannung oder einem Sichgehenlaffen aufgeftachelt.

Wenn man fich fagt, daß immerhin fogenannte Lehrfilme, Filme
von fernen Ländern, Naturaufnahmen auf einer höheren Ebene Händen
als die bloßen Unterhaltungsfilme, fo trifft dies bis zu einem gewiffen
Grade zu. Und doch: auch hier wird es einem zu leicht gemacht, und
jede feelifche Beziehung zum Gefchauten fehlt meiftens. Die
Vorstellungskraft wird nicht durch eigenen Impuls oder durch die Vermittlung

eines lebendigen Menfchen angeregt. Das Eindringen in die Wunder

der Natur gefchieht in der Regel ohne Andacht, ohne innere und
äußere Vorausfetzung, ohne geiftige Vor- und Mitarbeit.

So gehört wohl all jenes in den Bereich der Verflachung, das von
eigenem Denken und eigener Verarbeitung abhält, ohne doch wirkliche
Befinnung und Erholung zu geben; alles, was vom wirklichen Leben
fernhält und doch Leben vortäufcht; alles, was unverbindlich an einem
vorbeigleitet und Kopf und Herz verwirrt, anftatt fie zu klären; alles,
was von der Wefentlichkeit ablenkt und dem von der Technik
verklärten Schein verhaftet ift.

Ift es nicht mit dem Radio ebenfo? Sind wir uns bewußt, was für
ein Mißbrauch mit der an und für fich wunderbaren Erfindung
getrieben wird? Haben wir diefe Erfindung je als Wunder gewürdigt
und fie behutfam, dankbar, ehrfürchtig in den Dienft höheren Wollens
geftellt? Nein, wir mißbrauchen fie als bloße Geräufchmafchine, um
jede Regung eigenen Denkens zu erfticken, um die Unfähigkeit, mit
fich allein zu fein, zu verbergen; wir mißbrauchen fie für Propaganda,
Reklame, Senfation, zur Heranzüchtung von Mittelmäßigkeit, zur
Verbreitung von minderwertigen Unterhaltungsproduktionen, zu hilf-
lofem Mifchmafch yon allerlei völlig unwichtigen Darbietungen. Wenn
man einwendet, daß z. B. für Kranke und Einfame das Radio eine
Wohltat fei, fo mag dies infofern wahr fein, als man damit eingefteht,
daß es keine lebendigen Menfchen gibt, die Kranken und Einfamen
fchöne Stunden zu fchenken gewillt find.

Und wie erfchreckend hat gerade in diefen letzten Jahren das
Radio feine Unfähigkeit gezeigt, menfchenverbindend zu fein! Wie
erfchreckend hat es die Gedankenlofigkeit, die Gefühllosigkeit des heutigen.

Menfchen dargetan! Gab man fich denn nur einen Moment Rechen-

345



fchaft darüber, wie ungeheuerlich die Tatfache anmutet, daß man durch
den Aether von unerhörten Leiden feiner Mitmenfchen, von verhungerten

Kindern hörte und gleichzeitig mit Appetit feine Mahlzeit
verzehrte, ja daß man demjenigen, der vielleicht fagte: „Dreh den Knopf,
ich mag mir den Appetit nicht verderben laffen!", noch als befonders
gefühlvoll anfehen mußte?

Wenn man fich vorftellen könnte, daß in all der Zeit, die man
während diefes Krieges an das Abhören des Nachrichtendienstes
aufwendete, jeder auf feine Art etwas Gutes getan, etwas Pofitives
gedacht, etwas Künftlerifches geftaltet hätte, was für Kräfte wären da
wohl lebendig geworden, was für Wunder wären da wohl auf unferer
Erde gefchehen! Statt deffen fitzen wir täglich am Apparat, und
immer warten wir, warten auf etwas, das wir nur aus uns felbft
fchaffen können, und das uns nie von außen her kommen kann. —
Und welche Verflachung in der Bewertung der verfchiedenen
Nachrichten trat je länger je mehr ein! Wie von einem laufenden Waffer-
hahn tropfen die wichtigen und die unwichtigen Meldungen und
hämmern in einfchläferndem Rhythmus unfer Gehirn mürbe. Es wäre
über fo manche Meldung viel nachzudenken; aber die Zeit hierzu wird
verwendet, um diefelbe Meldung ftumpffinnig drei-, vier- und mehrmal

anzuhören. Will man fich auf diefe Weife eine „Vertiefung" in
die Materie vortäufchen? Nein, es ift nur Flucht in ein Nichtdenken-
müffen.

Und mit den Zeitungen ift es dasfelbe. Wer fich fo recht in fies

„vertieft", fällt der Verflachung am eheften anheim. Wie wenige, die
aus einer Zeitung das Wefentliche fofort herausfinden, richtig darauf
reagieren, es fruchtbringend verarbeiten und auf diefe Weife die
Zeitungslektüre zum Ausgangspunkt lebendigen Mitgeftaltens an einer
neuen Welt zu machen vermögen! Kino, Radio, Zeitungen find ja
nur deshalb zu verheerendem Gift geworden, weil wir ihnen gegenüber
unfere menfchliche, aufrechte Haltung verloren haben. Wir kriechen
vor ihnen, wir find Spielball in ihren Fängen, wir laffen uns von
ihnen alles vormachen, alles bieten; das geiftige Auge laffen wir uns
von ihnen blenden, das geiftige Ohr verstopfen; Gefchmack, Gefühl,
Sprache unferes Herzens werden verfälfcht, verdorben, wefenlos
gemacht. Wir laffen uns von ihnen koftbarfte Zeit wegftehlen —
diejenige Zeit, die wir im Haften des heutigen Lebens um fo notwendiger
hätten zur Befinnung, zur Erlangung innerer Stille und innerer Klarheit.

Die Zeit, nach der wir atemlos jagen, ill nur ein blutlofes Schemen,
das wir doch nie einholen werden; aber die Zeit, die wir finnlos
verjagen, diefe Zeit ill wie eine wartende Schale, die wir füllen follten
mit unferm Wollen und mit unferm Wirken für höhere Ziele, als wir
fie im täglichen Leerlauf zu erhafchen fuchen. Zeitgewinn, den wir
durch die fchnelleren Transportmittel, durch allerlei mechanifche
Einrichtungen und Hilfsmittel erreichen — diefer Zeitgewinn kann ja nur

346



dann ein Gewinn fein, wenn wir die fo gewonnene Zeit auch fefthalten
und fie, im Ausgleich zur fonftigen Haft, uns und unferer innern
Weiterentwicklung zu Dienften machen.

Es gibt eine reizende Anekdote über den alten öfterreichifchen
Kaifer Franz Jofef, die fehr anfchaulich zeigt, was Zeitgewinn wirklich
bedeuten kann.

Franz Jofef war die Pünktlichkeit felber, und feine Zeit war immer
genau eingeteilt. Vor lauter Regierungs- und Repräfentationspflichten
kam er kaum je zu fich felber, jedenfalls nicht zu befchaulichen Stunden.
Er hing am Althergebrachten und war nicht zu bewegen, feine Staats-
karoffe gegen die neue Erfindung, das bequemere und fchnellere
Automobil, einzutaufchen. Einmal aber überredete man ihn doch dazu. Er
mußte um eine beftimmte Zeit in einem Vorort Wiens zur Einweihung
eines Schulhaufes fein. Mißtrauifch und ungern fetzte er fich in das

ungewohnte Vehikel, ließ fich aber nicht davon abbringen, zur feft-
gefetzten, d. h. zur felben Zeit abzufahren, als er mit der Staatskaroffe
abgefahren wäre. Natürlich kam er auf diefe Weife viel zu früh am
Beftimmungsort an, und es entftand darob große und peinlichfte
Verwirrung, weil die Girlanden noch nicht fertig am Schulportal
angebracht, die Schulkinder noch nicht verfammelt und der Bürgermeifter
noch nicht anwefend war. Der alte Herr war äußerft ungehalten und
hatte Mühe, die Ausdrücke, mit denen er das unfelige Auto bedachte,
in den Grenzen feiner kaiferlichen Würde zu halten. Dann aber
beruhigte er fich und betrat das kleine Gärtchen vor dem neuen Schul-
haus, fich nicht mehr um feine Umgebung kümmernd. Er blieb vor
einem blühenden Rofenftrauch liehen und verfenkte fich ganz in deffen
Schönheit. Unmerklich lockerte fich fein von der Konvention
verkrampftes Innere — es war, als ob fein Atem tiefer ginge, als ob
unbekanntes Leben in ihn einströmte, als ob Stimmen zu ihm fprachen,
die er bisher nicht hatte vernehmen können. Als man ihn aus feiner
lächelnden Verfunkenheit zu feiner kaiferlichen Pflicht zurückholte,
bemerkte er zu dem darob fich fehr wundernden Haushofmeifter:
„Von jetzt an wird immer das Auto benutzt" und murmelte vor fich
hin: „ damit ich Zeit gewinne, Rofen anzufchauen!"

Die Verflachung des Denkens, des Fühlens, des Urteilens, der
Erlebnisfähigkeit zeigt fich vor allem auch in unferm Verhältnis zur
Kunft. Viel zu wenig vergegenwärtigt man fids, in welch erfchrecken-
dem Maße die Kunft mechanisiert, technisiert, kommerzialisiert und
fentimentalifiert worden ift. Man hat ihr den geiftigen Duft, das
feelifche Fluidum, den göttlichen Hauch geraubt; man hat fie
herabgewürdigt zum wohlfeilen Vertufchungsmanöver. Sie ift nur noch ein
Versteck, in das man fich verkriecht, wenn man den Problemen des
Lebens und der Stellungnahme dazu ausweichen will. Befonders die
Mufik, die fublimfte, göttlichlle Kunft, wird dazu am liebften miß-

347



braucht. Wenn man den heutigen Mufikbetrieb beobachtet, könnte man
weinen. Denn kaum irgendwo weht fo fehr der Geift der Verlogenheit,

der Mittelmäßigkeit und der Unfchönheit. Mufikenthufiasmus in
allen feinen Auswirkungen kann imponieren, kann vortäufchen, kann
verbergen; er verpflichtet zu nichts, er macht nur denjenigen, der ihn
zur Schau trägt, wichtig und — fcheinbar — ungefährlich. Wo ift die
Würde und die Demut, die den Künftler, der fich ja felbft Priefter
nennt, auszeichnen follte — wo der Mut zur Wahrheit und Klarheit,
der doch in den Meisterwerken unferer Großen für immer verwirkliche

worden ift? Wo ift wahre Andacht des Hörers, wo Genügfam-
keit und Ehrfurcht, wo vor allem klares und unbefangenes Urteil
anftatt Maffenpfychofe? Betrieb, Debatten, Konkurrenzkampf, Ueber-
fättigung, Sentimentalität, zunehmende Ahnungslofigkeit der Miffion
der Kunft gegenüber — und alles im fogenannten Dienfte der Kunft,
die man vorgibt, heilig und allem Irdifchen fernhalten zu wollen! Es
wird die Aufgabe von Klarfichtigen fein, einmal gründlich
aufzudecken, was da unter dem Deckmantel von Kunftbegeifterung alles
gefchehen ift und weiter gefchieht. Vor allem ift dies unbedingt
notwendig in bezug auf das Land, das den Anfpruch erhebt, auf dem
Gebiete der Kunft und im befondern auf dem der Mufik führend zu
fein. Mir feheint, es ergeben fich unheimliche Ausblicke, wenn man
hier tiefer fchürft. Man könnte fich mit Recht fürchten, darf fich aber
nicht fürchten, denn nur fchonungslofe Klarheit kann fowohl die
Kunft als die Menfchen, die ihr dienen wollen, retten. Ich kann diefes
Problem, das uns in Zukunft noch alle fehr befchäftigen wird, hiermit
nur andeuten.

Etwas eingehen möchte ich auf die Aufgabe des reproduzierenden
Künftlers beim Neuaufbau unferer Welt. Mir fcheint, es müßten
zuerft einmal Eltern und Lehrer ihren'zur Kunft neigenden, begabten
Kindern und Zöglingen allen Ernstes nahelegen, daß Talent und
Begabung noch lange nicht Berufung bedeuten, daß folche Gaben oft auch
Verfuchung fein können: Verfuchung, fich vor dem Leben zu drücken,
fich aufzufpielen, fich etwas Befferes zu dünken, Machtgefühl gegenüber

den Menfchen zu bekommen. Selbft das unabweisbar fcheinende
„Ich muß", fo wie es z. B. Rilke in feinen „Briefen an einen jungen
Dichter" als Kriterium für die Berufung fordert, fcheint mir, wenigftens

zur heutigen Zeit, wo auf jeden Verkünder einer höheren Welt
fo unendlich viel mehr Verantwortung fällt als noch vor einigen
Jahrzehnten, noch nicht der letzte Grund zur Ergreifung des Künftler-
berufes zu fein. Ich glaube, erft wenn das allein Gott verantwortliche
Gewiffen fagt: „Ich darf!", kann man fich felber gegenüber fich und
der Aufgabe, die man übernimmt, gewachfen fein. Selbfterziehung,
Verantwortungsgefühl, Klarheit im Denken und Fühlen, Ehrfurcht vor
der Kunft und ihren Meistern, Opferfähigkeit, Verzichtbereitfchaft,
Sauberkeit der Gefinnung — dies alles find die Bedingungen, zu denen

348



Kinder und Heranwachfende erzogen und vorbereitet werden follten.
Ob ein Kind dann Künftler wird oder einen andern Beruf ergreift —
die Grundbedingung einer Erziehung wäre damit gegeben und jedenfalls

diejenige Hörerfchaft herangebildet, die der Kunft ehrfurchtsvoll,
felbltändig und mitfehöpferifeh entgegenträte. Wer aber ausübender
Künftler werden will (und ich fpreche jetzt nur vom reproduzierenden
Künftler, alfo vom Mufiker und Schaufpieler), foil vor allem die Prie-
fterfchaft diefes Berufes vor Augen haben und im Herzen tragen.
Nähme man diefe Priefterfchaft wirklich ernft, dann wäre es unmöglich,

daß ein Künftler feine Kunft verfchachern, daß er fie zum Werkzeug

politifcher Tendenzen machen könnte, aber ebenfo unmöglich,
daß er durch fie und mit ihr dem wirklichen Leben ausweichen, den
Menfchheitsfragen aus dem Wege gehen und dem Opportunismus fein
Gewiffen opfern würde. Die Kunft ift eine Brücke zwifchen Gott und
den Menfchen; deshalb muß der Künftler ebenfofehr bei Gott als auch
bei den Menfchen fein. Ift es denn nicht Verlogenheit, wenn Künftler
einerfeits der einträglicheren Stelle nachlaufen, fie oft auf Koften eines
Kollegen erringen, wenn fie auf Ruhm und äußeres Gepränge Wert
legen, wenn fie fich beugen vor weltlichen Dingen, wenn fie ohne
Rückgrat von einem Extrem ins andere fallen, je nachdem der Wind
weht, und dabei anderfeits betonen, daß fie wie kleine Kinder feien,
die vom weltlichen Leben nichts verftünden, die in ihrer eigenen Welt
lebten, in der „reinen" Welt ihrer Kunft, und wenn fie immer wieder
feierlich verkünden, die Kunft überbrücke alle Gegenfätze und fei
überhaupt nur um ihrer felbft willen da? Wie foil in folch geiftigem Wirrwarr

derjenige, der dem Wefen der Kunft ehrlich nahekommen möchte,
einen eindeutigen Weg und eine eindeutige Antwort finden?

Sind wir uns bewußt, welch unerhörter Verflachung das allgemeine
wie das einzelne Urteil einer Hörerfchaft fchon verfallen ift, wie
gedankenlos eines Künftlers Leiftung entgegengenommen und bewertet
wird, wie die Kunft als Wefen für fich ganz in den Hintergrund
geftellt und nur das Drum und Dran eines Konzertes diskutiert und
beurteilt wird? Da fchwirrt es nur fo von Phrafen und billigen
Wiederholungen einer von irgendwoher ausgegebenen Löfung! Auffaffungen,
mehr oder weniger entwickelte Technik, Temperament, äußere
Erfcheinung, Erfolg in der Preffe, Vergleiche mit andern Künstlern — all
dies ift heute im großen genommen das ganze Refultat eines Konzertes.
Man denkt z. B. nicht daran, daß die fo häufig als höchftes Lob
gebrauchte Phrafe „Er nahm den letzten Satz in atemlofem Tempo!"
den betreffenden Künftler von vornherein richtet; denn Atemlofigkeit
hat mit lebendiger Kunft nicht das Geringfte zu tun; ebenfowenrg nur
technifches Können, Bravourleiftungen, Zurfchauftellung der Gefühle!
Kunft ift etwas fehr Stilles, und man kann fich ihr nicht behutfam genug
nähern, ob man nun Künftler oder Zuhörer fei. Will man in ihre
Tiefe dringen, muß man fein eigenes Herz erft tief und weit machen.

349



Kunft will auch nicht nur genoffen fein, fondern verlangt innerfte
Bereitfchaft und innerstes Mitfchaffen. Ein Kunftwerk bedeutet eine
fortwährende Aufgabe für uns; um den Sinn diefer Aufgabe zu verftehen,
muß der vermittelnde ausübende Künftler felber rein geftimmt und
ganz felbltlos fein. Und wenn dann ein Kunftwerk auf reine Weife
in uns übergehen konnte, beginnt erft fein wahres Wirken. Lieben wir
ein Meisterwerk wirklich, verehren wir es wahrhaft, dann darf es uns
nicht nur Genuß, Freudefpender, Troft und Heilung fein — es muß
viel tiefer unfer ganzes Sein erfüllen, unfere koftbarften Kräfte wek-
ken, muß unfer Denken und Handeln beeinfluffen, regeln, muß uns
zu Gott, woher uns die Freude am Kunftwerk kam, zurückführen. Um
bei der Mufik zu bleiben (aber dasfelbe läßt fich auf jede andere Kunft-
gattung übertragen): Eine Schubert-Melodie, die wir lieben, follte
tatfächlich in uns fo lebendig werden, daß fie fich in unferer Sprache, in
unfern Gedanken, in unferm täglichen Tun ausdrückte. Wenn wir
wunderbare Harmonie in einem Musikwerk wirklich mit ganzer Seele

genießen — warum follten wir fie dann im Leben verleugnen? Wenn
uns der Aufbau einer Beethoven-Sinfonie im Innerften erfchüttert —
warum geftalten wir unfer Leben nicht auch in diefem Sinne? Wenn
uns die Klarheit einer Mozart-Sinfonie ergreift — warum danken wir
ihr nicht mit ebenfolcher Klarheit in unferm Dafein? Erft wenn wir
alfo dem Geifte wahrer Kunft Echo zu geben verfuchen, dürften wir
von uns fagen, daß wir die Kunft wirklich verehren. Und wenn wir
uns diefer Aufgabe gegenüber der Kunft bewußt find, werden wir auch
einfehen, daß es unmöglich ill, Kunft in dem Uebermaße, wie es jetzt
gefchieht, zu „konfumieren". Der Nachhall eines wirklichen Meisterwerkes

ift nicht kurzlebig und dürfte nicht rückfichtslos durch zu fchnell
nachfolgende neue Erlebniffe zerftört werden. Bei der Kunft müßte
zuerft einmal begonnen werden, Enthaltfamkeit zugunften einer
Vertiefung zu üben.

Mit ein paar Worten will ich auch das Theater ftreifen, das als

Gegenfatz zum Film immer wieder Anlaß zu Diskuffionen gibt und
geben wird. Es ift eine Täufchung, zu glauben, daß der Film infolge der
technifchen Möglichkeiten mehr geben könne als das Theater. Er gibt
nicht einmal anderes; denn alles, was das Theater in feiner technifchen
Begrenztheit nicht vor die Augen zaubern kann, gibt ja die Phantafie,

und diefe ift unendlich viel mannigfaltiger als ein Film, der eben

fo und nicht anders verläuft und die Phantafie geradezu ausfchaltet.
Phantafie ill aber geiftige Lebendigkeit, ift fchöpferifches Tun, und
daß diefes angeregt wird, macht den nie verblaffenden Reiz des Theaters
aus. Darüber hinaus führt das Theater in die Lebensprobleme des

Menfchen hinein, durch einen Dichter uns nahegebracht. Wir werden
aufgefordert, mit zu denken, Stellung zu nehmen, mit zu leiden und
uns mit zu freuen. Und es find lebendige Menfchen, die ihre Wefens-
ftröme zu uns fenden, mit denen wir verbunden find, und die auch bei

35°



unzulänglichen Aufführungen doch eben lebendige Menfchen find. Und
auch hier: der Dichter, die Schaufpieler, fie wollen etwas von uns!
Nicht nur Begeifterung, die gleich wieder verflattert; nicht nur
Zuftimmung oder Ablehnung, die meiftens nur auf oberflächlichem Urteil

beruht; nicht nur Ergriffenheit, die bald nachher wieder verklingt;
und am wenigften Gleichgültigkeit. Und wenn eingewendet wird, daß
doch das Theater zum Vergnügen, zur Erholung da fei, dann möge
man darüber nachdenken, ob nicht gerade die ernfthafte Auseinanderfetzung

mit den Lebensproblemen, die uns ein Dichter in konzentrierter
und infpirierter Form, alfo auf einer höhern Ebene nahebringt,
Erholung gewährt von den meift engen und materiellen Gefichtspunkten,
nach denen das Leben im Alltag bewertet und betrachtet wird? Und
gibt es nicht bezaubernde Luflfpiele, die uns diejenigeHeiterkeit, welche
aus tiefftem Lebensernft emporblüht, fchenken und uns den Weg zu
wirklicher Unbefchwertheit fpielend zeigen wollen? — Vielleicht am
eindrüddichften bekundet fich uns die Tatfache, daß die Kunft eine
Aufgabe für uns bedeutet, in einem Gedicht, in einer Gedichtzeile oder
in einem Ausfpruch eines Dichters. Wir wiffen auf diefem Gebiet um
fo viel Schönes, Edles, haben manche Lieblingsftellen im Gedächtnis,
find begeiftert, entzückt, gerührt davon — und doch: es verhallt immer
wieder, es findet nidst Beftätigung in unferm Dafeinsablauf, fetzt fich
nicht als Samenkorn in unfer Innerftes feft, um aufzublühen, Frucht
zu tragen und auf diefe Weife dem Dichter Antwort zu geben. Denn
diefer fchrieb aus feinem Herzblut, aus der Sehnfucht nach Vollkommenheit,

und er meinte nicht, daß fein Werk in den Büchern verharre
und nur äfthetifchen Wert behalte, fondern daß es in die Wirklichkeit
umgefetzt werde. Ja, große Dichterwerke, edle Gedanken großer Denker,

fie follten uns zu Helfern und Freunden werden, aber nicht in
dem Sinne, daß wir uns nur mit ihnen von der Welt und ihren
Problemen, von den Mitmenfchen und ihren Nöten abfchließen und uns
felbftfüchtig in ein Reich der Schönheit zurückziehen, fondern in dem
Sinne, daß fie uns wach machen für die Welt, daß fie verborgene
Quellen in uns erfchließen, welche uns den Kraftftrom fpenden, der
von jedem einzelnen' Menfchen ausfließen müßte in die heutige
Verwirrung! Ein echtes Kunftwerk verftanden zu haben, fich feines
göttlichen Urfprungs bewußt zu fein, heißt, es ganz neu in fich felbft zu
geftalten und es von innen heraus nach außen zu entfalten; es heißt*
ihm willig Einlaß ins innerfte Herz zu gewähren, damit es diefes
läutere und bilde und zur Ausstrahlung fchöner Gedanken fähig mache.
Auf diefe Weife wohl wird Bildung im wahrften Sinne des Wortes
erworben. Was wir uns anlefen, was wir an Wiffen in uns aufftapeln,
ohne es zu verarbeiten, oder was wir rein verftandesmäßig zergrübeln,
zergliedern und ertüfteln — das füllt uns auf, befchwert uns und
drückt Geift und Seele flach; wir haben dann keinen Refonanzboden
mehr, der die feelifchen Schwingungen des Gedankengutes rein er-*

351



klingen ließe, keinen freien Raum, darin der Geift fich frei bewegen
könnte, keine Tiefe, in welcher das Echo des Herzens eine Heimat
fände. Mit bloßem Wiffen verfchütten wir die Subftanz, die aus dem
geiftigen Fluidum des Kunstwerkes, das wir fchauend, hörend oder
lefend in uns aufnahmen, etwas Neues bilden will, das dann nach
außen befruchtend, helfend, aufbauend wirken würde. Kunft, Bildung,
Weisheit, fie find heute in ein Chaos geraten, in ein Chaos von Ge-
fchäftsgeift, Ueberfättigung, Unwahrheit, Betriebfamkeit, Konkurrenzkämpfen,

Haft, Lärm, Senfationsgier, planlofem Experimentieren; und
in diefem Chaos fcheint alles, was höherer Art, was befferen Willens
und fauberen Sinnes ift, unterzugehen.

Immer wieder fragt man fich, ob es denn überhaupt möglich fei,
das Rad zurückzudrehen, der Entwicklung, wie fie uns heute fich zeigt,
Einhalt zu gebieten, der flachgetretenen Welt wieder Tiefe, plaftifche
Geftalt, Wefenhaftigkeit zu geben. Wie foil man fich aus den Fängen
der Technik und Mechanifierung, wie aus der Haft des heutigen Lebens
überhaupt noch befreien können? Selbft klarer fchauende Menfchen,
Menfchen guten Willens, fagen immer wieder: „Es nützt doch alles
nichts! Die Welt ill nun einmal fo; der Menfch ift nun einmal fo —
man muß fich fo gut als möglich zu arrangieren wiffen. Oder man muß
fich verkriechen und eben ftumm bleiben." Und fchon den Kindern,
den Schülern in der Schule wird hauptfächlich nur der Realismus des

Lebens, die Notwendigkeit, tüchtig zu werden, die Nützlichkeit einer
fichern Stellung vor Augen geführt. So früh als möglich werden die
Ideale, die jedes Kind in fich trägt, befchnitten oder völlig ausgemerzt,
fo früh als möglich die feelifchen Kräfte vermauert und nur diejenigen
Kräfte geweckt, die das Kind fpäter befähigen follen, mit dem Leben,
wie es nun eben einmal ift, möglichft glatt fertig zu werden. Die
Ausbildung der fittlichen Kräfte aber, die Ausbildung des Herzens, die
Uebung des Geiftes, die Weckung des Verantwortungsgefühls, die
Schärfung der Urteilskaft — dies alles wird fozufagen völlig vernach-
läffigt. Es wird gewiß viel an den Kindern, an den Schülern getan,
es wird ihnen viel erleichtert; es wird auch der Unterricht wohl
farbiger, lebendiger geftaltet — aber all dies täufcht nur darüber hinweg,
daß das Seelenleben der Kinder, daß ihre Entfaltung zu felbftändigen,
dabei aber felbftlofen Menfchen, zu felbftdenkenden, frei strebenden
Perfönlichkeiten daneben zu kurz kommt. Wir haben eigentlich ganz
vergeffen, daß der Menfch nicht nur als Künftler, als Erfinder, als
Wiffenfchafter Schöpferkräfte in fich trägt, fondern vor allem als
fittlicher Menfch. Immer wieder fagt man, der Menfch fei nicht gut, fei
von Natur aus böfe. Das ift vielleicht die größte Unwahrheit, das
kraffefte Vertufchungsmanöver, die billigfte Ausrede. Wer fich die
Mühe gäbe, in die Augen recht vieler kleiner, eben geborener Kinder
zu blicken, der müßte fich fchämen, Gottes Gefchöpfe fo grundlegend
zu verraten. Aus den Augen des Neugeborenen grüßt uns ein wirk-

352



liches Paradies, aber nicht das verlorene, fondern eines, das jeder neue
Erdenbürger direkt von Gott mitbringt und in der Welt verwirklichen
möchte. In jedem Kind, das auf diefe Erde kommt, liegt die Möglichkeit

und die Kraft, die Welt umzugefialten.
Ift nun das Kind fchuld, wenn ihm die Flügel feiner Seele geftutzt

werden, wenn es für das fogenannte harte Leben abgerichtet, wenn es
in Schablonen gepreßt, in kleingläubige Atmofphäre verfetzt wird?
Früher oder fpäter beginnt der überirdifche Glanz im Auge des Kindes
zu erlofchen — diefer Glanz, der nie erlofchen müßte und dürfte —,
und alle find daran fchuld, die dem gläubigen, großherzigen Kinde
nicht diefelbe Gläubigkeit und Großherzigkeit entgegenbringen. Warum

glauben wir denn fo hartnäckig, es muffe fo fein, daß aus einem
begeisterten, ideal fühlenden, fehnfüchtig das Gute fuchenden Kinde,
aus einem wunderbar ins Weite denkenden, die Welt liebend
umfaffenden jungen Menfchen ein nüchtern rechnender, real denkender,
harter, engherziger Erwachfener wird, der ängftlich und mühfam
feinem Alter entgegenhaftet oder -wankt und am Ende feines Lebens
klein, aufgebraucht und müde, als Laft den andern, ein Schattendafein
frillet? Das Natürliche wäre doch, daß der Menfch das hält, was er
als Kind verfpricht, daß alles, was feit Geburt in ihm fchlummert,
geweckt, entfaltet, zur Wirkung gebracht, in den Dienft eines Höheren
geftellt, zum Aufbau der Welt genutzt werde und daß er im Alter
am fchönften, am ftolzeften, am lebendigften wäre! Das könnte er
fein, wenn er fich das Bewußtfein erhielte, daß er, der Menfch, es ift,
der das Leben geftaltet, daß es auf ihn und fein reines Herz ankommt,
ob die Welt eine fchönere wird, und daß jede Refignation dem Leben
und feinen Gelegenheiten gegenüber eine Sünde ift — das könnte er
fein, wenn ihm von Anfang an als Wichtigftes gelehrt und er es felbft
erkennen würde, daß alles Tun, fowohl jedes einzelnen Menfchen als
auch der Menfchheit als Ganzes, Bezug auf einen eindeutigen Mittelpunkt,

auf Gott haben muß. Dann nur bekommt jedes Tun Sinn und
Wirkungskraft, dann erft ill Halt und Freiheit zugleich in jedem
Gedanken und in jeder Handlung, dann erft kann eines jeden Menfchen
Lebensmelodie in einem vollen Akkord ausklingen!

Die grenzenlofe Verwirrung, die Verflachung, welche heute das
Leben fo fragwürdig machen, fie haben wohl ihren Urfprung darin,
daß jede Lebensäußerung, jedes Streben fich nach äußerlichen und nach
den verfchiedenartigften Dingen ausrichtet: nach dem Geld, nach
Macht, nach Ruhm, nach Geltung, nach Bequemlichkeit, nach
Vergnügen, nach Rekordfucht. So entliehen fchon im einzelnen Unficherheit,

Raftlofigkeit, Ziellofigkeit, und alles Streben bleibt an der
Oberfläche, bleibt flach, bekommt nicht die Tiefe, die ihm nur ein fefter
Mittelpunkt verleihen könnte; im Verkehr mit andern Menfchen aber
entliehen erft recht Verwirrung, Streit, Rivalität, Empfindlichkeit,
Planlofigkeit und Leerlauf. Alle an und für fich guten und fruchtbaren

353



Erfindungen arten zum Mißbrauch aus; denn fie finden keinen Halt
an aufrechtem Menfchengeift. So wird jede Erfindung ein eigenes,
felbftherrliches Wefen, das uns zu Sklaven macht, anftatt zu ihrem
Meifter. Alle menfchlichen Beziehungen bekommen etwas Unwahres,
Unwirkliches, Unsicheres. Was macht man fleh doch gegenfeitig alles
vor! Wie wenig merkt man es überhaupt noch, daß man fich etwas
vormacht! Der Menfch richtet fich eigentlich nur noch nach den Schwächen

feines Mitmenfchen und nutzt diefe aus; feine Stärken fürchtet
er und weicht ihnen aus, wenn er fie nicht gar zu vernichten fucht.
Wer kann von fich fagen, daß er denjenigen Mitmenfchen am liebften
hat, der ihm die volle Wahrheit fagt, auch wenn fie ihm unangenehm
ill? Wie aber kann man einen Mitmenfchen höher ehren als mit
abfoluter Offenheit? Auf einmal würde alles klar werden und unkompliziert,

auf einmal befreiende Eindeutigkeit aufleuchten; auf einmal
wölbte fich über der Menfchheit ein Dom, in deffen Tiefe alle Menfchen

Platz hätten, fich frei entgegenfehreiten könnten und ihre
Lebensmelodien ungehindert klingen und Widerhall finden würden! Ich
glaube, daß gerade jetzt vor allem eine gründliche Aenderung in den
Beziehungen von Menfch zu Menfch notwendig wäre. Es tut fich ja
auch in der Politik ganz deutlich kund, welchen Wert perfönliche
Ausfprache, perfönlicher Kontakt, und zwar nicht nur im oberflächlichen,
gefellfchaftlichen Sinne, fondern im ernfteften Beftreben nach Beziehung
auf höherer Ebene, gefuchter perfönlicher Kontakt bekommen kann.
Und, nebenbei gefagt, hier beweift die Erfindung des Flugzeuges, die
nur noch Zerftörungswerkzeug zu fein fchien, feine fegensreiche Seite!

Wir reden gewiß alle fehr viel zueinander und miteinander, und
Dispute gibt es überall genug. Aber meiftens redet man entweder
aneinander vorbei, oder man fagt nicht, was man wirklich denkt, oder
man fagt fich Grobheiten ins Geficht, die beftimmt nicht aus brüderlichem

Herzen kommen. Und was wird bei jeder Gelegenheit an
konventionellen Phrafen, an Schmeicheleien, Klatfchereien verbrochen! Wie
wird das Reden als folches, wie wird die Sprache finnlos gebraucht und
mißbraucht!

In bezug auf Klatfchereien, auf verantwortungslofes Reden über
andere mischte ich eine kleine Erzählung mitteilen, die zum
Nachdenken darüber anregt und uns einen klaren Fingerzeig gibt für unfer
eigenes Verhalten auf diefem Gebiet.

Zu dem griechifchen Philofophen Sokrates kam einer voll
Aufregung gelaufen und fagte: „Höre, Sokrates, ich muß dir erzählen,
was dein Freund getan hat." Sokrates erwiderte: „Halt! Haft du das,
was du mir erzählen willft, durch die drei Siebe gefiebt?" — „Drei
Siebe?" fragte erftaunt der andere. „Ich habe noch nie etwas davon
gehört." Sokrates antwortete: „Jawohl, drei Siebe. Wir wollen gleich
fehen, ob das, was du mir erzählen willft, durch die drei Siebe hin-

354



durchgeht. Das erfte Sieb ill die Wahrheit. Haft du geprüft, ob alles,
was du mir fagen willft, wahr ift?" — „Nein, ich habe es nicht
geprüft; es wurde mir erzählt; felber dabei gewefen bin ich nicht." —
„Das zweite Sieb ift die Güte," fagte Sokrates. „Ift das, was du mir
erzählen willft, gut?" Der Gefragte erwiderte zögernd: „Nein, im
Gegenteil: es ift etwas Schlechtes." — „Nun" fuhr der Weife fort,
„nun wollen wir noch das dritte Sieb anwenden: Ift es notwendig,
daß du mir das erzählft, was dich fo aufregt?" Der andere mußte
zugeben, daß es nicht notwendig fei. „Ich dachte nur, es fei recht
intereffant für dich!" Da lächelte der Weife und fagte: „Wenn das, was
du mir erzählen willft, nicht wahr, nicht gut und nicht notwendig ift,
fo behalte es lieber für dich felbft und beläftige mich nicht."

Es wäre fo wichtig, daß wir vor jedem einzelnen Menfchen mehr
Ehrfurcht hätten, für jeden mehr Mitgefühl und Verftändnis
aufbrächten, zu jedem ein herznahes Verhältnis bekämen, das keinen
Unterfchied in Stand, Religion, Raffe und Stellung wüßte. Es wäre
aber auch nötig, daß wir uns nicht fcheuten, fei es dem Fernftehenden
oder dem Freunde mit aller Offenheit entgegenzukommen, daß wir
auch von Naheftehenden, dienen fie der guten Sache nicht, uns zu
diftanzieren den Mut hätten, ohne fie deshalb als Menfchen an fich
richten zu wollen. Es wäre aber auch nötig, daß wir, wo es uns das
innere Gefühl fagt, gewiffen Menfchen bewußt nahezukommen
verfuchten und nicht aus Trägheit und unangebrachter Scheu es ver-
fäumen, einen Menfchen für die gute Sache zu gewinnen. Es ift allerdings

äußerft fchwer und delikat, die Beziehungen zu unfern
Mitmenfchen auf folche Weife zu vertiefen. Denn es fcheint, als ob
Empfindlichkeit wie eine einzige Wunde die menfchliche Seele bedecke. Es
ift auch dann fchwer, wenn man nicht felber zu größtmöglicher innerer
Klarheit gelangt ift; denn nur dann vermag man andern wirklich zu
helfen. Aber wenn es auch fchwer, fogar fehr fchwer ift, fo erfcheint
es mir um fo wichtiger für zukünftige Vertiefung auf allen Gebieten,
wenn zuerft die Vertiefung in bezug auf unfere Beziehungen zu unfern
Mitmenfchen begonnen und ernfthaft erftrebt würde. Es ift wohl nie
gleichgültig, wem wir auf unferm Lebensweg begegnen und wie wir
uns zu folchen Begegnungen einftellen, was wir aus ihnen machen.
Selbft ein uns beleidigender Brief eines Unbekannten — vorausgefetzt,
daß er nicht anonym ift — bedeutet irgendwie einen Anruf, eine
Aufgabe, eine Prüfung. Nichts gefchieht umfonft, und eigentlich gefchieht
nichts gegen uns, fondern immer nur für uns, auch das fcheinbar
Unangenehme! Wir brauchen ja alle einander fo dringend. Wir find z. B.
gegenüber der Technik Leidensgenoffen; verbinden wir uns aber zu
gemeinfamer geiftiger Souveränität, dann könnte uns die Technik zum
größten Segen werden. Wir find Leidensgenoffen gegenüber der großen
Einfamkeit, die trotz der äußern Zerftreuung in uns allen ift; verbinden
wir uns in feelenvoller Herzlichkeit miteinander, wird niemand mehr

355



fchmerzhaft einfam fein muffen. Gar nichts aufs Belehren, aufs Ueber-
reden kommt es an, fondern aufs Gutmeinen, auf Offenherzigkeit, auf
Selbstlosigkeit, auf unfentimentale, aufrichtige Liebe. Daß man fich
aufeinander verlaffen kann; daß man fich überlegt, was man zueinander

fagt; daß man dazu fteht, was man gefagt hat; daß man das

Wefentliche im andern erkennt und diefes fördern hilft; daß man aber
auch eine ehrliche Trennung einer unehrlichen Vertufchung der Gegenfätze

vorzieht; daß man auf geradem Weg einander entgegenkommt
und Schleichwege verabfcheut; daß man um des Menfchen willen der

guten Sache dient und um der guten Sache willen fich felbft und Schwächen

am andern in den Hintergrund zu ftellen weiß — all dies find
Momente, die unfere Beziehungen zueinander wieder inniger, fauberer,
fruchtbringender geftalten könnten. Solange Unklarheit, Verlogenheit,
Unficherheit zwifchen den einzelnen Menfchen befteht, kann auch das

Verhältnis der Menfchen zu Kunft, Wiffenfchaft, Religion und andern
Lebensfragen nicht klar und ficher fein. Solange nicht das Wunder
Menfch uns ganz ergreift und erfchüttert, wird Ueberfchätzung des

Technifchen, des bloßen Könnens, wird Ueberfütterung mit Wiffen
und Kunft, wird äußerlicher Aefthetizismus, wird Anbetung der rein
körperlichen Kraft, wird Maffenverhimmelung irgendeines Ideals, wird
Flucht in den Lärm, in die Haft, in das oberflächliche Vergnügen
kaum abnehmen — und wohl auch fo lange nicht, als nicht der einzelne
und jedes Volk als Ganzes ein höheres Ziel zu erreichen ftreben als
bloßen Machtzuwachs, als bloßen Güteraustaufch, als pure Ausbeutung
des Schwächeren, als ausfchließliches Bedürfnis nach äußerer und innerer
Bequemlichkeit. Nicht nur weil der einzelne und die Völker als Ganzes

zuwenig des Mitmenfchen und des Brudervolkes achten, fondern weil
fie auch ihre eigene Linie, weil fie der heiligen Stimme ihrer eigenen
Berufung nicht folgen, mußte das gefchehen, was heute gefchehen ift.
Ich möchte in diefem Zufammenhang zum Schluß wiederum auf die
Kunft zurückkommen, wiederum zu zeigen verfuchen, in welch vertiefte
Beziehung wir zu ihr gelangen, wie wir von ihr und ihren Gefetzen
lernen könnten.

Sie alle wiffen, wie beglückend innerhalb der Mufik die Kammer-
mufikkunft ill! Rein äußerlich haben wir hier eine Gemeinfchaft von
Menfchen, die fich zufammentun, um einem fchönen Werk zu dienen
und im Musizieren den Lebensgeheimniffen näherzukommen —
Menfchen, die fich einer dem andern unterordnen, die dem Gefetze des

Mufikftückes zuerft demütig laufchen, um dann das Werk in gleicher
Seelenfchwingung zu empfinden und wiederzugeben. Aber ein Kam-
mermufikwerk ill auch an fich fchon ein Wunder. In den Kammer-
mufikwerken fprechen unfere großen Meifter ihr Menfchliehftes, ihr
Intimites aus; hier gelangen wir an die geheimnisvolle Quelle ihrer
Tränen und ihres Lächelns, fo daß wir ganz von felbft in ehrfürchtige
Stimmung kommen. Wir fpüren hier den Pulsfchlag des Menfchen, wo

356



wir fonft eher nur den Meifter und Künftler verehren; wir bekommen
Einblick in ihr Innerftes, erfahren den Grund ihrer Schmerzen und
ihrer Heiterkeit, erleben die uns fonft eher Fernen als nahe Brüder.
Dringen wir noch tiefer in das Geheimnis des feingefponnenen
Gebildes einer Kammermufikkompofition, dann wird uns mit einemmal
offenbar, auf welchen Gefetzen die künftlerifche, die unmittelbare, die
götdiche Wirkung eines folchen Meisterwerkes aufgebaut ift; ja, es

wird uns offenbar, daß es fittliche, menfchliche, allgemeingültige
Gefetze find, die wir nur zu befolgen brauchten,'und vieles wäre gut!
In keiner andern Kunft als in der Mufik haben wir das Phänomen des

gleichzeitigen Wirkens einzelner Stimmen, welche im Leben der
Gleichzeitigkeit menfehlicher Handlungen und Schickfale entfpricht. Warum
nun gibt es in einem Meisterwerk der Kammermufikkunft kein
Durcheinander, keinen falfchen Schein, keine Zufammenftöße? Man könnte
denken: deshalb nicht, weil der Komponift eben fein fäuberlich Takt
für Takt fich ausgedacht, mofaikartig Ton an Ton gereiht und fich
in acht genommen hat, daß keine Stimme der andern in den Weg
gerate; weil er, falls Gefahr eines unfehönen Zufammenftoßes fich
gezeigt hätte, mit der einen oder andern Stimme ausgewichen wäre
oder das Zufammenfetzfpiel etwas umgeftellt hätte; weil er alfo die
einzelnen Stimmen wie feine Sklaven hin und her dirigiert habe. Wenn
er fo verfahren wäre — es hätte beftimmt kein lebensfähiges, ge-*
fchweige denn ein ewiges Kunftwerk entliehen können! Nein, das
Großartige an folchem echtem Kunftwerk ill es ja gerade, daß jede
Stimme ihrem eigenen Gefetze völlig frei folgen darf, ja folgen muß,
wobei das Siehunterordnen unter die geiftige Gefamtidee des Schöpfers

Selbftverftändlichkeit ift. Immer auf diefe geiftige Grundidee
bezogen und nur dann, wenn diefe Idee eine fruchtbare, fchöne, große
und reine ift, geht jede Stimme ihren Weg, folgt ihrem Atem, ihrer
innern Berufung, mifcht fich nicht in die Berufung der andern Stimmen,

weiß fich ihnen aber durch die gemeinfame Bezogenheit aufs
Ganze nahe, bleibt ihrem Wefen treu, bleibt felbltändig und doch eben
dem Ganzen verbunden. So gefchieht das Wunder, daß alles fließt,
als ob es fo fein müßte, daß das Stück zu einer Einheit wird, daß es
fich organifch entwickelt, daß Gegenfätze die geiftige Struktur nur
erhöhen, daß nie ein unorganifcher Zufammenftoß erfolgt, daß der
Atem des Werkes ruhig und nicht gebrochen einherftrömt. Haben wir
nicht diefelbe wunderbare Erfcheinui g am Sternenhimmel, wo jeder
Stern feine Bahn zieht nach feinem Gefetz? Aber während wir felbft
in jenem Bereich von Zufammenftößen wiffen, gibt es folche in einem
echten Mufikkunftwerk nie — fo gewaltig ift die innere Kraft und
Weisheit des Menfchen, der das Werk fchuf! Freilich: er fchuf es im
Angeficht Gottes! Wenn wir aber auch nur ein einziges Mal von
folchem Kunftwerk ehrlich und tief erfchüttert wurden, wenn wir nur
einmal zu Tränen gerührt, im Innerften ergriffen, in Freude befeligt

357



waren, dann dürfen wir nicht mehr daran zweifeln, daß auch uns,
jedem einzelnen von uns, folche Kräfte innewohnen, die aus dem
Leben ein Kunftwerk zu fchaffen vermöchten, wenn wir uns nur zu
der einen großen Entfcheidung auffchwingen könnten: bewußt im
Angefleht Gottes leben zu wollen. Carmen Weingartner-Studer.

Die Jüngerfchaft Chrifti
(Schluß.)

IX.
Jünger untereinander.

F. Wie follen die Jünger untereinander fein?
A. Auch darauf hat Jefus geantwortet:
„Ein neues Gebot gebe ich euch: daß ihr euch untereinander liebt,

daß wie ich euch geliebt habe, auch ihr einander liebt. Daran follen
alle erkennen, daß ihr meine Jünger feid: wenn ihr Liebe gegeneinander
habet."1)

F. Wird hier denn als Merkmal der Jüngerfchaft die Liebe doch
über die Wahrheit geftellt? Soll etwa doch in der Gemeinfchaft der

Jünger um der Liebe willen die Wahrheit verleugnet oder doch
verkürzt werden?

A. Bei weitem nicht. Hier foil erft recht die volle Wahrheit Gefetz
fein. Denn es gilt gerade hier das Wort: „Furcht ift nicht in der Liebe."
Gerade hier wird die Wahrheit Liebespflicht. Aber das oberfte Gebot
ill die Liebe. Daran erkennt man den Jünger.

F. Was ift unter diefer Liebe zu verftehen?
A. Jedenfalls nichts Sentimentales. Aber die tiefe Empfindung der

Verbundenheit vor Gott und in Gott dem Vater, diefe Verbundenheit,
die nicht wegwirft, fondern fucht, die nicht verdammt, fondern verfteht.
Wo fie nicht ift, da ift die Jüngerfchaft nicht, trotz aller Gläubigkeit
und aller Rechtgläubigkeit. Darum ift Chriftentum leider bei weitem
noch nicht Jüngertum. Wie im Großen und Kleinen vor Augen liegt.

Jefus illuftriert diefes Wefen feiner Liebe durch ein wunderbares
fymbolifches Beifpiel:

„Vor dem Paffahfeft aber, als Jefus gefehen, daß feine Stunde
gekommen fei, damit er aus diefer Welt zum Vater hinübergehe, nachdem

er die Seinen in der Welt geliebt hatte, liebte er fie bis ans Ende.
Und als nun das Mahl ward, als der Teufel fchon dem Judas, dem

x) Johannes 13, 34—35.

358


	Verflachung und Vertiefung

