
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 39 (1945)

Heft: 5

Artikel: Christus und die Politik : ein Votum

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Strom. Es gilt auch hier die umfaffende Regel: „Trachtet am erften
nach dem Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit, fo wird euch folches
zufallen." Das gilt im großen für die Gemeinde und die Welt, und
es gilt im kleinen für den einzelnen Jünger.

Denn das fei noch gefagt: Wenn auch im großen für das Reich
Gottes und die Erfüllung feiner Verheißung das Gefetz der Reife und
der Stufen oder Stadien gilt *), fo fteht es doch jedem Einzelnen fchon
jetzt offen, wenn er die Bedingung erfüllt.

Darum ill es fo, daß wir, wenn wir die Revolution Chrifti, die
Botfchaft vom Reiche, verstanden haben, diefer ganzen furchtbaren
Erfcheinung der Welt- und Todesmächte, der kosmifchen Mächte Krankheit

und Tod, Natur und Schickfal im ganzen und einzelnen nicht mehr
macht- und hoffnungslos gegenüberstehen. Wir wiffen: Auch da gibt
es noch einen Sieg. Und wir felbft find, wenn wir es recht wollen und
verftehen und die Bedingung erfüllen, nicht ganz ohne Macht!

Das ill die Revolution Chrifti, fofern fie von der Vergangenheit zu
der Zukunft, von dem Gewefenen zu dem Werdenden, von dem Fellen
zu dem Beweglichen, von dem Toten zu dem Lebendigen führt, fofern
fie eine Fortfetzung der Botfchaft und des Werkes, der Lehre und der
Tat Jefu verkündigt und wirkt.

Ich habe darüber nicht zufällig im Blicke auf Pfingften
geredet. Denn Pfingften ift ja, recht verftanden, das Feft diefer
Revolution, und der Paraklet ift das, was, recht verftanden, der Heilige
Geift ift. Er, dieier heilige Geift von Pfingften, ill der Tröster,
er ill der Offenbarer, und er ill der Schöpfer. Leonhard Ragaz.

Chriftus und die Politik2)

Ein Votum

Daß, wie alle Wirklichkeit, fo auch das politifche Wefen dem Herr-
fchaftsbereicn Gottes unterworfen fei und immer mehr unterworfen
werden muffe, war, wie wir vor kurzem wieder gezeigt haben 3), ein

x) Man vergleiche dazu mein Buch „Die Botfchaft vom Reiche Gottes".

2) Diefe Ausführungen find im Sommer des letzten Jahres gefchrieben worden
und waren als Beitrag zur Diskuffion für ein theologifches Blatt berechnet, find
demfelben dann aber nicht zugeftellt worden. Inzwifchen ift Einiges von dem, was
fie fagen, in Bergers Auffatz: „Welche Gerechtigkeit foil gelten?" ausgefprochen
worden. Aber fie enthalten doch wieder Gefichtspunkte eigener Art und auch
Repetitionen haben ihren Nutzen.

3) Vgl. den Auffatz: „Von der religiös-fozialen Bewegung" im Juli/Auguftheft
1944 der „Neuen Wege".

226



wichtiger Programmpunkt der religiös-sozialen Bewegung. Diefer einft
befonders angefochtene Programmpunkt derfelben hat fich vielleicht
am meiften von allen durchgefetzt. Nicht zuletzt in der dialektifchen
Sphäre, unter dem Vorangehen von Karl Barth.

Aber nun hat diefe Entwicklung vielfach eine Wendung genommen,
an der man, wenigftens nach meinem Urteil und Gefühl, keine Freude
haben kann. Und zwar auf mehreren Linien.

Auf der einen diefer Linien fühlt man fich gedrungen, mit Eifer
und Gründlichkeit das zu fchaffen, was man, wenn man einen nur
allzu modifchen Ausdruck brauchen will, eine Theologie der Politik
nennen könnte. Anders tut man es heute ja nicht. Das ganze Leben
wird, ftatt Gottes lebendigem Willen unter- und eingeordnet zu werden,

in ein Netz von Theologie und Theologien eingefpannt. So gibt
es auch eine Theologie der Technik, eine Theologie der Pädagogik, eine
Theologie des Feldpredigertums, und mich wundert, ob es nicht zum
Schluffe auch noch eine der Kochkunft geben wird. Man fucht für die
richtige Behandlung und Löfung des Problems der Politik, und zwar
einer an der in Chriftus erfchienenen Wahrheit Gottes orientierten, eine
Anknüpfung in der theologifch approbierten Dogmatik und Ethik oder,
wie man in fpeziellerer Faffung fagt, in der Chriftologie. Es fcheint fich
z. B. die Forderung der Heiligung, welche befonders die reformierte
Denkweife charakterifiert, für eine folche Anknüpfung zu eignen: die
Politik foil ein Stück der Heiligung der Welt fein.1) In einem folchen
theologifchen Rahmen fagt man dann allerlei Gutes und Richtiges über
das Problem der an Chriftus, oder am „Worte Gottes", orientierten
Politik.

Daneben hat fich aber befonders in der letzten Zeit eine andere
Linie herausgebildet. Man fchafft für die Behandlung des politifchen
Problems eine eigene Ethik. Und zwar eine doppelte: eine für die
Gemeinde Chrifti, eine andere für die Welt außerhalb derfelben. Für die
erftere Form entnimmt man das Material der Bibel oder der „chriftlichen

Ethik" im engeren Sinne, für die zweite aber — dem Ariftoteles,
genauer: dem von diefem Denker gefchaffenen ethifchen Syftem. So
neuerdings Profeffor Brunner in feinem Buche über die „Gerechtigkeit".
Die Gerechtigkeit des Reiches Gottes, die das Grundthema der Bibel
bildet, gilt danach zwar für die Gemeinde Chrifti, für die Welt aber
gilt die Gerechtigkeit des Ariftoteles oder das fog. Naturrecht. Es
handelt fich bei diefem Verfuche um eine Analogie zu der Unterfcheidung

von „geoffenbarter" und „natürlicher" Theologie, die bekanntlich

den Gegenftand eines Streites zwifchen Karl Barth und Emil

1) Ich denke dabei an das Buch von Alfred de Quervain: „Die Heiligung."
(Ethik, I.Teil.)

227



Brunner gebildet, deren Trennung herbeigeführt und die theologifche
Welt jahrelang befchäftigt hat.1)

Was follen wir zu diefen beiden Unternehmungen fagen?
Ich möchte dazu etwas fehr Einfaches fagen, etwas, das bei der

theologifchen Subtilität, die jetzt unter uns üblich geworden ift, als
allzu einfach, faft fkandalös einfach vorkommen mag.

Es fcheint mir, daß gegenüber diefen beiden Verfuchen halt doch
die religiös-foziale Thefe recht behält. Welches ill in bezug auf die
Behandlung und Löfung des Problems der Politik diefe Thefe? Sie
lautet: Die Politik foil eineVerwirklichung der Gerechtigkeit des Reiches
Gottes fein. Dies und nichts anderes! Das ift der einfache Weg. Es
bedarf dazu keiner Theologien und keiner ariftotelifchen Ethiken
oder anderer Künfte, fei's der „geoffenbarten", fei's der „natürlichen"
Theologie.

Man mag nun freilich die Frage ftellen: Ift diefer Weg aber wirklich

fo einfach? Wo ift denn diefe Gerechtigkeit des Reiches Gottes
zu finden?

Meine Antwort ill wieder von verblüffender Einfachheit: In der
Bibel, und zwar im Alten und im Neuen Teftament! Die Gerechtigkeit
ift ja der ganze Inhalt der Bibel. Zu diefer in der Bibel offenbarten
Gerechtigkeit des Reiches Gottes gehört allerdings nicht bloß die Politik,

ficher nicht, aber es gehört zu ihr auch die Politik.
Hier ftellt fich nun aber wieder eine Frage ein: Wie follen wir

das, was man die politifche Form der Gerechtigkeit des Reiches Gottes
nennen kann, der Bibel entnehmen? Sollen wir aus den entfprechenden
Partien des Alten Teftaments, fpeziell natürlich des fog. mofaifchen
Gefetzes und dazu vor allem auch der Propheten, wie auch aus
analogen Partien des Neuen Teftaments, etwa gar der Bergpredigt oder
dann der Gleichniffe Jefu, einen politifchen Kodex fchaffen, vielleicht
nach der Art des Kodex des römifchen Rechtes? Ift das praktifch möglich?

Und widerfpräche das, wenn wir es verfuchen wollten, nicht dem
Sinn und Geift der Reformation, die folche Gefetzlichkeit ablehnt und
fich dabei nicht nur auf Paulus ftützen darf, fondern auch auf Jefus:
„Zu den Alten ift gefagt — ich aber fage Euch"?

Auf diefe Frage antworte ich zunächft mit einer fundamental wichtigen

Feftftellung. Es kommt darauf an, daß wir die Bibel felbft nicht

x) Die ganze gewaltige und fundamentale Arbeit, welche in bezug auf das
Thema der Verbindung von Chriftus und Politik durch die religiös-foziale
Bewegung getan worden ill und welche die Bahn gebrochen hat, wird dabei, zum
Teil gefliffentlich, ignoriert. Daran find wir ja gewöhnt. Unfere Arbeit ift freilich
nicht in zunftgemäßer theologifch-gelehrter Form und mit entfprechendem Aplomb
aufgetreten. Das Gleiche gefchieht auch auf andern Gebieten mit allem, was wir
leiften.

228



nach dem gefetzlichen Schema behandeln, und das heißt, daß wir lie
nicht flatifch behandeln, als fertige Formel, auch nicht als „tötenden"
Buchftaben, fondern als die Botfchaft vom gekommenen und kommenden

Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit und diefe damit als etwas
Lebendiges, Werdendes. Unter diefer Vorausfetzung erkläre ich: Die
Gerechtigkeit des Reiches Gottes, die für die Politik gilt, ill in der
Bibel vollftändig gegeben und harrt bloß der Erkenntnis und Verwirklichung.

Wir brauchen tatfächlich nichts anderes, keine theologifchen
und keine ethifchen Syfteme; das Reich Gottes fteht als offenbare,
verheißende und fordernde Wahrheit vor uns und verlangt bloß unfern
Glauben und unfere Tat. Wir glauben alfo in diefer Hinficht, freilich
auf lebendige, nicht auf dogmatifch und flatifch gebundene Weife, an
das, was man früher die „sufficientia", die „Genugfamkeit", dfes „Wortes

Gottes" nannte.
Aber wieder erhebt fich das Fragen in doppelter Geftalt.
Einmal: Was heißt denn „Bibel"? Zerfällt die Bibel nicht in ein

Altes und ein Neues Teftament? Widerfprechen fich diefe nicht
vielfach? Gibt es nicht vom Alten zum Neuen Teftament zum mindeften
eine Entwicklung? Welche Form oder welches Stadium diefer Entwidi-
lung foil denn gelten? Sollen bloß die Zehn Gebote gelten oder auch
die Bergpredigt? Sodann: Soll es fich darum handeln, einfach die
Forderungen der Bibel, etwa die des Gefetzes Mofis, zu Normen und
Poftulaten der Politik zu machen?

Ich antworte:
Erstens. In bezug auf den Unterfchied von Altem und Neuem

Teftament ili bei der Beurteilung diefes Problems nie zu vergeffen:
Jefus fetzt, wie die Apoftel, ganz offenbar die Gültigkeit gerade der
politifch-fozialen Ordnungen des mofaifchen Gefetzes voraus, immer
freilich mit deren Vorzeichen: „Ich aber fage euch". Er kennt keinen
grundfätzlichen Unterfchied zwifchen ihnen und feiner Botfchaft. Diefer

Unterfchied befteht tatfächlich gerade für die Politik nicht in dem
Maße, wie man gewöhnlich annimmt. Vielmehr find im Gefetz Mofis
wie in den entprechenden Reden der Propheten die elementaren
Grundordnungen aller Gemeinfchaft offenbar — und zwar für immer.
Wir haben uns einfach daran zu halten. Ich erinnere in bezug auf das
foziale Problem bloß an eine der wichtigften diefer Ordnungen, die
man die fundamentale nennen könnte: daß aller Befitz Gott gehört
und von dort aus dem Bruder, daß es alfo kein abfolutes Privateigentum,

etwa im Sinne des römifchen Rechtes, gibt. Diefe Grundordnung
ift fo gültig und ewig wie die Tatfache, daß Gott ift, und zwar unfer

'Herr und Vater. Aus ihr fließt dann unmittelbar die andere: daß
befonders Grund und Boden in diefem Sinne Gott gehören und nicht
reiner Privatbefitz werden dürfen. Das Land gehört dem Herrn. (Vgl.
3. Mofis 2j, 23.) Diefe ganze Ordnung aber ift felbft nur ein Teil

229



" ' ;¦

der noch umfaffenderen: Alles gehört Gott, alles; befonders aber der
Menfch, und hier ganz befonders der arme und fchwache Menfch,
gehört Gott, ill Gott heilig, fteht unter dem Schutze feines Rechtes.

Aus diefer Wurzel erwächfl auf eine wunderbar organifche Art
das ganze Gefetz Mofis. Es erfüllt fidi in der Auflöfung durch Chriftus.
Auch in der recht verftandenen Bergpredigt.1) Es ift eine Einheit. Die
Entwicklung geht auch hierin vom Herrn zum Vater, vom Gefchöpf
zum Kind, vom Knechte zum Sohn; aber es ift die eine und einheitliche

Wahrheit.
Daran haben wir uns zu halten. Daran und an nichts anderes.
Aber wie? In Geletzlichkeit? In Nachahmung? In wörtlicher

Uebernahme alt- und neuteftamentlicher Forderungen, auch wenn fie
fich widerfprechen oder verfchiedenen Stufen der Entwicklung
angehören?

Ich antworte: Selbftverftändlich — man fcheut fich faft, folche
Selbftverftänlichkeiten auszufprechen — follen wir uns an diefe in
der Bibel offenbare Wahrheit, diefe Gerechtigkeit des Reiches Gottes,
in der Freiheit des Geiftes halten, nicht in knechtifcher Gefetzlichkeit;
diefe Gerechtigkeit des Reiches Gottes foli im Einzelnen wie im Ganzen
von uns als lebendige Wahrheit verftanden und behandelt werden, als
Wahrheit des lebendigen Gottes. Wir werden diefe Ordnungen des

mofaifchen Gefetzes nicht kopieren und fie damit vielleicht zum Unfinn

machen, fondern fie finngemäß auf unfere Zeit und unfere
Verhältniffe anwenden. Wir werden dazu auch „Vernunft und Wiffenfchaft"

brauchen. Wir werden damit als Freie, als Söhne umgehen.
(Vgl. Römer 8, 12 ff.) Aber wir brauchen keine andere Wahrheit. Wir
haben bloß diefe Eine Wahrheit immer beffer zu verftehen und
anzuwenden.

Aber die Auswahl? Aber der Unterfchied zwifchen dem Alten und
dem Neuen Teftament, der trotz der Einheit vorhanden ift?

Ich gebe die Antwort fo, daß ich zunächft noch auf die andere
Frage komme, die zweite Hauptfrage diefes Themas. Gefetzt, es fei
fo, daß uns die Gerechtigkeit des Reiches Gottes auf diefe Weife in
der Bibel gegeben ift — wie foli fie denn verwirklicht werden? Es

ift dabei ja vor allem Ein Umftand zu bedenken: Wir haben es bei
der Löfung des politifchen Problems nicht nur mit folchen zu tun, die
Bürger des Reiches Gottes und Jünger Chrifti fein wollen, fondern
auch mit Andern, die fogar, wenn man nicht auf das Credo, fondern
auf die wirkliche Gefinnung achtet, die große Mehrheit bilden, mit
andern Worten: Wir haben es in der Politik nicht bloß mit der
Gemeinde, fondern fogar in erfter Linie mit der Welt zu tun. Wie

x) Diefe Beziehug der Bergpredigt auch auf die Politik verfuche ich in meiner
Erklärung der Bergpredigt nachzuweifen.

230



..•¦¦¦¦ :•-¦•¦--> ' xx-yyx-y^yyxyyxyyyyyxyyyy. y •-.'¦¦¦

können wir der Welt das Gefetz Mofis oder gar das „Gefetz Chrifti"
zumuten, die fie doch nicht anerkennt, wenigftens nicht innerlich?
Könnte man das ohne Gewalt und ohne Heuchelei? Muß nicht für
die Welt halt doch ein anderes „Gefetz" gelten, etwa das fog. Naturrecht,

wie es ja auch der Ethik und Politik des Ariftoteles zugrunde
liegt?

Ich antworte: Die Gerechtigkeit des Reiches Gottes muß von der
Gemeinde des Reiches Gottes (im weiteften Sinn des Wortes) durch das

eigene Beifpiel vertreten und kämpfend in die Welt hineingetragen
werden. Aber nicht in Form von Theologien oder Ethiken, fondern
in Form von Vorstößen des Reiches in die Welt hinein, welche dem
Vorangehen Gottes entfprechen, der fich nicht in Form von Syflemen,
fondern in Form von immer neuer lebendiger Offenbarung kund tut.
Dogmatiken und Ethiken find gegen den lebendigen Gott. Sie flammen
in letzter Inftanz aus dem Heidentum. Vom lebendigen Gott (und
Chriftus) aus gibt es nur Botfchaft und Gebot.

Botfchaft und Gebot muffen von der Gemeinde (um mich fo fum-
marifch auszudrücken) im Geifte der Prophétie, welcher der Gemeinde
gefchenkt ift — anders ausgedrückt: aus dem Heiligen Geifte heraus,
der ein Creator und Revelator Spiritus gleichzeitig ift —, verftanden
und verwirklicht werden. Die Gemeinde muß, aus diefem Geifte heraus,

wiffen, wann Verheißung und entfprechende Forderung reif find.
Sie kennt ein Gefetz der Entwicklung im Reiche Gottes; fie erinnert fich
an das Gleichnis von der von felbft wachfenden Saat. Sie denkt und
handelt nicht willkürlich; fie konstruiert nicht; fie ift nicht utopifch; aber
fie kennt und anerkennt keine andere Wahrheit als die in der lebendig
verftandenen Bibel offenbarte Gerechtigkeit des Reiches Gottes. Sie
fchafft nicht für die Welt eine eigene Ethik und Politik, etwa eine des
Naturrechtes. Vielmehr mutet fie, miffionierend, nicht vergewaltigend
(auch wo fie das tun könnte), der Welt das Reich Gottes und feine
Gerechtigkeit zu, als Verheißung und als Forderung. Nichts anderes
ift ihre Aufgabe auch in der Politik. «

Aber wenn die Welt als Welt, auch in „chriftlicher" Geftalt, das
nicht verftehen, wenn fie nicht nachkommen kann?

Ich antworte: Das ift ihre Sache. Und das wird unter Umftänden
ihre Schuld. Wir aber haben ihr nicht einen Erfatz anzubieten, und
zwar in Form einer teilweifen Kapitulation. Das wäre in der
Gefchichte der Sache Chrifti ein neues Unternehmen; es wäre eine neue
Form der alten Zentralfünde in der Gefchichte der Sache Chrifti:
der Verweltlichung.

Aber wenn die Welt dann in das Chaos gerät und von diefem
Chaos auch die Gemeinde Chrifti Verfehlungen wird?

Ich antworte: Dann foil dem Chaos Der entgegentreten, der allein
das Chaos wirklich bändigen kann. Dann erft recht! Das zu vertreten

231



ift die Aufgabe der Gemeinde, und nicht die, der Welt in ihrer
Verlegenheit ein Brett zu reichen, auf dem fie fich felbft retten kann.
Gerade das Chaos der Welt foil zu Chriftus drängen. Das ift der Sinn
des heutigen Gefchehens, und hier liegt die gewaltige Aufgabe der
Gemeinde Chrifti, welche durch den Verfuch, den wir hier im Auge haben,
verdunkelt wird.

Wozu aber noch eine Bemerkung zu fügen ift. Es ill eine bloße
Konftruktion, wenn wir annehmen, die formal außerhalb des Reiches
Chrifti befindliche Welt würde einfach dem Chaos verfallen, wenn die
Gemeinde Chrifti ihr nicht ein naturrechtliches, relativiftifch gearbeitetes

Rettungsbrett reichte. Denn abgefehen davon, daß diefe Welt
gelegentlich, vielleicht ohne es zu wiffen, der Wahrheit Gottes und
Chrifti näher ift als die, wiederum formal gedachte, Gemeinde, ift das
tatfächliche Verhältnis doch fo, daß die Welt fich mit ihren Gedanken
und ihren Ordnungen nie allzuweit von dem entfernen kann, was ein
durch eine lebendige Gemeinde beftimmtes Gewiffen der Allgemeinheit
fordert. Wo diefes Gewiffen der Welt fchwer verfagt, wird vielmehr
ein Verfagen der Gemeinde daran fchuld fein. Auf fie kommt es
entfcheidend an, fie aber muß, mit Kierkegaard zu reden, die „Ideale", das
heißt das Abfolute, vertreten, wenn auch in Demut.

Aber das Fragen hört noch nicht auf. Befteht denn nicht doch ein
Unterfchied zwifchen der Aufgabe der Gemeinde und der Aufgabe der
Welt? Ift in der Gemeinde nicht allerlei möglich, was in der Welt nicht,
oder zum mindeften noch nicht, möglich ift, weil dafür in der Gemeinde
die Vorausfetzungen vorhanden find, in der Welt aber nicht oder zum
mindeften noch nicht?

Ich antworte: Diefer Einwand hat ein beftimmtes Recht. Wir dürfen,

ja muffen für den Fortfchritt des Reiches Gottes fozufagen einen
inneren und einen äußeren Kreis unterfcheiden. Den inneren können
wir, in einem weiten Sinne des Wortes, Gemeinde nennen, den äußeren
Welt. In dem inneren Kreife kann Vieles gefchehen, was im äußeren
nicht oder noch nicht gefchehen kann. Im inneren Kreife ift, um in zwei
Stichworten auf das hinzuweifen, was gemeint ift, die Erfüllung der
Bergpredigt und die Nachfolge Chrifti möglich, während im äußeren
vorläufig bloß die Erfüllung der Zehn Gebote möglich ift. In diefem
Zufammenhang mag auch der Unterfchied zwifchen dem Alten und
dem Neuen Teftamente zu einer gewiffen Geltung kommen. Das Alte
Teftament gilt fozufagen für den äußeren, das Neue für den inneren
Kreis. Ich möchte diefen Unterfchied zwar keineswegs zu einem dogmatifchen

und abfoluten machen, aber es liegt eine Wahrheit darin, die zu
bedenken wir gut tun. Das Alte Teftament gilt, in diefem Sinne, für
das Volk und die Völkerwelt (befonders für deren Friedensordnung im
Sinne von Jefaja 2, p und 11, und Micha 4), das Neue für die
Gemeinde. Infofern hat jener zweite Verfuch, das Problem der Politik j.u
löfen, ein relatives Recht.

232



Aber er ftellt doch im wefentlichen einen verhängnisvollen Irrtum
dar. Der Irrtum befteht darin, daß als ruhendes (wenigftens bis zum
Jüngften Gericht ruhendes), als ftatifches Verhältnis behandelt wird,
was Bewegung ill und fein foil, daß Verzicht oder gar Kapitulation
eintritt, wo Kampf fein foil und höchftens eine Kampfespaufe eintreten
darf. Die Lehre von einer Gerechtigkeit für die Welt, die das Natur-
recht bieten foil, ift eine folche Ruhe ftatt der Bewegung, ein folcher
Verzicht, der zu einer Kapitulation wird, zu einer jener verhängnisvollen

Kapitulationen, worin fich jeweilen die Grundfünde der
Verweltlichung darftellt. Sie will ein Damm fein, der gegen das Chaos
fchützen foil, und wird einer, der die Welt gegen das Andringen des
Reiches Gottes fchützt und der Welt vor diefem Sicherheit und Ruhe
gewährt — vermeintlich!

Damit ift auf tiefe gefchichtliche Zufammenhänge hingedeutet. Wir
erinnern uns daran, wie das Luthertum durch feine ftatifche Scheidung
des Reiches Chrifti vom Reiche der Welt zum fchweren Verhängnis
für die Sache Chrifti geworden ill. Der Verfuch mit der „Gerechtigkeit"

des Naturrechtes ift eine moderne Form diefes anderen
Unternehmens: nur ift der Damm bloß in Beton ftatt in Quaderfteinen
errichtet. Im Hintergrund aber fteht der alte Gegenfatz zwifchen Reich
Gottes und Religion — zwifchen der Religion, welche die Wahrheit
flatifch in Gefetz und Dogma erftarren läßt, und dem Reiche Gottes,
das lebendig und frei, als von Gott regierte Gefchichte, waltet, zwifchen
der Religion, welche den Unterfchied von Gott und Welt fixiert, und
dem Reiche Gottes, das von Stufe zu Stufe, von Vorftoß zu Vorftoß,
von Kampf zu Kampf, von Durchbruch zu Durchbruch, durch Niederlagen

wie durch Siege, die Welt erobernd und erlöfend, vorwärtsdringt.
Ich habe etwas ftärker die eine Linie der heutigen Behandlung des

Problems der Politik berücksichtigt, weil fie die falfchere und gefährlichere,

auch für den Augenblick aktuellere ill. Aber es foil nun in
Kürze auch noch auf die andere befonders eingegangen werden.

Zweierlei fcheint mir dagegen noch einzuwenden.
Einmal: Sie leidtet an einer gewiffen Künfllichkeit. Diefe tritt, wie

mir fcheint, auch bei Karl Barth auf. Das politifche Problem erfcheint
zu fehr bloß als Anhang zur Dogmatik (oder Ethik), und diefes
Anhängen hat etwas Willkürliches und etwas Konstruiertes an fich. Wie
ift es aber umgekehrt in der Behandlung des politifchen Problems (das
foziale inbegriffen) durch die Bibel, namentlich durch das Gefetz Mofis,
gerade das Organifche, was uns daran auffällt und erquickt und was
gerade für die Gegenwart fo wichtig ift, was aber der Fafchismus, der
das Organifche auch proklamiert, am wenigften verfteht. Es find, wenn
wir fo fagen dürfen, die organifchen Grundelemente der Ordnung Gottes,

die uns darin entgegentreten. Das hängt aber wohl gerade auch
damit zufammen, daß in der Bibel das politifche und foziale Element

233



nicht bloß einen Anhang bedeutet, fondern zum Zentrum gehört und
aus dem Zentrum hervorquillt.

Der zweite Einwand gegen die theologifch-dogmatifche Behandlung
des Problems aber ift der: Es wird durch die Anhangsmethode und diefe
theologifch-dogmatifche Behandlung dbr unendliche, frei aus dem
unendlichen, und dazu lebendigen Gott quellende Reichtum der politifch-
fozialen Offenbarung in der Bibel ftark verkürzt. An die Stelle eines
freien Waldes tritt eine Baumfchule, an die Stelle der bergfrifchen
Quelle eine Wafferleitung. Es geht, anders gefagt, die unendliche,
revolutionäre Fruchtbarkeit der aus dem Reiche Gottes quellenden Politik
verloren.

Auch in der Kritik diefes andern Verfuches, das Problem der Politik

„chriftlich" zu löfen, lloßen wir auf jenes letzte Moment: Er geht
nicht von jener biblifchen und lebendigen Quelle wie aller göttlichen
und menfchlichen Wahrheit, fo auch aller reellen Politik aus dem Reiche
Gottes und feiner Gerechtigkeit, das von Gott aus in die Welt vorftößt,
weil man an diefes nicht oder doch nicht mit ganzer Zuverficht glaubt,
vielmehr hilft man fich mit einer theologifch-dogmatifchen Konftruktion.

Hier liegt der Kern auch diefes Problems, wie aller andern. Auf
diefen Punkt ift vor allem zu achten. Hier muß die Entfcheidung
fallen.1)

Es fchien mir wichtig, das Problem der Politik wieder in diefen
großen und doch einfachen Zufammenhang zu ftellen. Selbftverftändlich

ift damit nicht alles gefagt, was über das Thema: „Reich Gottes
und Politik" gefagt werden kann und muß; es find damit nicht alle
Probleme diefes Themas berührt, zum Beifpiel nicht das der Eschatologie

oder das des Staates; aber das, was gefagt worden ift, muß, glaub'
ich, zunächft gefagt werden. Leonhard Ragaz.

Denkmäler
' 1933—1945

1.

Menfchenjagd.

So lebten fie — das Tier lebt neftgeborgen
fo lebten fie: im Keuchen irrer Flucht.
Flucht vor dem Unfaßbaren,

1) Ich gedenke mich bald über diefes Problem weiter zu äußern und verweife
zunächft auf das in meinem Buche: „Die Botfchaft vom Reiche Gottes" (befonders
im fünften wie im fiebenten bis neunten Gefpräch) Ausgeführte.

234


	Christus und die Politik : ein Votum

