Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 39 (1945)

Heft: 3

Artikel: Zur Revolution der Kirche. 1., Zuspruch an einen Pfarrherrn ; Il., Antwort
an Herrn Hz.

Autor: Trautvetter, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-138623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-138623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und das kann erfahren werden, von jedem, der es erfahren will — dem
it es auch moglich, ja leicht gemacht diefer Macht, die {eine eigene,
ficher auch nicht leichte Revolution bewirkt hat, auch die Revolution
der Welt zuzutrauen. Das Wunder der Auferftehung, das er an fich
erlebt, {chlieft ihm das ganze Ofterwunder auf. Und freilich auch um-
gekehrt Wer an das umfaffende Ofterwunder glaubt, weil er nicht
nur, auch auf dem Wege der Religion, fich felbft fucht, fondern das
Reich Gottes und feine Gerechtigkeit, der kommt dazu, auch an das
an ihm gelchehende zu glauben. Eins hingt am Andern. Beides ift
jedem angeboten, jedem offen.

s»Der Tod ift verfchlungen in den Sieg. Tod, wo ift dein Stachel?
Holle, wo ift dein Sieg? Gott fei Dank, daf} er uns den Sieg gegeben
hat durch unfern Herrn Jefus Chriftus. « Leonhard Ragaz.

Zur Revolution der Kirche”
I.
ZUSPRUCH AN EINEN PFARRHERRN,

Ziirich, den 29. Oktober 1944.

Du bift nun Pfarrer, gehft einher in {chwarzem Gewand und mit
ernfter Mlene Aber verzeih: wir find alte Kameraden, und {chon des-
halb fehlt mir der Refpekt vor deinem Kleid. Nimm es mir nicht iibel
— ich {preche ohne Riickficht, auch wenn ich dich verletzen {ollte, Was
tut denn eigentlich thr? Mit welcher Berechtigung fitzt ihr in euern
Pfriinden, treibt dies und das und haltet Sonntags eure Predigt? Haft
du denn nicht bemerkt, wie es fteht — trotz euerer Titigkeit, trotz
neuen Kirchen und Kapellen> Moralifcher Halt und Mafiftab fehlt dem
Menfchen von heute, Handelt er etwa in den fogenannten chriftlichen
Staaten nach irgendwelchen religiofen Ideen, nach einem Glauben, der
Allen gemeinfam wire? Nein! Perf’dnliche Intereffen leiten ihn, Ge-
winn, Sicherung der leiblichen Exiftenz, Sucht nach Ehre und Anfehen,
und fofern man einen noch einigermaflen allgemeingiiltigen Mafftab
anerkennen will, beruht er beftenfalls auf einer lauen biirgerlichen
Konvenuon nach dem Rezept: ,,Es gehort fich, es gehort fich nicht.*

1) Man vergleiche dazu Nr. 10, 1944.
 Der Redaktor mdchte nicht unterlaflen, zu erkliren, dafl er es ift, der Herrn
Pfarrer Trautvetter um eine Antwort auf diefen Brief an einen offenbar fiktiven
Pfarrer gebeten hat, weil er ihm dafiir befonders berufen erfcheint. Auch fei be-
merkt, dafl der Verfaffer des Briefes ein Ingenleur ift, und zwar gar nicht ein ,,un-

glaublger
Ein weiterer Beitrag zu dem Thema ,,Revolutmn der Kirche” ift linglt gefetzt

und foll moglichft bald er{cheinen. Red

113



" Dafiir finden fich um fo mehr faliche Gotter: Nation, Rafle, Staat,
technifcher Fortichritt — nun, Du kennft das Lied.

Beftimmt war es nicht immer {o. Es mufl Zeiten gegeben haben, wo
religiofe Grund{itze und Gefetze verpflichteten, wo fie durch lebendige
Uberzeugung und durch innere Befinnung in einem Grofiteil des Volkes
verankert waren. Aber diefe Zeiten {ind vorbei, die Aufléfung geht
weiter, und grof} ift die Zahl derer, die mehr oder weniger bewuflt fiir
‘diefen Auflofungsprozefl arbeiten, alles verneinen, was Anfpruch er-
hebt, den Men{chen zu binden, {eine Lebensfithrung nach bedingungs-
los Giiltigem auszurichten, Um mit Nietz{che zu {prechen: ,,Gott ift
tot.” Und diefer Prozef ift viel weiter gediehen, als Du mit den iibrigen
offiziellen Hiitern der Religion Dir-eingeftehen willft, Begreiflich, Thr,
Ihr Pfarrherren, habt wenig Interefle, diefer Wahrheit klar ins Auge
zu {chauen. Thr troftet euch mit den Wenigen, die euch verblieben f{ind,
und beklaget, zum mindeften im ftillen, den groflen Haufen der ,,Gott-
lofen*, — Und diefe beklagen euch. Welche Lifterung, nicht wahr?
Aber es ift {chon fo. In der Stadt, Taufende, durchaus verniinftige Leute,
Arbeiter, Angeftellte, Mianner in den beften Jahren und bei vollem
Verftande: fie licheln, wenn man vom Pfarrherrn {pricht, Gebt euch
dariiber nur Rechenichaft, voll und ganz; befchrinkt euch nicht auf -
euere Kreife und Krianzchen, ftreckt die Nafe etwas tiber euere {elbft-
gezogenen Zirkel der getreuen Schafchen, und falls ihr nicht zu fehr in
Selbftgefilligkeit und -gerechtigkeit befangen, falls ihr noch nicht ganz
mit Bibelipriichen gepanzert und gewappnet {eid, {o kann felbft euch
diefe Erkenntnis noch aufdimmern. Eine bittere Erkenntnis, Denn fie
rihrt an euerer Exiftenzberechtigung; fie fragt: ,,Mit welchem Recht
beziehe ich meinen Lohn?* — Nein, komm mir nicht mit euerer Fiir-
forge fiir die Bediirftigen und Bedringten! Dafiir brauchen wir keine
Pfarrherren; im Gegenteil: angenehmer ift es fiir einen fenkrechten
Mann, Hilfe zu erhalten ohne die Vermittlung chriftlicher Mildtitig-
keit, die unweigerlich mit euerem Gewande und Gewerbe verhaftet ift.

- Dartiber {ollteft Du Dir klar fein: Die Menichen {ind niichtern
geworden im Zeitalter der Wiflen{chaft und der Mafchine, Sie {ind
{keptifch gegeniiber Begriffen, die iiber das hinausgehen, was mit ihren
Sinnen und dem menichlich befchrankten Verftande erfafibar ift, und
ganz klein ift der Platz geworden, wo Du noch etwas abftellen kannit,
das irgendwie mit dem Begriff ,,Glauben zu tun hat. Vor allem reicht
er nicht mehr fiir theologif{che Reflexionen iiber Bibelfpriiche, Wunder,
iiber Betrachtungen des Jenfeits, der Holle, des Paradiefes, iiber Fra-
gen des Dogmas, ja felbft iiber die Peritnlichkeit Gottes und feine
Eigen{chaften.

Verfetz Dich nur in die Lage eines niichternen Angeftellten, der
tagsiiber feine Zahlen fummiert, {ich tiber technifche Pline beugt und
abends feinen privaten Intereffen nachgeht, iiberall gewohnt und von
Berufs wegen gezwungen, fich an das Reale und Offenfichtliche zu

114



halten; denk an cinen Arbeiter, der in der Fabrik tiglich feine Hebel-
griffe be{orgt der Mafchinenteile bearbeitet, genau, aufmerkfam, nach
vorgelchriebenem Plan. Es bleibt ihm wenig Raum fiir Phantaﬁe ge-
wohnt, {ich klar und {charf an Sichtbares zu halten, weigert {ich {fein
Geift, mit Unfichtbarem fich zu befaflen. Schade, noch eindringlicher
follte ich Dir dies klarftellen konnen, wie niichtern, wie {keptifch der
Menich geworden ift. Eure Theorien {ind ihm unniitze, {chmarotzende
Gewichfe. — Sieh! Ich weill es aus Erfahrung; ich kenne meine Be-
rufsgenoffen; ich kenne viele andere, Arbeiter, in freien Berufen Titige,
Kiinftler: iiberall dasielbe Bild.

Und {follteft Du nun hingehen, hinaus aus Deinem Kreis, {o greife
nicht nach Strohhalmen, um Dich und Deinesgleichen zu retten. Denn
mancher wird irgendwie zugeben, vielleicht {ei dies und das fo wie
Du fageft, und wire es nur, um Deine etwas liftige Gegenwart loszu-
werden. Nein! Schaue auf das Gelamte, und bift Du ehrlich, {o wirft
- Du beftitigen miiffen: Es ift kein Boden da fiir Eure theologﬂchen
Lehren und Spitzfindigkeiten, Und Euere pathetifchen Rufe iiber die
»Flucht vor Gott™“, {ofern fie {iberhaupt beachtet werden, fo erwirken
fie Aergernis und find ldcherlich zugleich. Und verftehe wohl, gerade
diefe fachlichen, auf ihre Weife tiichtigen Durchichnittsmenfichen z3h-
len und geben dem heutigen Leben das Geprige. Du wirft Dich doch
nicht mit den an fich {chon wenig zahlreichen Kirchgingern troften
wollen, die bei Euch fo fiir alle Fille eine Art Riickendeckung {uchen, |
eine Stiitze fiir ihre Selbftgerechtigkeit im Diesfeits und eine Zufiche-
rung fiir Wohlergehen im eventuellen Jenfeits, und auf die Fromm-
ler, und — Du entfchuldiglt — die ,,Armen im Geifte”! Wifle, ich
verachte diefe letztern n1cht aber als alleinige Stiitze der {o {charffinni-
gen Theologie diirften {ie nun doch nicht gentigen.

Ich weif}, was Du nun fagen mochteft; Du haft Dich {chon ganz
aufgebliht und berfteft {chier. Ja, gewifl, man fpiirt es, die Welt geht
aus den Fugen. Selbft die fchwirzeften Taten der dunkelften Barbarei
entftehen neu und viel gewaltiger als je, und gleich wirft Du {agen:
»Eben daher kommt es, fie horen nicht auf uns, Du fichft die Folgen.*
Ja, mein Lieber, die Folgen find da und fie {ind fiirchterlich, aber als
~ Folgen von was? Begriindet etwa in der Flucht von der Kirche? Du
bift zwar unfchuldig daran, aber gefagt muf} es fein: Die Kirche tat
und tut teilweife merkwiirdige Dinge in diefen Zeiten, und noch merk-
wiirdigere begeht ein Teil ihrer Vertreter, nicht nur wenig bekannte
Landgeiftliche, nein, Leute mit Namen, Doktoren, Profefloren, Wiir-
dentridger. Wir Unbeteiligten, wir ftellen’s feft, ab und zu nicht ohne
Schadenfreude; denn wie {ollten fich weltliche Siinder nicht freuen,
wenn ein geiftlicher Herr fichtbarlich ftolpert und ftiirzt? Die Lofung
von der Kirche ift nur eines der Zeichen, ich glaube {ogar ein gefundes,
und durch die Entwicklung notwendig gewordenes Zeichen,

Und nun komme ich zuriick auf das am Anfang Gefagte. Es fehlt

I1§



die grofie, allgernem giiltige, verpflichtende Idee, und die Aufgabe
bef’cunde wohl darin, eine f{olche neu zu ichaffen oder aufzudecken,
eine Aufgabe, welche die chriftliche Kirche frither erfiillte und heute
md;t mehr zu leiften vermag; das Leben hat fich zu fehr von ihr
entfernt. -

Und da gehe ich mit Dir c1nig Kaum diirfte es eine Zeit gcgeben
haben, die Befinnung auf allgemeine und abfolut giiltige Werte nétiger
hitte als die unfere, Nie waren die Maglichkeiten der Zerftreuung und
der Betdubung grofler als heute, nie die Beraufchung an eigenen men{ch-
lichen Werken ausge{prochener und ficherlich wird.es noch fchlimmer
werden: die Sucht nach organifatorifchen Rekorden, die Prahlerei mit
technifchen Hochftleiftungen, die Produktion aller 'moglichen Dinge,
welche dem oberflichlichen Lebensgenufle dienen und jede tiefere Be-
finnung verhindern wollen.

Und wo finden wir nun die Gegenkraft? In der Kirche nicht, da
kannft Du ganz ficher fein. Denn jeder verniinftige Mann, deflen Inter-
eflen nicht gerade in theologlfcher Richtung gehen, wird fich abwenden,
kalt, lichelnd oder empért, wenn Ihr mit Euern Bibelfpriichen kommt,
Eueren Dogmen, Eueren Theorien, vom lieben Gott, vom Jen{eits, Fiir
einen Menfchen der Gegenwart ift es nahezu eine Beleidigung, wenn -
ihr ihm zumutet, diefe Dinge anzuhoren, dariiber zu diskutieren, Denn
fiir ihn ift es leeres Gerede, Phantafien, die menfchlichen Hirnen ent-
{proflen find. Du glaubft, ich tibertreibe? Nein, ich kenne meine Kol-
legen, viele andere durchaus verftindige Minner, und weill, was fie
fagen und denken, Du {prichft von Anmaflung der Freldenker, eitler
Men{chen, die fich fiir aufgekldrt halten. Ich bin nicht Deiner Mei-
nung, Falich ift es, zu glauben, fie machten fich nicht auch ihre Ge-
danken; aber fie find befcheidener — Du horft — beicheidener als
Du und Deinesgleichen; fie bleiben dort ftehen, wo der men{chhche
Verftand ftehen bleiben muf}, und erkliren: ,,Ich weifl nicht weiter.”
Und da beginnt die Moghchkeit wo man anfangen konnte, neue Wege
zu gemeinfamem Denken und gemeinfamen Idealen zu finden, Denn
intelligente Vertreter der Wiflenichaft und der Technik, verniinftige
Leute im heutigen Alltag, fie behaupten nicht, fie wiiiten alles, die
letzten Lebensritiel feien mit menichlichem Verftand und Wifenfchaft
erforichbar und erkldrbar. Nein, fie erkennen die Grenzen, aber fie
weigern fich als anftindige Leute iiber das Erkenn- und Beweisbare
hinaus zu {pekulieren. Sie iiberlaflen das den Philofophen und Theo-
logen, freuen fich vielleicht — {ofern fie Neigung dazu verfpiiren —
und ziechen Gewinn aus deren Werken, wie andere aus irgendwelchen
Werken der Mufik oder der bildenden Kiinfte. Aber dabei bleibt
es, fie fchitzen und anerkennen die perfonliche Leiftung, die Schonheit
und Klarheit des Werkes, aber betrachten fie nur als folches, als eine-
Anﬁcht unter andern, und verweigern ihm die allgememe Geltung

116



und nehmen es als das, was es ift, eine vielleicht bewundernswerte
Konftruktion eines menichlichen Hirns, - ‘

Aber die Fragen iiber das Woher, Wozu und Wohin des Lebcns
beftehen, fie find mit dem V erftand nicht 16sbar, und doch ift die
menfchliche Natur fo befchaffen, daf fie ftets nach dem Grund und
dem Sinn fragt. Und da bleibt nun nichts iibrig als der Glaube. Aber
ein Glaube, angepaflt unfern niichtern und fkeptifchen Menfchen, ein
Glaube ganz allgemeinfter Art, daran: daf es allgemeingiiltige Wahr-
heiten gibt, daf ein jeder, wenn er will, im grofien gefehen, weif}, was
Wahrheit und was Liige ift, was Recht und was Unrecht ift, daB ein
Leben, das fich in den Dienft der Wahrhelt und des Rechtes Pcellt die
menichliche Beﬁxmmung eher erfiillt als ein anderes, das diefen Fragen
ausweicht, dafl ein Nachdenken iiber {olche Lebensfragen und damit
ein Abftandnehmen vom tiglichen Treiben mehr wert fein diirfte als
ein blofes Verfinken im Strudel. Hier findet fich die {chmaleBafis, auf
der es aufzubauen gilt und auf der ein Aufbau mdéglich ift. Das wire
das Notigfte und Naheliegendfte heute, den Menf{chen zur Befinnung
aufzurufen, zum Nachdenken iiber die Grundfragen und Grundwahr-
heiten des menfchlichen Seins, zum Abftandnehmen gegeniiber feinen
eigenen Werken, alfo zurlick auf das Einfachfte, das Allgemeingiiltigite.

Freilich, Thr und Euere Kirche werdet fchwerhch imftande {ein,
- diefe Aufgabe zu erfiillen; riickt Thr doch gleich mit der Bibel an, dem
lieben Gott und dem ganzen Ballaft, der dazu gehort, und erreicht
damit das Gegenteil von dem, was Ihr erreichen folltet. Ich wiirde es
dem Einzelnen iiberlaffen, ob er die Bibel ftudieren will, ob er fich
einen perionlichen Gott vorftellen will, und gabe mich zufrieden, wenn
er wenigftens anerkennte, dafl mit dem Verftand allein die Frage nach
dem Sinn des Lebens {ich nicht beantworten 14f3t, wenn er anerkennte,
daf es Grundwahrheiten gibt, die jedem zugidnglich und fiir jeden ver-
pilichtend find, und er ver{uchte fich diefe klarzumachen und fein Leben
‘darnach zu richten. Ueber die Anwendung und Auswirkung diefer
Grundwahrheiten im Einzelnen kann man fich fireiten und wird man
ﬁch ftreiten miiflen; denn die Welt ift im fteten Fluff, und was heute
in diefer Sonderfrage richtig ift, kann bald einmal unr1cht1 fein, Aber
allgemeine, ver{chnliche men{chliche Grundlagen zu fchaffen und dar-
auf eine neue, humanere Kultur aufzubauen, darin befteht die Auf-
gabe. Die Welt ift im Fort{chreiten; fie ift von der Vielfalt der heid-
nifchen Gotter zu dem gefetzesftrengen Gott der Juden, zum ver{6hn-
lichen Gott der Chriften gelangt, und es {cheint gegeben, daf fie heute
einen Schritt weiter geht, ja weitergehen muf} und allgemeinere, ab-
ftraktere Ideale an die Stelle der bisherigen treten kdnnen, ja miiflen.
Dabei ift nicht zu zweifeln: es gibt viele, die fich bei Euch und bei den
Sekten finden, denen {olche abftrakte Ideen zu wenig bieten, zu wenig
Impulfe, zu wenig Troft geben fiir ihr Leben, und felbftverftindlich
bleibt es thnen iiberlaflen, fich wie bisher an beftimmtere Vorftellungen

IT7



zu halten, Aber es handelt fich ja nicht um diefe, fondern um die grofle
Zahl derer, die fich endgiiltig entfernten von der Kirche und den von
ihr verbreiteten Lehren.

Ich errate Deine Gedanken: ,,Er meint es gut und verfteht es nicht

befler!™ Ich bin weder Theologe noch Philofoph und z3hle mich zu den
- erwihnten niichternen Menfchen von heute, und {o {cheint Dir das
Gebotene zu einfach und diirftig, zu ver{chwommen und unbeftimmt,
zu gefahrlich vielleicht. Ja, ich geb’ es zu: fiir eine Doktorarbeit mag
der Stoff nicht reichen, und ebenfowenig fiir einen Herrn Prof. theol.,
um ihn vom Katheder zu dozieren. Aber trotzdem, ich fiihle mich chr
im Rechte Dir gegeniiber; ich wage zu behaupten: Thr feid dem Leben
zu fehr entfremdet, um Anfpruch auf Gehdr zu haben. Ein bifichen
mehr Beziehung mit unferm Alltag, wenigftens zeitweife Betdtigung
in einem profanen Berufe, in abhingiger Stellung, mit volligem Ver-
zicht auf Euer geiftliches Gewand, tate Euch aulerordentlich gut. Denn
viele von Euch wurden zum Diener der Kirche, um ficher zu {ein vor
den Stiirmen der Welt. -

Die Menichheit wird einen neuen Weg, W1rd neue Grundlagen fiir
eine {innvollere Lebensgeftaltung fuchen miifien, fofern fie nicht im
Chaos verfinken foll. Aber ohne Euch! Zu einem folchen Entgegen-
kommen werdet Thr nicht gewillt {ein; es wird Euch als ein Greuel, als
eine licherliche Oberflachlichkeit erfcheinen, die fich nie mit der Tiefe
Euerer Erkenntnis meflen kann. Thr werdet weiter ftreiten und dis-
putieren iber Fragen, die uns weniger bertihren und die wir weniger
{chdtzen als die Abhandlungen irgendwelcher Fachgelehrten iiber ihr
Spezialgebiet, Schade, wie um jede Energie und Leiftung, die fich
nutzlos verbraucht, befonders fchade natiirlich dann, wenn ihr Einfatz
fo brauchbar und fo notig wire, - Hz.

II.
ANTWORT AN HERRN HZ.

Sebr geebrter Herr!

Thr Zufpruch foll nicht ohne Echo bleiben. Ich bin mir zwar bewuflt,
da ich mich verichiedenen, nicht eben angenehmen Verdichtigungen
ausfetze, wenn ich Thnen antworte. Vor allem leifte ich dadurch der
Vermutung Vor{chub, daf} ich mit dem von Thnen angeredeten — faft
hitte ich gefagt: angeprangerten — Pfarrer identifch fei. Odcr man
wird zum mindeften {agen: Er hat {ich betroffen gefiihlt, qui s’excuse
saccuse. Wenn ich mich aber gar nicht verteidige, fondern Thnen weit-
gehend zuftimme, dann kann es ausichen, wie wenn ich mein eigenes
Pfarrertum verleugnen wollte, Und faft noch hifilicher wire der Ver-
dacht, dafl ich mich gegeniiber meinen ,,Standesgenoflen® defolidari-
- fieren mochte, indem ich mich beeile, zu verfichern, daf} ich {elbft einen

118



ganz andern Typus von Pfarrer darftelle, als derjenige iﬂ:, gegen den
 Sie Thre {charfen Pfeile abgeichoflen haber.

Das alles ift nicht meine Abficht. Ich m&chte niir aber aas, was Sie
lagen, geiftig ancignen, weil ich es fiir beherzigenswert halte und ich
mochte meinen dariiber vielleicht erfchrockenen Kollegen helfen nicht
nur Negation daraus herauszuhoren. Gegeniiber den nicht erfchrocke-
nen Kollegen, gegeniiber den Sicheren, in ihrer Kirche und ihren theo-
logiichen Syftemen allzu gut Geborgenen, mochte ich Thren Wedksruf
— wenn auch mit geringer Hoffnung — verftirken.

Sie reden in einer bitteren Weife iiber das Pfarrertum. Es gibt eine
Art von Menfchen, denen man Bitterkeit niemals {ibelnehmen 1oll, das
find die Hungrigen. Zu diefer Art gehoren Sie. Wenn Sie ein geiftig-
fatter Menich wiren, gefittigt vielleicht mit intellektueller Aufgeklirt-
heit, wenn Sie vom Standpunkt einer fich erhaben diinkenden frei-
denkerifchen Dogmatik aus tiber das Kirchen- und Pfarrertum herfielen,
dann wiirde ich es lieber den Satten von der Gegenfeite, den Dogma-
tikern des Glaubens tiberlaflen, fich mit Thnen, dem Dogmatiker des
Unglaubens, herumzuichlagen, Aber Sie find kein Satter, Sie reden im
Namen der ,,Niichternen®, zu denen Sie {ich zdhlen. Aber ich glaube,
Sie und Thresgleichen recht zu verftehen, vielleicht fogar beffer, als Sie
{ich felbft verftehen, wenn ich Thnen rund heraus fage, dafl Thre ,,Niich-
ternheit” Hunger ift — wie ja auch im Korperlichen diefe beiden Zu-
ftande miteinander verwandt {ind. Sie {echen die Refignation, die hinter
diefer Niichternheit fteckt. Ja, man kann {ichon auf {eine Niichternheit
ftolz fein und fie jeder fallchen Sittigung vorziehen, aber im Grunde
genommen handelt es fich um eine bitterfchmerzliche Sache, Es ift nicht
nur eine fozufagen intellektuelle Leere, wenn Sie von dem Fehlen von
metwas Allgemeingliltigem®, ,.einer alle verpflichtenden Idee, eines
,,Sinnes des Lebens* reden. Es fteckt eine wirkliche Not dahinter. Ich
licbe tibrigens Ihre zuriickhaltende Ausdrucksweife und habe gar keine
Luft, daran herumzumikeln und Thnen wegen Ihrer unpathetifichen
Formulierungen die theologifiche Piftole auf die Bruft zu {etzen. Ich
ipiire, daf} Sie die Sache {ehen und wirklich darunter leiden. Sie {ehen
die Wiifte, zu der das Leben geworden ift, die Oberflichlichkeit, die
Barbarei, die Aufléfung, das Chaos, und dann den Einbruch der Got-
zen: Nation, Rafle, Staat, technifcher Fortichritt. Sie {chauen nach
Ueberwindung aus. Aber Sie fithlen, daff die Ueberwindung nicht in
Begriffen und Weltan{chauungen, {ondern nur in etwas Realem be-
{tehen kann. Es it ein Hunger nach Realitdt, der Sie ergriffen hat, Und
dasfelbe fehen Sie auch bei vielen andern Menfchen in unferer Zeit. Sie
machen {ich zum Sprecher der ,,Niichternen. Ich wiirde den Ausdruck
,Realiften® fiir zutreffender halten. Es find die, welche fich auf keinen
Fall mehr mit Worten, Begriffen, Syftemen, Stimmungen und Gefiih-
len abfpeifen laflen wollen. Sie konnen nichts ,,Geiftiges mehr ernft
nehmen, wenn es keinen Willen und keine Kraft zur Geftaltung hat.

119



Und nun ift Thr hungernder Blick auf die Kirche und das Pfarrer-
tum gefallen, Und da f{ind Sie bitter geworden, weil Sie hier Sattheit
angetroffen haben., Denn der Anblick der Sattheit hat fiir den Hun-
gernden etwas Aufreizendes. Es ift Thnen vorgekommen, als ob diefe
Menfchen mitten in der Erfchiitterung unferer Zeit nicht aufgehort
hitten, in einer unbegreiflichen Selbftficherheit dahinzuleben, Sie Thaben
fo viel grofle und grofite Worte, {o erfchien es Thnen — fie {ind geift-
lich {o reich, fie haben ,,Frieden“ — in diefer Welt!! — ja, wenn fie
diefe Welt auch wirklich {3hen und mit ihr ringen wiirden —, aber
fo kann ihr Gerede von ihrem ,,Frieden, der hoher ift als alle Ver-
nunft, nur bitter machen. Und fo ift es mit allem andern, was fie
haben. Sie haben ,,Rechtfertigung“, fie haben ,,Gnade”, fie haben
.ewiges Leben® und ,,Auferftehung®, fie haben ,,Chriftus®, fie haben
,,Gott*, Sie haben all’ diefe grofien Begrli’fe fie haben fich diefelben
geiftig angeeignet — nicht ohne gewiflenhaftes Studium —, fie haben
diefe Begriffe in einem Syftem zueinander in die rechte Bezmhung ge-
fetzt, fo daf} ein Begriff den andern ftiitzt wie die Pfeiler und Ver-
Pcrebungen einer architektonifchen Konftruktion, Sie haben das alles
in ihren Biichern, in ihren Heften und weitgehend wirklich auch in
ihren Kopfen. Es ift thnen manchmal verbliiffend handlich zur Ver-
fligung; {ie konnen damit {chalten und walten, fie wiflen damit un-
heimlich gewandt umzugehen. Keine Not bringt fie je in Verlegenheit;
fie haben auf alle Fragen ihre fertige Antwort. Jedenfalls haben fie
immer ein Wort, das den Anfpruch erhebt, Antwort zu {ein, Das fliefit
ithnen von den Lippen, eine ,rechtichaffene Theologie nennen fie es
mit befcheidenem Stolz. Es wire auch Unrecht, ihnen die Redlichkeit
ihres Bemiihens abzufprechen. Das tun auch Sie nicht, verehrter Herr.
Aber Thnen und all den Reahf’cen {ind es trotzdem blofle Worte,
,,Blbelfpruche , Theorien, eine ,,vielleicht bewundernswerte Konftruk-
tion eines menfchlichen Hirns“; denn Sie vermifien die reale Kraft
diefer Gedanken und Gedankengebaude. Es ift Geift darin, aber nicht
creator spiritus, nicht Schopfer-Geift, Die Welt wird nicht angetaftet.
Ja, Sie glauben feftftellen zu miiffen, daf in diefer Zeit der hochge-
muten Theologien und des felbfbewuRten Kirchentums die Welt in
befchleunigtem Tempo dem Abgrund zuraffelte. Da war kein Friede,
keine Erlofung, keine Auferftehung zu veripiiren.

Nun, ich glaube nicht, daf} Sie fo unbillig {ind, von den Pfarrern
zu verlangen, daf} fie die aus den Fugen geratene Welt {o mir nichts
dir nichts einrenken konnen. Sie verlangen nicht, dafl Menf{chen Tita-
nen {ind. Ich glaube, daf} Sie auch allen jenen erhabenen Worten die
Ehrfurcht nicht verfagen wiirden, wenn Sie das Gefiihl hitten, daf} ein
Suchen und Fragen, eine Sehnfucht, ein Flehen und Ringen darin liege.
Aber was Sie nicht ertragen, ift der auf den Befitz dieler Worte auf-
gebaute Stolz, die Selbftzufriedenheit, der geiftliche Reichtum. Was ift
Theologie? Viel zu viel Antwort und viel zu wenig Frage, viel zu viel

I20



Sattheit und viel zu wenig Hunger, viel zu hemmungslofes Eintreten
in den Tempel des Heiligen und viel zu ficheres Sich-darin- bergen, viel
zu wenig Anklopfen an der Tiire des Reiches Gottes. Von den Rea-
liften und Niichternen fagen Sie, daf fie einfach ,,befcheidener {eien,
daf} fie ,,ftehen bleiben, wo der menfchliche Verftand ftehen blelben
mufl, dafl fie ,,die Grenzen erkennen®, wihrend Ihnen das frifch-
frihliche Ueber{chreiten der Grenzen mit Worten und Begriffen und
Syftemen als ein nicht reelles Unterfangen vorkommt. Mir {cheint, daf}
in Threr Meinung ein fehr deutliches Ahnen des ent{cheidenden Irrtums
vorliegt. Vielleicht driicken Sie fich noch etwas zu intellektualiftiich
aus, {0 als ob der Fehler auf dem Gebiet des Denkens lige, Der Fehler
liegt darin, daff man meint, man fei doch irgendwie zu Gott und {einer
Sache hintibergedrungen, wenn man fich gewifle Begriffe vom Ewigen
und Gottlichen angeeignet hat. Man ringt nicht mit der Wirklichkeit,
fondern fchwelgt in Theologie und verliert dariiber den Hunger nach
der Realitdt des Gottlichen, nach der Realifierung, der Verwirklichung
des Gottlichen. Was Sie mit der Befcheidenheit meinen, ift wohl dies:
lieber viel, viel weniger grofle und letzte und erhabene Worte, aber
~ dafiir ein ganz klein wenig Realitdt, lieber ein kleinftes Senfkornlein
echter Glaubens{pannung, als ein ganzes hochgetiirmtes Fuder theo-
logifchen Weizens und Strohs,

Sie haben, verehrter Herr, in der Kirche Realitit gefucht. Die
Realitdt des Gottlichen manifeftiert fich aber nie anders als im Ringen
mit den Realititen der Welt. In der Kirche miifiten darum die ,,welt-
lichen® Realitdten gefehen werden, {chirfer, realiftifcher gefehen wer-
den als irgendwo fonft. Wenn man in der Kirche nicht von der Welt
redet, dann redet man f{icher auch nicht von Gott, Wenn man in der
Kirche nicht ,,politifiert”, dann betet man auch nicht in ihr, dann ver-
kiindigt man die Botichaft vom Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit
nicht. Diefe Realitit des Gottlichen mag vorerft, verglichen mit den
letzten Erfiillungen, noch eine arme Sache {ein, eine {ehr ,,negative*
Sache, ein blofles Nein, blofler Kampf, blofler Proteft. Aber Sie und
Viele konnen fich des Gedankens nicht erwehren, dafl es vielleicht doch
etwas gewelen wire in den vergangenen zwei Jahrzehnten, wenn die
Kirche und die Pfarrer {o etwas wie eine Haltung eingenommen hétten,
auch wenn es nur eine {olch ,,negative” Haltung gewelen wire, Es hitte
etwas bedeutet, wenn es cinigermaflen klar gewefen wire, was die
Kirche eigentlich zu all dem, was da gefchah, fagt. Es ift ja leider
durchaus nicht klar gewefen. Nicht einmal in {ehr eindeutigen Fra-
gen, z. B. der des Antifemitismus. Da hat fich nach achtzehn Jahr-
~hunderten katholifcher und nach vier Jahrhunderten proteftantifcher
Kirche innerhalb der chriftlichen Gemeinde ein Abgrund von Orientie-
rungslofigkeit aufgetan. Und diefer Abgrund ift mit ein paar verein-
zelten, mageren und vorfichtigen Kundgebungen — zu denen die Kirche
oft mithfam genug zu bringen war — noch lange nicht ausgefiillt, Man

I2T



bedenke aber, was diefe Orientierungslofigkeit auf dem Gewiflen hat,
an was fiir eine Sache fie mit{chuldig geworden ift! Was hitte da eine
wirkliche Haltung der Kirche und der Pfarrer bedeutet! Natiirlich
haben fie ja alle grofiten und letzten Parolen zur Verfiigung gehabt,
vor denen alle Liigen und Greuel weggefegt worden wiren. Aber
gerade das macht alle nach Gerechtigkeit und Wahrheit Hungernden
fo unfidglich bitter, dafl die Kirche jene grofiten und letzten Worte nur
zu haben {cheint, um darin theologifch und kultifch zu {chwelgen, an-
ftatt fie der Realitit entgegenzuwerfen,

Sie haben recht, verehrter Herr, wenn Sie nach Niichternheit rufen,
wenn Sie fagen: ,,Ach, gecht mir weg mit eueren letzten und tiefften
Worten und fagt ftatt deflen ein kleines Sterbenswortlein gegen die
Unmenfichlichkeit und das Unrecht! Dann, ja dann wiirden wir euch
alles, wirklich alles, glauben, was ihr zu {agen habt; dann wiirden wir
vor euerer ganzen Theologie Ehrfurcht haben, euerem Kultus Refpekt
nicht verfagen; dann wiirden wir nicht mehr fagen, daf} ihr fromme
Spriiche macht; dann wiirden wir euere Bibel als ein heiliges Buch an-
{ehen und all euern Eifer um fie begreifen, Dann wiirde es uns nicht
mehr einfallen, zu euerer Exiftenzberechtigung ein Fragezeichen zu
machen. Denn wir wiflen ja eigentlich ganz gut, dafl ihr Pfarrer nicht
miifdig {eid, und dafl euere, zum Teil aufreibende Arbeit fich in bezug
auf ihre Niitzlichkeit und Notwendigkeit neben Vieles ftellen darf,
was die Men{chen tun. Wir laffen euer Wirken gerne gelten, mindeftens
fo fehr wic das des Juriften oder des Kaufmanns oder des Technikers
oder fogar des Arztes. Aber nur eines laffen wir nicht gelten: euver Reden
von Gott — folange es nicht real ift, folange ihr nicht die Sache Gottes
- geltend macht, das heifit {olange ihr nicht {eine Herrfchaft iber Alles
und die Geltung feiner Gerechtigkeit in konkreter, realer .und ein-
deutiger Weife bezeugt. Wenn es an diefem Punkte bei euch nicht
ftimmt, dann werdet ihr nicht verhindern konnen, dafy die Menfchen
iiber euch lacheln, daf} fie auch alles andere, was ihr tut — auch wenn
es, wie gefagt, mindeftens fo niitzlich ift wie das, was diefe Lichelnden
{elber tun —, nicht ernft nehmen. Es ift nun einmal {fo: Thr habt euch
unterwunden, von Gott zu reden, und wer das tut, der hat fich auf eine
Sache eingelaffen, bei der man ihn behaften wird, — mehr als irgendein
Menich bei feiner Sache behaftet wird.“ Sie haben vollftindig recht,
verehrter Herr Hz.: Wenn wir Fiirforger wiren und uns als Fiiforger
deklarierten, dann wiirde man uns nach unferer Fiirforgetitigkeit be-
urteilen und uns dafiir vielleicht Lob {penden. Aber wenn wir Pfarrer
find, dann fragt man uns: ,,Was ift das eigentlich mit euerem Gott?
Wo ift die Realitit diefes groflen Wortes? Habt ihr mit diefem Wort
wirklich etwas gefagt? Habt ihr euch damit zu etwas bekannt? Ver-
tretet ihr damit eine Sache? Thr redet von Gott, gut — aber ihr miific
recht von ihm reden. Euer Reden muf ein Bekenntms, eine Haltung
fein, Aber wir befchworen euch — fo rufen uns die Realiften zu —,

I22



kommt uns jetzt nicht wieder einfach mit der ,,rechtichaffenen Theo-
logie!“ — Es gibt jetzt {o viele Pfarrer, eine ganze Schule von jungen
Pfarrern, die uns eifrig zuftimmen mdochten, wenn wir fagen, daf} der
Pfarrer an {einem Reden von Gott und an nichts anderem gemefien
wird und gemeflen werden {oll. Und dann leiten die daraus die Forde-
rung nach einer — — recht{chaffenen Theologie® ab. Und das wire
dann alles, und darauf wollen fie dann ihre Pfarrerexiftenz griinden. -
Hochgemut zichen {ie damit in die Gemeinden, bereit, dafiir {ogar eine
Art Martyrium auf {ich zu nehmen. Aber fie erreichen meiftens nicht
mehr als ein gutmiitiges Kopfichiitteln bei den Leuten, die beim beften
Willen auch mit diefer neueren und befferen Theologie nichts mehr an-
zufangen wiflen als mit den alten und {chlechteren Theologien auch. Thr
Kopftichiitteln gilt dann dem erftaunlichen Eifer und dem an diefe
Sache gewendeten — und einer befferen Sache wiirdigen — ,,Bekenner-
‘mut® ihres jungen Pfarrers. In der Welt draufien aber wird das Licheln
iber diefe Sache immer weniger gutmiitig; es verzerrt fich in Hohn
und Bitterkeit, vor allem bei denen, die die .{chreiende Not und Gott-
verlaflenheit der Welt fehen und darunter leiden. Sie konnen nichts
anderes von einem lebendigen Gott denken, als daf} er fich um diefe
Not kiimmert. Darum ift der Weg zur Wirklichkeit Gottes der Weg
zur Wirklichkeit der Welt, und zwar nicht zu dem, was menfchliche
Oberflachlichkeit oder menfchlicher Tieffinn in ihrer Willkdiir fiir wirk-
lich und wichtig zu halten belieben, {ondern zu dem, was {ich dem
einfachen und wachfamen, dem kindlichen und erfchutterunosfamgen,
dem nicht verbildeten und nicht theologifch voreingenommenen Men-
fchinlals die grofie Not und Aufgabe {einier Situation und {einer Zeit
enthillt

Ich {chlieRe, Verehrter Herr, mit einem Wort aufrichtigen Dankes
fiir Thre aufriittelnden Worte, Wir kennen uns nicht perfonlich; aber
ich tdufche mich wohl nicht mit dem Gefiihl, daf} es Verftehen und Ge-
meinichaft zwilchen uns in nicht unwichtigen Dingen gibt.

Paul Trautvetter.

HERR, LASS ES UNS GELINGEN!

In bitterbdien Stunden Wie wenig wir vollbringen,
Hab ich {o {ehr empfunden, Wie diirftig das Gelingen,
Wie wenig wir noch find! Wie taub wir noch und blind.
Wir, die fo viel ver{prechen, Herr, lafl es uns gelingen,
Wenn wir zur Fahrt aufbrechen! Dafl wir zu Dir vordringen
Und dies ift alles dann . .. Und Licht erftrahlen kann!

" Karl Adolf Lcmbfcher..

123



	Zur Revolution der Kirche. I., Zuspruch an einen Pfarrherrn ; II., Antwort an Herrn Hz.

