
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 39 (1945)

Heft: 1

Artikel: Was heisst heute Christus verkündigen?

Autor: Trautvetter, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nicht auch der Sinn der Rückfchläge ift, die wir jetzt erleben? Solche
Zeiten der Rückfchläge können im Leben der Einzelnen wie in dem
der Gemeinfchaften, Bewegungen und Kämpfe fehr viel gefegneter
fein als Zeiten des rafchen, vielleicht ftürmifchen Erfolges.

Darum wollen wir auch folche Zeiten fegnen. Und wollen fie recht
benutzen. Wie oft gefchieht, daß gerade nach folchen Zeiten die großen

Siege hervorbrechen! Wir wollen uns unferes leichten Verzagens
fchämen. Wir wollen uns gerade am Eingang zu dem bedeutungsvollen
Jahre 1945, das fo düfter begonnen hat, an jene Quelle fetzen, an der
wir neue Kraft kriegen können, daß wir auffahren mit Flügeln wie
Adler, daß wir laufen können, ohne zu ermatten, aber auch wandern
(„wandeln"), ohne müde zu werden. Leonhard Ragaz.

Was heißt heute Chriftus verkündigen?1)

Wenige Jahre vor dem erften Weltkrieg — es mag um 1910
gewefen fein — hat Karl Liebknecht in Deutfchland eine
Kirchenaustrittsbewegung organifiert, und zwar von befonderer Art. Sie war nicht,
wie die vorangegangenen derartigen Bewegungen, freidenkerifch
begründet. Sie hat nicht dem Glauben der Kirche irgendeine materialiftifche

oder atheiftifche Weltanfchauung entgegengefetzt, fondern fie
hat der Kirche den Vorwurf entgegengefchleudert, fie habe mit Chriftus
gar nichts mehr zu tun. Diefer Vorwurf erwies fich als eine weit ftärkere

Waffe, als es die freidenkerifchen Theorien gewefen waren. Mit
einem Häckel, der die Dogmen der Kirche angriff und ihnen feine
Theorien — die oft auch dogmatifch genug waren — entgegenstellte, ift
die Kirche leicht fertig geworden. Alle diefe freidenkerifchen
Kirchenaustrittsbewegungen find im Sande verlaufen, fie haben nicht einmal
bei der fozialiftifchen Arbeiterfchaft leidenfchaftliche Anteilnahme aus-
zulöfen vermocht. Hingegen diefe Liebknechtfche Bewegung hat in
Norddeutfchland einen für die Kirche beängftigenden Erfolg gehabt.
Nur der Weltkrieg, der zunächft andere Probleme in den Vordergrund

drängte und auch diefen Karl Liebknecht für einen andern,
ungeheuren Kampf beanfpruchte, vermochte jener Kirchenaustrittsbewegung

ein vorläufiges Ende zu bereiten.
Wir find von diefer Sache ausgegangen, nicht weil wir meinen, daß

Kirchenaustrittsbewegung nun ein aktuelles Thema oder ein jetzt zu
befchreitender Weg fei, fondern weil jene Begründung Liebknechts
ernft genommen zu werden verdient. Und zwar aus fachlichen, nicht
bloß aus perfönlichen Gründen. Alfo nicht bloß deshalb, weil Karl
Liebknecht ein großer und reiner Kämpfer war, deffen wir auch gerade

x) Vortrag, gehalten am 4. November 1944 im Volkshaus in Zürich anläßlich

der Jahresverfammlung der fchweizerifchen religiös-fozialen Vereinigung.



heute wieder gedenken, als eines der erften blutigen Opfer des Geiftes,

der in der Folge Deutfchland völlig knechten follte und mit dem
die ganze Welt fich heute im Entfcheidungskampf befindet. Das mag
uns diefen Mann bedeutfam und ehrwürdig machen, aber dennoch
könnte man ihm die Kompetenz in der Kirchenfrage beftreiten, indem
man darauf hinweift, daß fich in feiner Weltanfchauung doch auch
materialiftifche und darwiniftifche Gedankengänge vorfinden. Aber
wenn er nun einmal feinen Kampf gegen das Kirchentum nicht mit
jener, uns vielleicht fragwürdig erfcheinenden Weltanfchauung,
fondern mit dem Hinweis auf den zwifchen der Kirche und Chriftus
beftehenden Widerfpruch begründet hat, dann ift feine Kirchenkritik
nicht aus der Sache wefensfremden Gedanken gefloffen, fondern aus
einem, bei einem folchen „Marxiften" auffälligen, lebendigen
Verftehen deffen, was Chriftus ift. Für ihn und feinesgleichen hat der
Name Chriftus noch etwas Lebendiges bedeutet, ein Programm, eine
Parole, ein Signal, vielleicht einen Proteft, auf alle Fälle gerade das

Gegenteil von Opium, einen Kampfruf gegen Unrecht und Lüge. Ich
weiß nicht, wie weit Liebknecht in der Bibel bewandert war. Vielleicht
mehr, als wir denken, ragte er doch über das Maß eines gewöhnlichen
Politikers und über das bei einem folchen übliche geiftige Niveau weit
hinaus. Aber er war natürlich kein Theologe und hätte ein Examen
über die die Perfon Chrifti betreffenden dogmatifchen Lehren nur
ungenügend beftanden. Aber vielleicht hat er von Chriftus doch viel mehr
begriffen als die Theologen mit ihren Chriftologien. Ja, wir haben das

Recht, es noch viel abfoluter zu fagen: er hat Chriftus, das, was Chriftus

ift im Unterfchied zu aller Religion, verftanden, und die Theologen
haben gerade das nicht verftanden.1) Wenn diefe es fertig bringen, fo
von Chriftus zu reden, daß die Welt dabei nicht das geringfte von
einem Angriff, einem Proteft herausfühlt, dann haben fie eben nicht
von Chriftus geredet. Denn gerade das ift Chriftus, das ift das entfcheidend

Andere an ihm, das ift das, was ihn von allen Göttern — den
üblichen Kirchen- und Chriftengott inbegriffen — unterfcheidet: daß
er dynamifch ift, daß er gegen die Welt vordringt, daß er der Welt
gegenüber Angriff und Eroberungswille ift. Und das ift der entfcheidende

Sinn der von ihren Hütern, den Theologen, immer wieder nicht
verftandenen Lehre von der Menfchwerdung Gottes in Chriftus: daß
in Chriftus Gott aufhört, der Olympier zu fein, daß er nicht mehr in
feiiger und erhabener Ruhe, in unberührter Majeftät jenfeits aller
Erdennot thront, fondern leidend, kämpfend, unterliegend und liegend,
immer wieder gekreuzigt und immer wieder auferftehend in diefe Welt
eintritt, um fie zu feinem Reiche zu machen. Darum aber kann alles in
Form von Lehrfätzen feftgehalten werden — nur Chriftus nicht. Auch

1) Der Lefer wird verftehen, daß wir hier Karl Liebknecht lediglich als
Typus nehmen und nicht im Einzelnen von feiner Perfon und von feinen
Auffaffungen handeln.



die eben ausgefprochenen Sätze helfen uns nicht, auch keine religiös-
foziale Definition Chrifti hilft uns, daß wir etwa durch fie Chriftus
befitzen könnten. Wir haben ganz ernft damit zu machen, daß Chriftus

nur da ift, wo jene Dynamik ift, wo wirklich und lebendig und
tatfächlich gerungen und gekämpft wird. Darum ift Chriftus bei folchen
Menfchen wie Karl Liebknecht, die im Kampf begriffen find gegen die
fatanifchen Mächte, die die Schöpfung beherrfchen und verwüften.
Liebknecht hat in diefem Kampf fein Leben geopfert. — Und wenn
es der Kirche ernft wäre mit dem Verlangen, Chriftus zu fehen und zu
zeigen, dann würde fie fich unwillkürlich und unwiderftehlich
angezogen fühlen von den im Kampf gegen die Weltmächte flehenden
Menfchen. Tatfache ift aber, daß das Chriftentum vor diefen Geftalten
immer eher zurückfchreckte. Es hat die Propheten des Alten
Teftamentes, in denen jenes kämpferifche Element fo lebendig, ja entfcheidend

war, lange Zeit überhaupt nicht mehr verftanden, und als fie ihr
dann wieder gezeigt wurden, hat es fich beeilt, zu verfichern, daß diefes
Kämpferifch-Prophetifche „durch Chriftus überwunden" fei. Die
Wahrheit ift aber die, daß in der Perfon Chrifti jenes Element nicht nur
in höchfler Leidenfchaft lebendig war, fondern daß es in ihm zum letzten

und entfcheidenden Angriff auf die Welt übergegangen ift. Und die
große Parole diefes aufs Ganze gehenden Kampfes ift die Botfchaft
vom Reiche Gottes und feiner Gerechtigkeit für die Erde.

Wo immer Chriftus ift, da findet der Angriff auf die Welt ftatt.
Jedes Gute bekommt durch die Berührung mit Chriftus aggreffive
Kraft. Auch die Liebe wird durch ihn zu einer den Kampf nicht nur
nicht fcheuenden, fondern ihn leidenfchaftlich führenden Macht. Chri-
ftusliebe ift kämpfende Liebe. Daß die chriftliche Kirche gerade das
nicht mehr verftanden hat, das ift die Urfache der traurigften Tatfache
(wir wiffen, was wir fagen!) der neueren Menfchheitsgefchichte, nämlich

der, daß das Volk Chriftus verloren hat, daß es zu der Herde
wurde, die keinen Hirten mehr hat. Denn die Zeit war fo, daß folche
Hirten nötig waren, die die Schafe gegen die Wölfe verteidigten. Mit
dem „guten Hirten", den ein von Chriftus abgekommenes, fchwäch-
liches Chriftentum erfunden hatte, war dem armen Volk, das gefchändet

und zerriffen und hingemordet wurde, nicht gedient. Chriftus hat
mit diefem „guten Hirten" nichts zu tun. Das haben Menfchen, die
wie jener Karl Liebknecht fich gedrungen fühlten, den Wölfen unter
die Zähne zu treten (und dann auch wie er von ihnen zerriffen wurden),

gefehen und darum der Kirche vorgehalten, fie habe mit Chriftus
nichts mehr zu tun.

Liier enthüllt fich uns die große Krankheit der Kirche. Wer da
helfen und heilen will, muß bereit fein, gerade hier fchonungslos die
Wahrheit aufzudecken. Die Kirche muß lernen, Selbftkritik zu üben.
Das mag fchwer fein für eine Inftitution, die gewohnt und fozufagen
von Amts wegen verpflichtet ift, die Sünden Anderer aufzudecken. Sie

¥



ift auch hier, angefichts der fich von ihr abwendenden Menfchenmaffen,
verfucht, fofort wieder den Spieß umzudrehen und diefen Maffen
ihre Vorwürfe entgegenzufchleudern, indem fie fie etwa der Oberflächlichkeit

und der Flucht vor Gott bezichtigt. Aber gerade das Beifpiel
jener Kirchenaustrittsbewegung, von dem wir ausgegangen find, zeigt,
daß es fich nicht um folche Dinge handelt, daß jedenfalls die Kirche
zuerft Anlaß hat, jenen andern Gründen der Abkehr mit allem Ernft
nachzugehen.

Die Kirche muß fich fragen, ob es ihr an der Chriftusliebe gefehlt
hat, an der kühnen, kämpfenden, mit dem Unrecht ringenden Liebe.

Die Chriftenheit hat Menfchen voll großer fchöpferifcher Liebe
hervorgebracht, Menfchen, deren Liebe einen Durchbruch in dunkle,
von der Liebe bisher vergeffene Gebiete bedeutet hat. Wir nennen aus
einer großen Schar nur wenige Beifpiele. Wir denken an einen Friedrich

von Bodelfchwingh, der fich des „nicht lebenswerten Lebens"
verblödeter Epileptiker annahm und es mit einer wahrhaft franziskani-
fchen Liebe hegte und pflegte; wir denken an Thomas Barnardo, an
die Kühnheit feiner Liebe, an feine „immer offene Tür", an feinen an
einem Heim in Whitechapel in Riefenlettern verkündeten Grundfatz:
„Hier wird kein verlaffenes Kind jemals abgewiefen." Wir denken an
Elifabeth Fry und Mathilda Wrede, die beiden „Engel der Gefangenen",

an ihr Hinabfteigen in die Tiefen der Gefängniffe und die noch
tieferen Tiefen verbitterter und verzweifelter Seelen. Wir könnten noch
William Booth und Henri Dunant nennen, auch fie Menfchen von
großer, fchöpferifcher Liebe.

Wir haben nur wenige und faft nur folche, die der unmittelbar
vorangegangenen Generation angehören, erwähnt. Aber gerade in diefer
Generation, die diefe genialen Liebenden, diefe „proteftantifchen
Heiligen", hervorgebracht hat, hat auch die große Abwendung der
Volksmaffen vom Kirchentum und Chriftentum eingefetzt. Diefe paradoxe
Tatfache müßte die chriftliche Gefellfchaft zum Nachdenken veranlaffen.

Warum erfolgte, trotz jenen bewußt aus dem Chriftentum
hervorgegangenen Offenbarungen einer großen Liebe, diefe Abwendung
des Volkes? Waren jene Erfcheinungen vielleicht zu fehr bloße
Ausnahme? Hat denn das Volk nicht eingefehen, daß nicht jeder ein
Barnardo oder Bodelfchwingh oder Dunant fein, daß nicht jeder
hundertfältige Frucht bringen kann? Und hat das Volk nicht gefehen, daß
fchließlich doch die Glieder der Kirchen es waren, welche die Werke
jener Schöpfer weitertrugen und hielten, mit beftändiger Opferbereitfchaft

und Treue? Hat das Volk nicht gefehen, daß auch fonft ein
Strom von Liebeswerken, von Wohltätigkeit und Hilfsbereitfchaft von
den chriftlichen Kirchen und ihren Gliedern ausging?

Ich glaube nicht, daß das vom Volk nicht beachtet und geachtet
wurde. Und doch war etwas in diefer „Liebestätigkeit", was die Seele
des Volkes leer ließ. Ja, gerade die Seele des Volkes! Es ift eine para-

io



doxe Tatfache: gerade diefe chriftliche Wohltätigkeit fättigt nur den
leiblichen Hunger und ftillt nur die leibliche Not, aber fie läßt die
Seele des Volkes darben. Denn diefe lebt nicht von Brot allein,
fondern von dem einen großen Wort, das aus Gottes Mund hervorgeht —
und diefes Wort heißt: Gerechtigkeit. Mit diefem Gotteswort hat die
chriftliche Liebestätigkeit die darnach hungernden Maffen nicht gefpeift.
Wohl hat fie mit ihren Almofen und mit oft fo großzügiger und wirklich

von Herzen kommender Liebestätigkeit auch die Speifung dfer
Seelen zu verbinden verfucht. Sie hat „evangelifiert". Sie hat verfucht,
das an die Menfchen heranzubringen, was man in der Kirche „Wort
Gottes" zu nennen fich allzu unbedenklich angewöhnt hat.

Wir flößen hier auf die Grundurfache der großen kirchlichen
Fehlentwicklung diefer Zeit. Man weiß nicht mehr, was „Gottes Wort" ift.
Man weiß nicht mehr, wann und wie Gott redet. Man weiß nicht mehr,
daß Gott immer und nur in ganz beftimmte Nöte hinein fein Wort
fpricht, fein darum immer ganz beftimmtes und aktuelles Wort. Man
weiß nicht mehr, daß Gottes Wort immer Antwort ift, Antwort auf
einen fragenden Auffchrei des Menfchen, des einzigen Gefchöpfes, mit
dem ein Reden möglich ift.

Angefichts jener Not des Volkes, jener ungeheuren Not, welche die
chriftliche Liebestätigkeit auf den Plan gerufen hat, angefichts all der
Verelendung und Entwürdigung des Menfchen, angefichts der jammervoll

Verkürzten und Enterbten, kommt ein Wort aus Gottes Mund:
Gerechtigkeit. Will wirklich jemand kommen und fagen, daß es Willkür

fei, nur gerade diefes Wort aus Gottes Mund zu vernehmen? Warum

foil es nicht ein anderes Wort fein? Warum foil es nicht Liebe
heißen? Ja, es könnte auch Liebe heißen, wenn wir nicht fo völlig
vergeffen hätten, daß das Allererfte, was die Liebe fchenkt, das Recht,
die volle Anerkennung der Menfchenwürde ift. Aber folange die praktifche

Geftalt und Wirkfamkeit der Liebe nur in Wohltätigkeit befteht,
fchreit uns Gott das Wort von der Gerechtigkeit in die Ohren.
„Wohltätigkeit", „Liebestätigkeit" — das find nicht mehr Worte Gottes, weil
fie nicht mehr eine zulängliche Antwort auf die Not der Zeit bedeuten.

Das völlig Unzureichende der Wohltätigkeit zur Ueberwindung
der großen Not fteht ja vor aller Augen. Gott aber gibt keine
unzureichenden Antworten.

Auch bei den großen Liebenden, die wir genannt haben, war ja
nicht das, was fie vollbracht haben, das Größte, fondern ihr Sehen der
Not und ihr erfchüttertes Hinweifen darauf. Was ihnen zu lindern und
zu überwinden gelang, das war bei aller Größe ihrer organifatorifchen
Erfolge im Vergleich zur Größe der Not von beklemmender und hoff-
nungslofer Unzulänglichkeit. Sie haben das wohl felber am beften
gefehen, und keiner von ihnen war von feinen Erfolgen fo geblendet,
daß er fich dabei beruhigte. Wohl aber ift das Chriftentum der Gefahr

n



folcher Selbftberuhigung durch Wohltätigkeit erlegen. Darum war es

ungeheuer notwendig, daß es neben einem Thomas Barnardo noch einen
Thomas Carlyle gab, und neben einem Friedrich von Bodelfchwingh,
dem adeligen Paftor, dem Freund des Landesfürften, noch einen Chriftoph

Blumhardt, der durch den Beitritt zur Partei der „vaterlands-
lofen Gefeilen", wie der Landesfürft fie nannte, fich das Recht auf
den Paftorentitel und noch viel Größeres verfcherzte.

Denn diefe prophetifchen Menfchen hatten jenes eine Gotteswort
vernommen und gaben es mit leidenfchaftlicher Kraft weiter. Und fie
flanden gerade darin in der Nachfolge Chrifti. Denn niemals war deffen
Liebe jene die Menfchenwürde verletzende und das Menfchenrecht
mißachtende Wohltätigkeit, jene herablaffende Gnade. Darum war feine
Liebe nie nur zart und trollend, fondern immer auch voll Kampfeswillen.

Sie läßt nicht nur den armen Lazarus getröftet werden „in
Abrahams Schoß", fondern fie verfetzt auch den Reichen „in die Qual",
das heißt, fie führt einen Angriff auf die Befitzverhältniffe, aus deren
Ungerechtigkeit das Elend unaufhörlich fließt. Seine Liebe lobt nicht
nur die Barmherzigkeit des Samariters, fondern fie führt auch einen

Angriff von unüberbietbarer Schärfe gegen die nationaliftifche Be-
fchränktheit des Leviten und gegen eine Religion der Innerlichkeit und
des Kultus, für welche Menfchlichkeit und Barmherzigkeit doch immer
wieder nur zweitrangige Dinge find.

Die Kirche aber hat nicht nur diefe für das Recht kämpfende Liebe
Chrifti verloren, fondern fie hat fich direkt gegen diefelbe gewendet.
Es ift ja bekanntlich ein kirchengefchichtliches Faktum, und zwar eines
tragifcher Art, daß die Begegnung des offiziellen Chriftentums mit dem
fozialen Problem mit einem großen Nichtverftehen, ja mit einer
Verurteilung des Sozialismus endete. Auf katholifcher Seite gefchah es
durch eine verdammende päpftliche Enzyklika, auf proteftantifcher mit
der Ausftoßung Blumhardts und der mehr oder weniger feindfeligen
Ifolierung derer, die zum Proletariat gingen, und fchließlich mit einer
über alle diefe brennenden Fragen hochmütig zu ihrer Tagesordnung
fchreitenden Theologie.

Wie anders war die Art, wie das Chriftentum über diefe Probleme
redete, als die Rede feines Meifters. Da wurde die Parole von der
Innerlichkeit ausgegeben, und man vernahm Maximen wie die: „Die
äußern Verhältniffe find nicht wichtig" — „Man kann arm und doch
glücklich fein" — „Aus der Armut find nicht nur viele große, fondern
auch eine gewaltige Schar guter Menfchen hervorgegangen." Und immer
noch muß man diefe Dinge widerlegen. Immer noch ift es nötig, zu
fagen, daß, wenn man die Armut als kräfteentbindend preift, man
ebenfogut den Krebs und die Tuberkulofe und den Krieg und die Scheiterhaufen

und die Konzentrationslager als kräfteentbindend preifen muß.
Denn tatfächlich gibt es immer Einzelne, die durch folche Dinge nicht



zerbrochen, fondern geläutert, ja zu einer letzten Reife und Höhe
geführt werden. Aber wirkliche Chriftusliebe würde zuerft die Gefährdung,

die Eniedrigung und Verkümmerung, das große Unrecht fehen,
das in diefen Dingen liegt, "und würde davon mit aller Kraft reden.
Selbftverftändlich hat Chriftus auch gefehen, daß es Menfchen gibt,
die trotz der zermürbenden und feelengefährdenden Verhältniffe, in
denen fie leben, ihre Seele hindurchretten und den Abglanz von etwas
Höherem bewahren. Aber er hätte eine folche erfchütternde Beobachtung

nie dazu mißbraucht, über das Unrecht jener Verhältniffe zu
beruhigen. Es gibt keine Statiftik darüber, wie viele Menfchen durch
die Armut leiblich und feelifch zerbrochen werden, und wie viele trotzdem

durchkommen und ihre Menfchenwürde retten, aber angefichts der
letzteren einen Lobpreis über die Zähigkeit und Anpaffungsfähigkeit
des Menfchen anzuftimmen, das wäre doch wohl nichts anderes als
brutal-egoiftifche Gefühlslofigkeit.

Solch' völliger Abirrung vom Wefen Chrifti hat fich ein fattes
Chriftentum zeitweife fchuldig gemacht und fich damit allerdings nicht
nur von Chriftus, fondern auch von jenen großen Liebenden, die aus
dem Chriftentum hervorgegangen waren, himmelweit entfernt.

Es hat echte, erbarmende Liebe in der Kirche gegeben, ein echtes

Ergriffen- und Erfchüttertfein vom Anblick des Elendes und freudiger,
opferbereiter Wille zum Helfen. Nur Eines fehlte: die kämpfende
Chriftusliebe, jene Liebe, die bereit ift, Unrecht Unrecht zu nennen,
die foziale Sünde zu enthüllen, wie es Chriftus tat. Oder wo ift im
Gleichnis vom armen Lazarus die Löfung der Wohltätigkeit vorge-
fchlagen? Es ift einfach das foziale Unrecht aufgedeckt. Darauf aber
käme es an. Darnach hungert das Volk, nicht nach Almofen, fondern
nach Gerechtigkeit.

Aber gerade diefes eine entfcheidende Wort der Chriftusliebe:
„Gerechtigkeit" — das wollte dem offiziellen Chriftentum nicht von den
Lippen. Und doch wäre es auf dies, nur auf dies angekommen. Nicht
über die feelifchen Wirkungen oder über den Segen der Armut war zu
reden, fondern zuerft, lange vor allem andern, über das Unrecht der
Armut. Mögen die Armen ihr Los fo oder anders tragen, ftumpf oder
empört, feufzend oder heldenhaft, ihr Los ftammt aus dem großen
Unrecht. Denn die Welt ift auch für fie da. Die Sonne fcheint auch für fie,
die Güter der Erde find auch für fie beftimmt, auch für fie ift der
Boden mit Fruchtbarkeit und mit Rohftoffreichtümern gefegnet, die
Heilquellen fprudeln auch für fie, auch ihnen wollen die Gefchöpfe
dienen. Das Schaf trägt feine Wolle auch für das arme Kind. Es ift eine
befremdliche Ordnung der Dinge: fchöne, gute Häufer bauen im
Schweiße feines Angeflehtes — aber nie in einem folchen wohnen;
feine und gute Stoffe weben — und fich felbft immer nur in minderwertige

kleiden; alles Schöne, alles das Leben Erleichternde herftellen —
aber es ift immer nur für Andere beftimmt, nie für dein Weib, nie für

13



dein Kind, nur für Andere, denen es auf eine geheimnisvolle Weife
allein zufließt; immer alles vor Augen haben •—¦ und nie die Hand
darnach ausftrecken dürfen, immer das gelobte Land fchauen — und
immer in der Wüfte fein muffen. Die Chriftusliebe nennt das Unrecht,
denn fie glaubt nicht, daß der himmlifche Vater drei Viertel feiner
Kinder enterbt habe.

Auch die geiftigen Güter find für Alle da. Oder glauben wir,
Beethoven habe feine Werke nur für die Konzertfäle einer privilegierten
Schicht gefchrieben, und Michelangelo habe nur für die Reichen
gemeißelt und gemalt? Auch ihre Werke flammen letzten Endes aus
Gott, je größer fie find, um fo gewiffer, und die infpirierten Menfchen
find nur die Mittler; darum aber gehören diefe Schöpfungen Allen.
Auch hier darf es keine Ausgefchloffenen und Enterbten geben.

Die Kirche ift diefe Verkündigung der Gerechtigkeit bis auf diefen
Tag fchuldig geblieben, fie hat fich mit Liebestätigkeit zufriedengegeben.

„Und fo ftund denn diefe Liebestätigkeit bei allem Heroismus und aller
Chriftuserfülltheit Einzelner eben doch in der Luft. Es fehlte ihr die Fülle der
biblifchen Wahrheit, und es fehlte ihr die letzte Bußfertigkeit vor dem armen
und geringen Bruder. Im Hungernden, Dürftenden, Gefangenen und im Fremdling
wurde Chriftus in einer ganz eigenartigen Weife zugleich erkannt und nicht
erkannt. Man nahm fich der Opfer der Ungerechtigkeit an, aber man fchwieg über
die Ungerechtigkeit. Und weil die Jünger fchwiegen, mußten die Steine fchreien.
Marx und Engels waren Steine, die Gott berief. Sie fchrien nach der Gerechtigkeit.

Nach einer fehr weltlichen Gerechtigkeit, gewiß. Aber fie gaben dem Armen
und Entrechteten dennoch eine größere Hoffnung als die Kirche mit all ihren
Liebeswerken. Sie verkündeten ein illufionäres menfchliches Reich. Aber fie
verkündeten ein Reich, in dem Gerechtigkeit wohnen follte, während die Kirche fich
mit der Ungerechtigkeit abfand und Almofen verteilte." x)

Die Kirche führte keinen Angriff gegen den ungerechten Aufbau der
Gefellfchaft, der fo viele Liebeswerke nötig machte, der zu all der
Sisyphusarbeit der Wohltätigkeit nötigte, zu all diefem charitativen Wirken,

das es, trotz aller Opferbereitfchaft, doch nie weiter bringt als

dazu, ein Tropfen auf einen heißen Stein zu fein. Man war voll guten
Willens zu helfen, aber die beftehende Welt famt ihrem Unrecht in
Frage zu ftellen, dazu konnte man fich nicht entfchließen. Aber ift es

da verwunderlich, wenn unter diefen Umftänden der Verdacht
auftauchte, diefe ganze Wohltätigkeit flamme gar nicht aus reinem
Erbarmen, fondern fie fei fchließlich auch nur ein Mittel, um das
Beftehende zu retten? Man habe einfach gemerkt, daß man doch nicht

„Und fo ftund denn diefe Liebestätigkeit bei allem Heroismus und aller
Bern, gehalten an einer Tagung kirchlicher Gemeindehelferinnen, über die foziale
Verpflichtung der Kirche. Viele der Gedanken, die wir hier vertreten, find in dem

Vortrag von Eduard Burri in einer höchft lebensvollen und glänzenden Weife
ausgeführt.

14



alles gehen laffen dürfe, weil fonft die ganze fchöne beflehende Welt
mit ihren Sonnenfeiten und Privilegien zuletzt doch in den Abgrund
des Elendes oder in den Rachen der Revolution ftürzen würde?

Tatfächlich kennen wir einen Typus von eifrigen Betreuern chriftlicher

Liebeswerke, die daneben ebenfo eifrige Verfechter der beftehenden

Ordnungen und Stützen der privilegierten Gefellfchaftsfchichten
find. Diefe Leute ahnen nicht, wie in den Herzen des Volkes auch ihre
großartigften charitativen Leiftungen völlig durchgeftrichen und aus-
gelöfcht werden durch ihre die Gerechtigkeit verleugnende Haltung.
Und das Volk hat damit recht. Es fühlt mit abfolutem Recht, daß ein
einziges Wort gegen das Unrecht, in entfcheidender Stunde gefprochen
(alfo nicht bloß radikales Gefchwätz), unendlich viel mehr Segen und
Heil und Rettung bedeutet als Hunderttaufende von Franken, die für
Wohltätigkeit zufammengetrommelt werden. Wer dazu den Kopf
fchüttelt, ift fchon irgendwie dem Materialismus, dem Unglauben an
den Geift verfallen. Wir wiffen wohl, daß auch auf geopfertem Geld —
vor allem auf dem Scherflein der Witwe! — ein Segen ruhen kann.
Aber Wunden, welche die Ungerechtigkeit aufgerufen hat, können
nur durch die Gerechtigkeit geheilt werden und nicht durch Salben und
Pflafter.

Wir führen noch einmal eine Stelle aus dem erwähnten Vortrag
von Eduard Burri an:

„Unter all den Männern und Frauen, die als Pioniere der chriftlichen
Liebestätigkeit genannt werden können, ill eigentlich Peftalozzi der einzige, der in bezug
auf die Gerechtigkeit klar fah und der auch von der Gerechtigkeit fprach. Er hat
über die Wohltätigkeit das fcharfe und graufame, dennoch aber wahre Wort
gefprochen, fie erfäufe das Recht des Armen im Miftloch der Gnade. Die andern find
hingegangen, haben Liebe geübt und Großes getan — wir wollen ihre Täte:?
wahrhaftig nicht verkleinern! —, aber fie lebten alle mehr oder minder in den
Vorftellungen ihres Jahrhunderts, nach denen diefe bürgerliche Welt im großen
und ganzen gut und gerecht war und nach denen alle Notftände wohl zu chriftlicher

Hilfe aufriefen, nicht aber etwa zur Predigt einer neuen Gerechtigkeit."

Darum war Peftalozzi der biblifchen Wahrheit in ihrer Fülle
näher, er war Chriftus näher als die kirchliche Liebestätigkeit es je war.
Die ganze Chriftusliebe verlangt den Angriff auf eine Welt des
Unrechtes, fie verlangt das Zeugnis und die Arbeit für die foziale Gerechtigkeit,

nicht fo, daß die perfönliche Liebeshilfe auf kalte Inftitutionen
abgefchoben werde, aber fo, daß niemand mehr durch Almofen
erniedrigt wird und um fein Recht betteln muß. Wenn jene Chriftusliebe,
die fo viel mehr, fo viel männlicher und fo viel ehrfürchtiger ift als alle
bloße Wohltätigkeit, unter uns zu leben beginnt, dann werden fich die
Forderungen des Heute, die Programmpunkte von felber ergeben, dann
wird neben die Befeitigung aller fozialen Not und Unficherheit, neben
den Schutz des Schwachen, des kranken und alten Menfchen, neben
die Erfchließung des unerfchöpflichen Segens der Erde für Alle — fo

15



daß Alle aufatmen können — neben all diefe Ziele einer liebenden
Fürforge wird die Niederringung der Geldherrfchaft, die Befeitigung jeder
Ausbeutung, die Ehrung der Arbeit treten, fo daß nicht nur die materielle

Exiftenz eines jeden, fondern auch feine volle Menfchenwürde
und fein volles Menfchenrecht gefichert ift.

Es gibt Menfchen, die, wenn fie folche Dinge hören, Angft bekommen

vor dem, was ihnen als eine Verflachung des Lebens erfcheinen
will. Sie haben Angft, es könnte am Ende zu fchön werden auf der
Welt und das werde auf Koften der Seele gehen. Das Leben könnte
feinen Tiefgang einbüßen, den es nun doch einmal nötig hat. Eine
merkwürdige Angft, diefe Angft um einen eventuell zu großen Verluft

an Lebenstragik. Chriftus hat einmal gefagt, daß es zwei Dinge
gebe, die die Saat des Göttlichen mit dem Erfticken bedrohen: der Druck
der Sorge und der Trug des Reichtums. Um nichts anderes geht es als

darum, daß diefe beiden das innere Leben gefährdenden Mächte
überwunden werden. Die Sorge um das innere Leben ift nicht aus dem
Auge verloren. Wenn die Sicherung des Leiblichen aufgehört hat, ein
Problem zu fein, dann erft werden die Probleme der Seele in ihrer
ganzen entfcheidenden Bedeutung zutage treten. Das am meiften
Seelengefährdende, was es in der Welt gibt, das ift das Privileg, das
Vorrecht, das Genießen der Früchte des Unrechts. Wenn etwas den Segen
der Schöpfung in Fluch, ihren Reichtum in innere Armut, ihre Freude
in ödes Genießen zu verwandeln imftande ift, fo ift es diefes egoiftifche
Befitzen und Anfichreißen deffen, was Gott Allen geben will.

Man kann, wenn man von der Chriftusverkündigung, wie fie heute
fein muß, redet, nicht vorübergehen an der großen Frage der
gegenwärtigen Weltftunde: am Krieg. Auch hier hat das Chriftentum fein
Wort noch nicht gefprochen. Gerade hier hat es auch nur „Liebe"
geübt, „Samariter"dienfte geleiftet. Aber gerade hier tritt das im ftärkften

Sinn des Wortes Unzulängliche einer folchen Haltung grell zutage.
Henri Dunant war auch einer der großen Liebenden; aber fein Wollen
weift über das Werk, das daraus geworden ift, weit hinaus. Wehe diefem

Werk, wenn es fich mit fich felbft zufrieden gäbe! Denn was wäre
es dann anderes als eine verruchte Maßnahme zur weiteren Ermöglichung

des Krieges? Wenn die Träger diefes Werkes vor lauter Hingabe

an ihre Arbeit nicht mehr dazu kommen, ihren Blick auf das

eigentliche Ziel: die abfolute Aechtung und völlige Verhinderung des

Krieges, zu richten, fo mag man ihnen das einftweilen verzeihen, aber
dem Chriftentum darf man das niemals verzeihen. Es muß endlich fein
Wort fprechen.

Bis jetzt ift das Chriftentum davor zurückgefchreckt, fein Wort zum
Kriege zu fprechen — und es hat fich trotzdem nicht gefchämt, die
Augen zu feinem Herrn und Meifter emporzuheben. Es hat fich
gefcheut, Sünde Sünde zu nennen; es hat fich vor allem gefcheut, den

16



Wölfen unter die Zähne zu treten. Aber eine bloß weiche Liebe wurde
hier vollends zur Komödie.

Die Kirche hat wohl davon geredet, daß der Krieg Ausfluß der
Sünde fei. Aber diefes Wort war kein Wort, folange nicht deutlicher
gefagt wurde, um welche Sünde und um weffen Sünde es fich handelt.
Es war wenig Chriftusliebe in der Art, wie ein gewiffes Chriftentum
die Schuld am Kriege dem Volke zufchob. Wie anders war die Haltung
deffen, von dem es heißt: „Ihn jammerte des Volkes, denn fie waren
abgequält und erfchöpft wie Schafe, die keinen Hirten haben." Gerade
diefe Haltung hätten die chriftlichen Führer zu allererft nachahmen
muffen in der Stellung zum Krieg, denn wo ift wohl das Abgequält-
und Erfchöpftfein des Volkes mehr Tatfache als hier. Aber das
offizielle Chriftentum hat bis jetzt erfchütternd wenig Hirten
hervorgebracht, die fich in diefer Sache für die Herde wehrten, hingegen viele
Theologen, welche kalt und ohne jedes Erbarmen dem Volk die Sünde
zufchoben. Sie haben fo geredet, als ob der Krieg den unüberwundenen
Urwaldinftinkten des Volkes entflammte, und haben nicht fehen wollen,
daß bis jetzt meiftens die Völker in die Kriege hineingelogen und
hineingetrieben werden mußten. Es ift über kaum eine Frage unter den
Theologen mit fo wenig Realismus und fo wenig Wahrheitswillen
verhandelt worden wie über die Kriegsfrage.

Allgemein gehaltene Bußpredigten über die Sündhaftigkeit der Menfchen

haben wenig Sinn; fie müßten an beftimmte Adreffen gerichtet
fein. So auch die Bußpredigt über die Schuld am Phänomen des Krieges.

Diefe Bußpredigt wäre auf alle Fälle nicht an die Schafe, fondern
an dlie Wölfe zu richten. Und fchließlich nicht zuletzt an die Hirten
felbft! An diefe Hirten, die mit den Wölfen oft genug auf gutem Fuße
flanden. Und wenn das nicht der Fall war, wenn fie nicht geradezu
mit dem großen Raubgetier ihre Konkordate abgefchloffen haben, fo
haben fie doch nichts gegen fie unternommen. Es ift aber eine arge
Sache, fich darüber zu verbreiten, daß man nichts machen könne, bevor
man je etwas gemacht hat. Ce qu'on fait simplement est simple à faire.
Welche Unehrlichkeit, wenn die Kirche heute verkündet: Aller Idealismus

und alle jene Anftrengungen, welche etwa unter der Parole „Nie
wieder Krieg!" gemacht worden feien, hätten nichts genützt und darum
fei es finnlos, diefe Anftrengungen zu wiederholen. Wo find denn diefe
idealiftifchen und kriegsgegnerifchen Anftrengungen der Kirche
gewefen? Die Bewegung „Nie wieder Krieg" hat von den offiziellen
Chriftentümern nicht die geringfte Unterftützung erfahren, ja fie mußte
froh fein, wenn fie nicht von ihnen bekämpft wurde.

Darum wiederholen wir: das Chriftentum hat zu diefer Sache fein
Wort noch nicht gefprochen. Ob es diefes Wort fpricht, das wird für es
felbft entfcheidend fein. Das wird darüber entfcheiden, ob es mit Chriftus

etwas oder nichts mehr zu tun hat, ob es feinen Kampf kämpfen

17



will oder ob es fich damit begnügt, eine der zahllofen Religionsunternehmungen

zu fein und vom Klang großer Namen oder irgend welchen
andern Formen des Götzendienftes zu leben.

Es ift eine Periode des Blutes und des Grauens, an deren Ende —
wie wir hoffen — die Menfchheit heute fteht. Aber neben der Hoffnung

fteht überall die Angft, die Angft vor den Dämonen des Haffes
und des Gewaltglaubens, die jeder Krieg immer entfeffelt hat, felbft
bei denen, die auf der Seite der beffern Sache kämpften. Wir wollen
nur auf einen konkreten Punkt hinweifen. Es gibt jetzt viele, die vor
Rußland Angft haben, und zwar reden wir nicht von denen, die das
fozialiftifche Rußland fürchten, weil fie mit dem Kapitalismus fehr
zufrieden find, fondern wir redten von denen, die dem militariftifchen,
diktatorifchen Rußland, dem gewaltgläubigen Bolfchewismus mit Angft
gegenüberftehen. Man erinnert daran, daß ein Lenin für pazififtifche
Ideen nichts als Hohn und Haß übrig hatte, und man vermutet
begreiflicherweife, daß diefer Geift durch den gegenwärtigen Krieg und
feinen Verlauf eine ungeheure Stärkung erfahren habe.

Was können wir tun? Wir wiffen nur eines: Das andere Ideal, das
Ideal der Ehrfurcht vor dem Leben, vor allem, was Menfchenantlitz
trägt, die Forderung Chrifti neu auf den Leuchter ftellen, ihr treu fein,
daran glauben, dafür kämpfen. Wenn der tödliche Abfcheu vor aller
Vernichtung und allem Krieg zum Glaubensbekenntnis der Chriften
gehörte, wenn diefes Zeichen endlich aufgerichtet würde, glauben wir
nicht, daß es dann die Kraft hätte, bis in den Often hinaus zu leuchten,
nicht nur bis Rußland, fondern bis nach China, ja bis ins Land der
aufgehenden Sonne. Das Chriftentum ohne Chriftus hat keine Leuchtkraft

mehr, Chriftus aber wird von den Menfchen und Völkern
gefehen.

Aber die Chriftenheit muß begreifen, daß Chriftus nicht ein Name
ift, fondern eine Sache; allzulange hat fie diefe Sache, fein Reich und
feine Gerechtigkeit, preisgegeben und nur den Namen feftgehalten und
damit Götzendienft getrieben. Und doch hat keiner den Kultus mit
feinem Namen und feiner Perfon fo ftreng und heftig abgewehrt wie
Chriftus. Es find Worte von fchneidender Schärfe, die er darüber
gefprochen hat, und gerade diefe Worte follen mit uns gehen:

„Was nennt ihr mich ,Herr, Herr' und tut nicht, was ich euch fage?"
„Nicht die, welche zu mir ,Herr, Herr' fagen werden ins Reich

Gottes gelangen, fondern die, welche den Willen meines Vaters in den
Himmeln tun."

„Dann werdet ihr anfangen und fagen: Wir haben in deinem
Namen große Taten getan. Ich habe euch nie gekannt, weichet von
mir, die ihr tut, was gegen das Gefetz Gottes ift."

„Was ihr einem der geringften unter meinen Brüdern getan habt,
das habt ihr mir getan." Paul Trautvetter.

18


	Was heisst heute Christus verkündigen?

