
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: 11

Artikel: Welche Gerechtigkeit soll gelten? : Teil I

Autor: Berger, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


y yyy .-y xx-y- y..,,.:.Py..< y x.y y ¦,.;.}%¦., x.yy.y .-¦-¦.-. y-sy yx,y>yy f yxyfl'-yy .yy.y,y '^ r-;.'¦¦•- s xx-xy-x - x,y-,. .-.y...

unferer Zeit: „Der Tau fällt auf das Gras, wenn die Nacht am ver-
fchwiegenften ift", und wir können hinzufügen: wenn fie am dunkelften

ift, in Zeiten der Reaktion, der Unterdrückung, wie heute. Er
fährt fort: „Die ftillften Worte find es, welche den Sturm bringen.
Gedanken, die mit Taubenfüßen kommen, lenken die Welt." „Nicht
um die Erfinder von neuem Lärm, um die Erfinder von neuen Werten
dreht fich die Welt; unhörbar dreht fie fich." *) Viel gewaltiger aber
als das Schauen von Weifen und Sehern ift die Verheißung Chrifti.
Glaubet daran. Es hat fich ja auch das an ihm erfüllt: Was er einigen
kleinen Leuten in einem damals unbekannten Winkel der Welt ins
Ohr gefagt, das ift lauter geworden als das Schopharhorn im Tempel
zu Jerufalem, die Lehre der Weifen in der Akademie zu Athen und die
Rede der Cäfaren im Senate von Rom — es ift das lautefte Wort der
Gefchichte geworden und wird es immer mehr werden. Darum fürchtet
auch nicht für den Erfolg eurer Sache. Was verhüllt ift, wird offenbar,
was verborgen ift, wird bekannt. Die Wahrheit, die euch jetzt im
ftillen bewegt und von einem kleinen Kreis getragen ift, wird einft,
vielleicht recht bald, von den Dächern verkündigt werden, wird
Volksmaffen bewegen, wird Gefchichte geftalten. Deffen feid gewiß! Sorget
nur, daß es Wahrheit fei! Behütet die heiligen Keime! Segnet fie durch
Gebet, Tränen und Opferblut! Haltet die Quellen rein! Gefegnet feien
die kleinen Anfänge! Gefegnet fei die weltliche Ohnmacht! Gefegnet
fei das Dunkel der Geburt! „Fürchte dich nicht, du kleine Herde; denn
es ift eures Vaters Wohlgefallen, euch das Reich zu geben." 2)

Leonhard Ragaz.

(Fortetzung folgt.)

Welche Gerechtigkeit soll gelten? I.

Die Redaktion fühlt fich verpflichtet, im Einverftändnis mit deffen Verfaffer,
zu diefem wertvollen Beitrag eine Vorbemerkung zu machen.

Die Ausführlichkeit und Gründlichkeit diefer von der Redaktion erbetenen

Befprechung des Buches von Profeffor Brunner darf nicht den Eindruck machen,
daß wir diefes für eine an fich wichtige oder gar bedeutende Erfcheinung hielten.
Es ift ein gefchickt gemachtes, wenn man will gefcheites, aber kein wirklich
bedeutendes und vorwärtsführendes, gefchweige denn ein erfreuliches Buch. Nützlich
fein kann es bloß durch den Widerfpruch, den es finden muß. Der vorliegende Auffatz

aber, zu deffen gründlichem Studium wir auffordern möchten, bekommt feinen
Wert befonders durch die ausgezeichnete Erörterung einer Anzahl von aktuellen
Problemen. Die Redaktion.

x) Friedrich Nietzfche.

2) Lukas 12, 32.

538



Wenn wir es unternehmen, auch in den „Neuen Wegen" uns über
das vielgelefene Buch von Emil Brunner: „Gerechtigkeit" -zu äußern,
fo fehen wir uns vor keine leichte Aufgabe geftellt. Denn felbft die
Kritik follte dem Lefer, wenigftens in knapper Zufammenfaffung, des

Autors Meinung vermitteln. Dies jedoch dürfte angefichts des Raumes,
der uns zur Verfügung fteht, fchwierig fein. Aber in eine eigentliche
Verlegenheit fetzt uns das gelehrte Werk Brunners dadurch, daß es

durch eine geradezu encyklopädifche Bearbeitung von Fachgebieten,
durch fein Hinhorchen auf die Antworten der Fachwiffenfchaften den
Kenner der behandelten Spezialgebiete gefangennimmt, den
erwartungsvollen Laien aber vom Mitfpracherecht ausfchließt, wenn er
hartnäckig darauf beharren follte, nicht nach der Gerechtigkeit irdifcher
Ordnungen auf Grund der Antworten der Wiffenfchaften, fondern des

reformierten Glaubensverftändniffes zu fragen. Wir find damit, foviel
ich fehe, fchon jetzt zur eigentlichen Problematik des Buches gelangt,
möchten aber nicht unterlaffen, zu bemerken, daß diefes Buch, das
Brunner laut Vorwort (Seite VIII) fchreiben mußte, nicht eine gelegentliche

Aeußerung ift, fondern geradezu als Summa feiner bisherigen
theologifchen Arbeit betrachtet werden darf. Die Hoffnung des Autors,
es möchte fein Verfuch von proteftantifchen Fachleuten fortgefetzt werden,

beftätigt die eben ausgefprochene Auffaffung, es handle fich im
vorliegenden Buche um die eigenfte Denkweife Emil Brunners. So ift
denn auch das Anliegen des Werkes kein folches einer theologifchen
Spezialdifziplin, fondern das umfaffende, zentrale der biblifchen
Botfchaft überhaupt.

i.

Gerechtigkeit ift die unausfprechliche Gabe, die Gott der Welt
verheißt, wodurch diefer die heilende Antwort auf die Frage zuteil wird,
die ihrem tiefften Elend entfteigt.

Zweifellos ift das Brunner nicht entgangen, als er fich an die Arbeit
machte; fucht er doch den gültigen Maßftab (V), um die Fragen zu
beantworten, „was gerechte Strafe, gerechtes Gefetz, gerechter Lohn,
gerechte Wirtfchaftsordnung, gerechte Staatsform fei, überzeugt, daß
die Chriftenheit das Prinzip der Gerechtigkeit zu erkennen vermöge.
Anderfeits ift die Verkehrung aller Rechtsordnung nicht allein dem
befonderen Maße der Bosheit einzelner zuzufchreiben (i. Kap.); fie war
fchon lange vorbereitet, im Zerfall der abendländifchen Gerechtigkeitsidee

(Seite 4). Dabei halten wir feft, daß die vom Katholizismus
beeinflußten Völker mindeftens fo fehr wie die proteftantifchen es an Ernft
zur Verwirklichung der Gerechtigkeit haben fehlen laffen, trotzdem,
wie Brunner fagt, die katholifche Kirche, aus jahrhundertealter Tradi-

539



tion fchöpfend, ein impofantes Syftem der Lehre von der Gerechtigkeit
befitzt, während der Proteftantismus feit mehr als dreihundert Jahren
keine folche Lehre mehr hat. Brunner glaubt im Fehlen eines folchen
Syftems den Hauptgrund dafür aufgedeckt zu haben, warum die
proteftantifche Kirche in ihrer Stellungnahme zu den Fragen der Sozial-
geftaltung, zu Wirtfchaft, Recht, Staat und Völkerrecht fo unficher ift
und warum ihre Aeußerungen über diefe Dinge fo oft den Charakter
des zufällig Improvisierten tragen und der Ueberzeugungskräft
entbehren (V). Obwohl wir zwar Emil Brunners Beforgnis um ein
wegweifendes und verpflichtendes Wort unferer reformierten Kirche völlig
teilen, können wir unmöglich den Grund des Verfagens im Mangel
eines Syftems der Lehre von der Gerechtigkeit erblicken, weder hiftorifch

noch grundfätzlich. Hiftorifch nicht, weil die katholifche Kirche
ungeachtet ihres Syftemsbefitzes in den von ihr beherrfchten Gebieten
weder politifch noch fozial, weder rechtlich noch wirtfchaftlich die
gefellfchaftlichen Probleme im Sinne der Gerechtigkeit zu geftalten oder

gar zu löfen vermochte. Ein Blick auf die Entwicklung der katholifchen
Länder unferes Kontinents beweift im Gegenteil, daß hier feit
Jahrhunderten politifche, wirtfchaftliche und foziale Zuftande und Auffaffungen

unter dem Himmel diefes impofanten Syftems geduldet wurden,
die immer wieder den überrafchen, welcher zu wenig bedenkt, daß eben
auch diefe römifch-katholifche Lehre von der Gerechtigkeit „temporum
ratione habita" — in weifer Anlehnung an die Zeitbedürfniffe —
vertreten und damit ftets ihres ftrengen Geltungsanfpruches entkleidet
wurde. Man denke, um ein einziges Beifpiel zu erwähnen, nur an die
Stellung des heiligen Stuhles zum Fafchismus, vor, während und nach
feinem Regime.

Wir können auch im Blick auf Polen, Ungarn, Spanien und
Portugal keineswegs einfehen, welche Vorzüge der Befitz eines Syftems der
Lehre von der Gerechtigkeit bieten könnte gegenüber dem von Brunner
beklagten Mangel eines folchen. Wir hegen aber auch grundfätzlich die
fchwerften Bedenken gegen jedes Syftem, welches, fofern es allen
Regungen der menfchlichen Gefellfchaft ihren idealen Platz zuweilen, alle
Gebiete menfehlicher Betätigung umfaffen will, ja durch das Mittel einer
philofophifch beftimmten Gerechtigkeit jedem das Seine zuzuteilen und
damit die aus den Fugen geratenen irdifchen Ordnungen wieder zurechtbringen

zu können fich vermißt. Nein, es liegt wirklich nicht daran,
daß uns ein Syftem fehlt, fondern daß der Quell und Urfprung deffen,
was allein Gerechtigkeit genannt zu- werden verdient, der lebendige
Gott und fein Evangelium, geoffenbart in Jefus Chriftus, die Botfchaft
von feinem kommenden Reiche und feiner Gerechtigkeit nicht ernft
genommen wird, daß Chriftus bei uns fo wenig wie in der römifchen
Kirche allein und ausfchließlich Autorität hat, fondern es fich gefallen
laffen muß, neben vielen andern, zum Beifpiel neben der Vernunft und

540



ihren Schöpfungen, auch noch etwas bedeuten zu dürfen, vielleicht
fogar das Höchfte innerhalb des Syftems. Man wird mir bedeuten, daß
ich Emil Brunner mißverftehe oder ihm Anflehten infinuiere, die er
nicht vertrete. Das ill keineswegs meine Abficht. Brunner verfpricht im
Vorwort (VI und VII) dreimal, den Verfuch einer Lehre von der
Gerechtigkeit auf Grund des reformierten Glaubensverftändniffes zu
wagen. Wir find deshalb im voraus freudiger Erwartungen voll. Wir
teilen mit Brunner das Erfchrecken über den Zerfall der abendländifchen

Gerechtigkeitsidee und find anhand feiner Ausführungen zur
Zuftimmung genötigt, wenn er fchreibt:

„Die abendländifche Gefchichte der Deutung der Gerechtigkeit ift alfo in der
Neuzeit bei ihrer vollftändigen Auflöfung, ihrer Nichtigerklärung angelangt,
fowohl in der Theorie als in der Praxis. Am Ende des langen Weges fteht das Nichts.
Im totalen Staat und in der zu ihm führenden pofitiviftifchen Theorie gibt es weder
Menfchenrechte noch ewige Normen der Gerechtigkeit überhaupt. Es gibt hier nichts
anderes als die tatfächlich vorhandenen Ordnungen der Macht, die fich felbft kraft
ihres Willens und ihrer Machtmittel als abfolut fetzt. Kein Wunder, daß das
Zeitalter des totalen Staates die Zeit vorher nie gekannter Rechtlofigkeit und fyftema-
tifierter Ungerechtigkeit wird (Seite 2—3)... Noch will fie es [seil, die
abendländifche Menfchheit] nicht lauben, daß alles fo kommen muß, wenn der Menfch
an kein göttliches Recht, keine ewige Gerechtigkeit mehr glaubt. Und doch liegt
diefes Entweder-Oder klar zutage. Entweder gibt es ein Gültiges, eine Gerechtigkeit,

die über uns allen fteht, eine Forderung, die an uns ergeht und nicht von uns
ausgeht, eine für jeden Staat, jedes ,Recht' normative Regel der Gerechtigkeit —
oder aber es gibt keine Gerechtigkeit, fondern bloß fo oder fo organifierte Macht,
die fich ,Recht' nennt. Entweder gibt es ewige, unantaftbare Menfchenrechte, oder
aber es gibt bloß die guten Chancen des zufällig Privilegierten und die fchlechten
Chancen des zufällig Benachteiligten ..." (Seite 8).

Kaum aber haben wir völlig zugeftimmt, fo überrafcht uns im
zweiten Kapitel, wo wir etwas von diefer abfoluten und ewigen
Gerechtigkeit zu vernehmen hoffen, zunächft einmal die Mitteilung, daß,

„wenn er [der nach dem Wefen der Gerechtigkeit forfcht] das Wort des alten
Weifen Theognis zum Ausgangspunkt nähme: ,In der Gerechtigkeit faffen wir alle
Tugend zufammen', oder, wenn er — was gewiß einem chriftlichen Theologen
nahe läge — vom biblifchen Sprachgebrauch von ,Gerechtigkeit' ausginge, er in
beiden Fällen gleichermaßen, von etwas ganz anderem reden würde als von dem,
was unfer Thema fein foli."

Der Begriff der Gerechtigkeit wird fomit lediglich im Sinne
richtigen Zuteilens gebraucht, wenn zum Beifpiel nach dem gerechten
Steuergefetz gefragt wird, welches die Laften richtig verteilt, nach einer
gerechten Staatsordnung, worin die Pflichten und Rechte der Bürger
untereinander richtig verteilt find, nach gerechtem Lohn, gerechter
Strafe, gerechter Güterverteilung ufw. Behandelt wird alfo nicht die
biblifche Gerechtigkeit, die Gerechtigkeit des Glaubens, fondern die
Gerechtigkeit irdifeher Ordnungen.

Können wir fagen, was eine Handlung, ein Gefetz, ein Verhältnis
gerecht oder ungerecht macht, können wir das Prinzip diefer Gerechtig-

541



•"' '-y^^wr - .*- y.-K~~ ' - V>g. IÇÇ^

keit auffinden? Brunner glaubt den biblifchen Begriff „Gerechtigkeit"
für feine Arbeit fo wenig benützen zu können wie das Wort des Theo-
gnis, da der moderne Menfch unter Gerechtigkeit etwas ganz anderes
darunter verliehe, nämlich i. weder die Zufammenfaffung aller Tugenden,

wie Theognis meint, noch 2., wie die Bibel, die wahre Frömmigkeit,
das im Glauben an den gnädigen Gott begründete Vertrauen.

Darf wirklich, weil im heutigen Sprachgebrauch das Wort „Gerechtigkeit"

entleert ift, weil der moderne Menfch mit dem biblifchen
Begriff „Gerechtigkeit" nichts mehr anzufangen weiß, der Theologe" und
Bibelinterpret diefer bedauerlichen Situation foweit entgegenkommen,
daß er fchließlich von etwas anderem als von der in der Bibel
geoffenbarten Gerechtigkeit fpricht, von etwas anderem als was die Welt
gerade von ihm, dem Theologen, zu erwarten das Recht hat? Auch die
Reformation hat eine religiös und ethifch verwilderte Generation
vorgefunden, welcher die biblifche Wahrheit eine Revolution bedeutete,
in welcher erft mühfam die neuen Erkenntniffe in neue Gefäße gefaßt
wurden, eine Revolution, welche mit der religiöfen zugleich die
fittliche, ja die fprachliche Wiedergeburt zur Folge hatte. Bei der
außerordentlichen Begabung Emil Brunners für klare und verftändliche
Formulierungen mutet uns das Hinnehmen des verengerten Sprachgebrauches

des Wortes „Gerechtigkeit" als fchickfalhaft an, wie eine
grammatikalifche Begründung feiner Befchwörung des Ariftoteles.

Gerade hier muß die Frage geftellt werden, weshalb die Reformation
der ganzen Scholaftik den Abfchied gegeben, der Kirche des

„Rechts" den Rücken gekehrt hat? Aus demfelben, wie Luther am
10. Dezember 1520 die päpftlichen Rechtsbücher verbrannte und
fprach: „Weil du den Heiligen Gottes [d. h. Chriftus] betrübt haft,
verzehre dich das ewige Feuer!"

Der freie, fich durch fein Wort, feinen eigenen Geift bezeugende
fouveräne Herr gegen den in den Feffeln der Vernunft und des kano-
nifchen Rechtes gefangenen! Die ewige Unruhe der Seelen und der
Inftitutionen, die Revolution in Permanenz, auf deren Grund kein
Syftem, keine Kafuiftik, keine „Kirche" möglich ift, fondern nur
betende, kämpfende, leidende Gemeinde, der geheimnisvolle
Nährboden, wenn wir es wagen dürfen, fo zu fprechen, der Grund
der creatio continua,1) von der bei Emil Brunner fo gar nichts zu ver-
fpüren ift.

Nicht die Wiedergewinnung der ariftotelifehen Idee der zuteilenden

Gerechtigkeit ift die wichtigfte Vorausfetzung für einen Neubau
gerechter Ordnungen in der abendländifchen Gefellfchaft, wenn auch
einem im Relativismus verfinkenden Gefchlechte dies fchon eine
gewiffe Wegweifung bedeuten könnte, fondern die Rückkehr zu dem
in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Teftamentes geoffenbarten

x) creatio continua bedeutet: „fortgehende Schöpfung". R.

542



m^^^mm^mfw^z^ww iwswp

Gotte, deffen Wefen Heiligkeit und Gerechtigkeit ift, jene Gerechtigkeit,
die das ganze Anliegen der Bibel ausmacht, von der Schöpfung bis

zur Vollendung, die freilich weder in der abftrakt fubjektiviftifch
verftandenen Rechtfertigungslehre noch in den Kodifikationen des Alten
Teftamentes gefaßt werden, fondern nur von Ihm felber, in ihrer Einheit

in Jefus Chriftus zur Darftellung gebracht werden kann. Diefe
Einheit aber ift das Reich Chrifti.

2.

Freilich meinen wir nun nicht etwas gefagt zu haben, was Emil
Brunner entgangen wäre; unfere Akzentverfchiebung jedoch ift mehr
als das. Nachdem im zweiten Kapitel das Anliegen des Buches näher
beftimmt worden ift als eine Befchäftigung mit der zuteilenden Gerechtigkeit,

mit der Gerechtigkeit irdifcher Ordnungen, ift zugleich die
Zuftändigkeit der Heiligen Schrift in diefer Frage von Brunner
beftritten mit dem Hinweis, daß das, was wir im Bereich der irdifchen
Ordnungen Gerechtigkeit nennen, mit dem Sinn des biblifchen Begriffes

nicht nur nicht identifch fei, fondern im Gegenteil dazu in einem
merkwürdigen Gegenfatz flehe (Seite 17). Wir verkennen zwar keinen
Augenblick die Andersartigkeit der beiden Begriffe, fehen aber in der
Liebe fowenig wie in der Glaubensgerechtigkeit einen Gegen-Satz zur
Gerechtigkeit, fondern vielmehr ihre Ueberbietung, ihre Erfüllung.
Die Liebe erft zeigt uns den vollen Sinn der Gerechtigkeit auf. In
Chriftus fchauen wir ihre unzertrennbare Einheit. Wenn Brunner fie
begrifflich trennt, fo ill das durchaus richtig; wenn er fie jedoch in
Gegenfatz zueinander ftellt, ihr dialektifches oder polares Verhältnis
dadurch ftört, daß er der Gerechtigkeit irdifcher Ordnungen ein
befonderes Prinzip unterfchiebt, fie, mit anderen Worten, der dialektifchen

Spannung zur Liebe beraubt, fo erfolgt eine unheilvolle Ifolierung

fowohl der Gerechtgkeit irdifcher Ordnungen als auch der Liebe.
Jene bleiben der eigenen Gefetzesmäßigkeit, der Eigengefetzlichkeit
ausgeliefert, der Zuftändigkeit der Vernunft, der Wiffenfchaft, der
Selbftherrlichkeit der Fachgelehrfamkeit unterftellt, die Liebe aber
verkümmert in den ihr vom Syftematiker gefleckten Schranken, fchrumpft
zufammen zu jener Familienangelegenheit, welche, klein und eng,
dem öffentlichen Leben keine Impulfe, keine belebende Kraft mehr
mitzuteilen vermag und fchließlich an ihrer eigenen Befchränktheit ftirbt:
„So ihr nur liebet, die euch lieben ..."

Es ift wahr, die Liebe ift eine revolutionäre Macht und eignet fich
nicht wohl als Prinzip einer ftabilen Ordnungsethik; fie ift mehr als
gefetzliche Gerechtigkeit, fie ift deren Erfüllung, Ueberbietung, deren
beftändige Korrektur, fie ift das Leben der Gerechtigkeit, aber nicht
ihr Gegenfatz. Das gegenfeitige Verhältnis wird denn auch von Brunner

felber (Seite 147) wieder korrigiert, wenn er fchreibt: „Es gibt

543

X'Ufif



darum nie Liebe auf Koften der Gerechtigkeit oder an der Gerechtigkeit

vorbei, fondern immer nur über die Gerechtigkeit hinaus und
durch die Gerechtigkeit hindurch." Es erhellt aus unferen bisherigen '

Ausführungen, daß wir mit der zuletzt zitierten Aeußerung Emil
Brunners vollftändig einig gehen, aber es ift fraglich, ob diefe Faffung
in der Darfteilung Brunners jene Stelle beibehält, die fie verdient, wenn
er andernorts fie bloß dem Perfonbereich zuweift, für die Aufgaben
der zuteilenden Gerechtigkeit jedoch ungeeignet erklärt. Wir denken
nicht daran, den Unterfchied zu leugnen, der zwifchen Perfonethik und
Sachenethik beftehe, wir beftreiten jedoch des entfchiedenften, daß fich
diefe Scheidung fo einfach und fo refolut vollziehen laffe, wie es nach
Brunners Darftellung den Anfchein hat. Wir beftreiten dies vor allem
deshalb, weil gerade die Liebe, die Liebe Chrifti, vor keiner Sachenoder

Inftitutionenherrfchaft Halt macht, weil fie alles in unzertrennlicher

Verbindung mit Gott und den Menfchen fieht, fo fieht, wie
niemand fonft, fieht, was dem Begriffsanatomen ewig verborgen bleibt.
Sie fchaut die klaffende Wunde in der Schöpfung, die Verftörung der
Seelen- und Sachenwelt, den Kampf aller gegen alle und alles. Sie
allein vermag das alles richtig zu fchauen, denn fie ift die Kraft der
Einheit und Harmonie, die rechte Ordnung der Seelen und Sachen.

Als Schlußwort zum Kapitel „Der Ort der Gerechtigkeit", worin
Brunner das alte Gerechtigkeitsprinzip — suum cuique1) — erörtert,
geben wir hier die Erklärung Calvins wieder, welche er der berühmten
Stelle Matth. 7, 12 „Alles nun, was ihr wollt, daß euch die Leute tun
follen, das tut ihr ihnen" angedeihen läßt.

„Denn ohne Zweifel würde unter uns eine vollkommene Billigkeit herrfchen,
wenn wir ebenfo treue Schüler der Liebe wären, die fich beweift dem andern gegenüber,

als wir fcharffinnige Lehrer der Liebe find, die wir zu erfahren wünfchen.
Das ift das Gefetz und die Propheten. Chriftus meint nicht, daß Gefetz und
Propheten nur diefes eine Lehrftück enthalten, fondern daß alles, was dort über die
Liebe und die Pflege der Gerechtigkeit gefagt und geboten wird, auf diefen von ihm
geäußerten Gedanken hinausläuft. Nach feiner Auslegung wird die zweite Gefetzes-
tafel dann erfüllt, wenn jeder fich fo gegen den Nächften verhält, wie er wünfcht,
daß der andere fich gegen ihn verhalte; wo man diefer einfachen Regel folgt und
nicht durch verkehrte Selbftliebe das den Herzen eingegebene Gerechtigkeitsgefühl
zerftört, bedarf es keiner weiteren langen und fchwierigen Erörterungen."

Wir flehen hier vor der bemerkenswerten Tatfache, daß bei Calvin
das Prinzip der Billigkeit, des gerechten Zuteilens als Ausfluß der Liebe
gefehen wird, die alles bloß Inftitutionelle in die perfönlichen
Komponenten auflöft und damit jene Veränderungen und Umwälzungen
ermöglicht, welche bezeichnenderweife gerade die vom Evangelium
berührten Völker erlebt haben und erleben werden.

„Denique, quod initio docuimus, optimum cuique consilium dabit Caritas, sine

qua quaecumque suscipiuntur et ultra quam quae progrediuntur disceptationes

x) Jedem das Seine. R.

544



.:^^.. -^- - -yx^---y -y y ^-~

iniustas esse et impias, extra controversiam ponimus." CR. XXIX 241. (Schließlich
wird, wie wir zu Anfang gelehrt haben, jedem die Liebe den beften Rat geben,
ohne welche, wie wir als zweifellos erklären, alles, was ohne fie unternommen
wird und alle Streitigkeiten, die über fie hinausgehen, ungerecht find.)

Es will uns keineswegs verfehlt erfcheinen, den zitierten Satz
Calvins zu variieren und zu unterftreichen, daß die Liebe alles, was in
Gefetz und Propheten zu unferem Heil angekündigt und gefordert
wird, ernft nimmt und aus ihrer fchöpferifchen Tiefe heraus verwirklicht.

Es muß in diefem Zufammenhang nachdrücklich auf die Lehre
von der sufficientia scripturae sacrae1) der Finger gelegt werden, wahrlich

nicht um eines unfruchtbaren Biblizismus willen, vielmehr um vor
einem noch unfruchtbareren Ariftotelismus zu warnen.

Das Zeugnis der Propheten von der Gerechtigkeit Gottes, das fich
wahrlich nicht auf einen „Perfonbereich" befchränkt, fo wenig als es die
Welt der Sachen und Inftitutionen dem Zugriff des göttlichen Armes
entzieht, ein Zeugnis, das mit erftaunlicher Klarheit in alle Winkel der
irdifchen Ordnungen und Unordnungen zündet, ein folches Zeugnis
der Vollmacht, das den großen Juriften unter den Reformatoren
veranlaßt hat, eine gewaltige Arbeit auf die Auslegung des Deutero-
nomiums zu verwenden, konnte Emil Brunner neben feinen, wir wollen
es nicht leugnen, tieffinnigen und klaren philofophifchen Ueberlegungen
auf den Spuren des Stagiriten, vollkommen ungenützt beifeite laffen!
Sollte die Konfultation der Propheten eines Theologen weniger würdig,

für die Lehre von der Gerechtigkeit irdifcher Ordnungen weniger
auffchlußreich fein als das Vorbild der thomiftifchen Sozialphilofophie?
Wie fruchtbar hat fich das aufmerkfame Hinhorchen des Genfer
Reformators auf das Alte Teftament erwiefen! Welche Segensftröme find
davon ausgegangen, welche Befreiungen! Hat er auch kein impofantes
Syftem der Gerechtigkeit errichtet, ift er auch den Gefahren der Theokratie

nicht entgangen, fo unterfcheidet er fich neben anderem jedenfalls

auch dadurch von vielen Vertretern der fpäteren Theologie, daß
er den Herrfchaftsanfpruch Gottes und feines Chriftus durch keine
„subterfuges" 2) begrenzen laffen wollte. Und hier zeigt fich eben der
große Unterfchied zwifchen der Energie eines einer philofophifchen
Idee entfprungenen und auf fie begründeten Gerechtigkeitsempfindens
einerfeits und dem, was in der Liebe zu Gott, im Glauben feinen
Urfprung hat. Wer aber wollte bezweifeln, daß die Quelle des calvini-
fchen Gerechtigkeitsbewußtfeins in der Schrift, im Glaubensgehorfam
zu fuchen ift, „ex quo fonte oriuntur omnia vera obsequia quia nisi
liberaliter propensoque affectu eum colamus, frustra mores nostros
componere studebimus ad externam legis formam. (CR LUI 560 über
Jofua 23.) (Aus welcher Quelle alle wahren Erweifungen des Gehör -

x) Vollgenügen der Heiligen Schrift. R.
2) Ausflüchte. R.

545



fams auffpringen, weil wir, wenn wir diefelbe nicht frei und mit
herzlicher Neigung pflegten, vergebens unfer fittliches Verhalten einer
äußerlichen Form gemäß zu geftalten fuchten.)

Der erwähnte Unterfchied offenbart fich auch noch anderswo. Gilt
nicht von der inftitutionellen Gerechtigkeit das Wort: Vernunft wird
Unfinn, Wohltat Plage? Sie erftarrt und erhält fich fort und fort mit
der Trägheit einer Naturtatfache; fie bedeutet fchon allein wegen ihrer
Unbeweglichkeit fo etwas wie eine Ordnung von „Ur" an, welche
jedoch mit veränderten Tatfachen und gereifterer fittlicher Erkenntnis
in unerträglichen Gegenfatz geraten kann. Selten find diefe
Widerfprüche anders als durch Umwälzungen gelöft worden, die zu Zeiten,
wenn das Gewicht der Ueberlieferung befonders fchwer wog, Staaten
an den Rand des Verderbens brachten. Was hat die Gerechtigkeit der
Inftitutionen auf dem religiöfen Gebiet, von Jefus bis heute, verfchuldet!

Was bedeutete neben dem unbeftieitbaren Segen der Stabilität
irdifcher Ordnungen ihre Unwandelbarkeit! Brunner kommt im Kapitel
über ftatifche und dynamifche Gerechtigkeit darauf zu fprechen. Hierbei

muß auffallen, wie die ethifchen Erwägungen folchen der Taktik
weichen. Die Befürchtungen Brunners laffen beinahe vermuten, daß
heute unfere Inftitutionen und ihre Gerechtigkeit von Leuten bedroht
feien, welche in ihrem Gerechtigkeitsfanatismus (konkrete Hinweife
wären hier befonders auffchlußreich gewefen) die ftaatliche und foziale
Ordnung mehr ftören als erbauen.

„Die Forderung der Anpaffung an das gefchichtlich Gegebene entfpringt darum
nicht laxer Gefinnung, nicht mangelndem moralifchem Mut und nicht der Tendenz,
der Linie des geringften Widerftandes zu folgen, fondern dem fittlich geforderten
Realismus, der fich nicht erlaubt, Wunfchträume und Wirklichkeit zu verwechfeln,
dem es darum geht, wirklich etwas zu bewegen und zu ordnen und der nicht damit
zufrieden ift, das Gefühl zu genießen, fich für das abfolut Gerechte wenigftens
,eingefetzt' zu haben, wenn auch vergeblich Umgekehrt aber ift der
Gerechtigkeitsrealismus nicht zu verwechfeln mit der Spießergefinnung, die bei jeder
Forderung der Gerechtigkeit, die das Gegebene bewegen will, fchon zum vornherein
ein empörtes ,Unmöglich' fchreit."

Das ift gewiß wahr; die Gefahr, welche von Gerechtigkeitsfanatikern
droht, jedoch kaum fo groß als das Hindernis von feiten fatter

und felbftzufriedener Spießer. Wie es denn gewiß Emil Brunner nicht
entgangen fein dürfte, wie wenig Leidenfchaft und Energie für Gerechtigkeit

anzutreffen ift; klagt er doch felber über deren Schwund fehr
beweglich auf den erften Seiten feines Buches. In einer Gefellfchaft, die
nichts Höheres kennt, als den materiellen und rechtlichen Befitzftand zu
wahren, die immer erft in letzter Stunde, in äußerfter Zwangslage und
dazu noch fehr oft von außen her genötigt, etwas Großes und Ganzes
zu fchaffen bereit ift, in einer folchen Gefellfchaft wird einer rafch
genug den Titel eines Gerechtigkeitsfanatikers erhalten. Emil Brunner
warnt unferes Erachtens mit Recht vor Unbefonnenheiten im Fordern
und Durdifetzen einer befferen Gerechtigkeit. Ebenfo befonnen aber

546



fchiene uns eine Aufrüttelung der trägen Geifter und Gewiffen, welche
gerade eine realiflifche Betrachtung der derzeitigen Lage als erfte Aufgabe

der Predigt und Verkündigung in den Vordergrund ftellen würde.
Die Propheten und Jefus haben Gewaltiges verheißen, deshalb konnten
fie auch Großes fordern. Gelten die Verheißungen nicht mehr? Die
Reformatoren Hellten ungeheure Zumutungen an ihre Zeitgenoffen. Es ift
eine troftlofe Sache, eine Ethik fchreiben zu muffen für ein Gefchlecht,
dem man nichts Großes mehr zutrauen zu können glaubt. Viele Aeußerungen

Brunners find von diefer fkeptifchen Haltung her verftändlich
und machen einem ftellenweife das Studium feiner Arbeit zu einer
fchmerzlichen und bitteren Sache, die fich bleiern und düfter auf unfer
Gemüt legt.

Wir kehren noch einmal zurück zu gewiffen Grundlegungen, in
denen Brunner an das cpôaec dixatov1) der Griechen Betrachtungen
von befonderer Bedeutung anfchließt.

„Diefes Unbedingt-Geltende, diefe über allem menfchlichen Gefetz flehende
göttliche Urordnung nannten die Griechen ,das Gefetz der Natur'. Wie fie die
Geftirne in geregelten Bahnen wandeln fahen, die kein Menfch ändern kann, wie
fie in allem Naturgefchehen folche Regelmäßigkeiten wahrnahmen, die in ihnen
den Eindruck göttlicher Ordnung erweckten, fo war ihnen jene Ordnung, an die
das gerechte Urteil appelliert, woran fich das Gerechte vom Ungerechten fcheidet,
ein kosmifch-göttliches Gefetz."

Wir haben alfo die Idee der Gerechtigkeit in ihrer abfoluten Form
vor uns. Welches war nun die Funktion diefes cpoaec dixatov} Es
wird im Heidentum, wo die Inftitutionen durch Recht und Sitte bereits
feftgelegte „Themis" 2) waren, gar nicht im eigentlichen Sinne Norm,
fondern Regulierungsprinzip vorhandener inftitutioneller Gegebenheiten.

So gewinnt durch das Naturrecht, wie es der Heide verfteht, alles
Beftehende, an dem nicht gerüttelt, das nur geordnet wird, eine fittliche
Weihe, welche das fchwerfte Hindernis für die Gerechtigkeit des Gottes
fein mußte, der in die Gefchichte eingeht und nicht wie eine ruhende
Idee verklärend über der Welt thront. Wenn es wahr ift, daß die
griechifche Religion keine fo nahen Beziehungen zum Ethos hatte wie die
chriftliche, fo fteht ebenfalls feft, daß Ethos und Religion der Griechen
nie den Bann des Fatums durchbrochen, nie den Fluch der Unabänderlichkeit

einer erft durch Chriftus als veränderlich aufgezeigten Welt
weggenommen haben. Erft den Tragikern, diefen neben den
Philofophen größten Geiftern der griechifchen Welt, ging die Diskrepanz
auf zwifchen dem gefatzten Recht und jenem ewigen Naturrecht; vor
dem Fatum aber findet weder das eine noch das andere gnädigere Be-

x) Das von Natur Gerechte (Naturrecht). R.
2) Themis Rechtsordnung. R.

547



urteilung. Der heitere Himmel der Griechen, unter dem eine fo herrliche

Philofophie fich entfaltete, unter dem die Menfchen zuerft eine
ewige Ordnung beftaunen lernten, fchließt fich. Die Welt der Schuld,
des Todes, des Unrechts wird nicht überwunden.

Wichtig ift für Brunner das Naturrecht jedoch vor allem in der
Verbindung mit dem Chriftentum.

„Mit dem Naturrecht meinten die Chriften nichts anderes als die Schöpfungsordnung.

Sie haben diefen Begriff der antiken Tradition nicht verworfen, trotzdem
fie genau wußten, daß die theologifche Deutung diefer göttlichen Urordnung für
einen ftoifchen Philofophen oder für einen Ariftoteles eine andere war als/ für fie.
Sie haben ihn darum nicht verworfen, weil er ihnen, trotz diefes anderen
theologifchen Zufammenhangs, das zu fagen fchien, auf was es ankam: das Recht, das
aus der gottgefchaffenen Natur des Menfchen hervorgeht. Auch die Reformatoren,
die ja viel ftärker als die fcholaftifchen Theologen die Verderbtheit der menfchlichen

Natur durch die Sünde betonten, haben fich nicht gefcheut, den Begriff
Naturrecht zu verwenden, weil fie der Meinung waren, daß jene Schöpfungskon-
ftanten durch die Sünde nicht zerftört, ihrem urfprünglichen Sinn nicht entfremdet
feien. Sie haben es gerade als Beweis der Güte Gottes angefehen, daß er, trotz der
Sünde der Menfchen, diefe Schöpfungsordnungen erhalten habe." (pg. 106.)

Nach dem Apoftel Paulus ift der Zweck des Naturgefetzes, der lex
naturalis, dem Menfchen jede Entfchuldigung zu nehmen. So auch bei
Calvin, der die Zehn Gebote eine Erklärung, und zwar eine notwendige,

des natürlichen Sittengefetzes nennt. Man höre aber genau zu,
wie Calvin mit dem natürlichen Gefetz umgeht:

„Eben das, was wir aus den beiden Tafeln des Gefetzes lernen follen, fagt uns
gewiffermaßen jenes innere Gefetz, das allen Menfchen ins Herz gefchrieben und
fozufagen eingeprägt ift. Denn unfer Gewiffen läßt uns nicht immerzu ohne
Empfinden fchlafen, fondern es ift in unferem Innern ein Zeuge und Mahner an das,
was wir Gott fchuldig find, es hält uns den Unterfchied zwifchen Gut und Böfe
vor und klagt uns an, wenn wir vom Wege abweichen. Der Menfch ift indeffen von
einer folchen Finfternis des Irrtums umhüllt, daß er vermöge diefes natürlichen
Gefetzes Isaum eine geringe Ahnung von der Verehrung bekommt, die Gott
wohlgefällig ift, jedenfalls aber weit von deren wirklichem Sinne entfernt bleibt. Dabei
ift der Menfch aber von feiner Anmaßung und Hoffart dermaßen aufgeblafen, in
feiner Selbftliebe derart verblendet, daß er fich gar nicht ohne weiteres recht an-
fchauen oder in fich gehen kann, um Gehorfam und Selbftverleugnung zu lernen
und fein Elend offen zu geliehen. Deshalb hat alfo der Herr — und das war
angefichts unferer Schwachfichtigkeit wie auch unferer Halsftarrigkeit nötig! ¦— uns
fein gefchriebenes Gefetz gegeben: dies bezeugt uns genauer, was im natürlichen
Gefetz zu dunkel blieb, und es vertreibt auch unfere Trägheit und erfüllt Herz
und Gemüt mit frifcherer Bewegung!" (II. 81.)

Mag es fich mit der Identität von göttlichem Naturrecht und
Schöpfungsordnung wie immer verhalten, die Schöpfungsordnung ift
gründlich geftört. Was noch vorliegt, find Ruinen. Auch ein gefchickter
Architekt wird nach gründlichfter Unterfuchung der Ueberrefte des
Forum Romanum fowie des Studiums der Baugefchichte Roms im beften
Falle ein mutmaßliches Bild der ehemaligen Herrlichkeiten rekonftru-
ieren können, das aber von der einftigen Wirklichkeit „longissimo intervallo

distai" (weit entfernt ift).

54?.



yiW.-.^?ft-v.->.-^

Wer von Schöpfungsordnung fpricht und fie mit dem göttlichen
Naturrecht identifiziert, kann es, wenn er nicht Verwirrung ftiften
will, nur, fofern er deffen in erfter Linie gedenkt, der „die Herrlichkeit
des Vaters voller Gnade und Wahrheit" geoffenbart hat, deffen, der
den Menfchen Gottes repräfentiert, deffen Offenbarung das Aufleuchten

des Urfprunges ift, deffen kommendes Reich das Einmünden der
Welt in ihren Anfang und zugleich ihr Ziel bedeutet: Chriftus. Es
verhält fich gleich mit dem Ebenbild Gottes im Menfchen. Es ift verfehlt,
im entftellten Menfchenantlitz den Abglanz der urfprünglichen
Herrlichkeit mit den Mitteln philofophifcher Hell- oder Scharffichtigkeit
zeichnen zu wollen. Nur von Einem gilt es ganz: Ecce homo!

Es ift meines Erachtens geradezu das Proton Pseudos, der Grundirrtum

Brunners, daß er eine Lehre von der Gerechtigkeit irdifcher
Ordnungen auf Grund des reformierten Glaubensverftändniffes meint bieten

zu können, indem er das Problem zuerft reduziert, hernach die vom
Glauben im ftrengen Sinne losgelöfte Gerechtigkeit naturrechtlich
begründet und fo die Möglichkeit gewinnt, geradezu in thomiftifchem
Sinne alles und jedes an feinen rechten Ort, ins richtige Verhältnis zu
anderem zu fetzen, die ganze Entelechie1) des fozialen Gefüges vor
unferem flaunenden Auge zu entwickeln, den Herrfchaftsan)pruch
Chrifti aber, der als ungelöfte Frage flehen bleibt, durch den Gewaltakt
einer Gleichfetzung von Naturrecht und Schöpfungsordnung zu
eliminieren.

4-

Es ift nicht zu verfchweigen, daß Calvin in der Frage nach den
Grundlagen einer chriftlichen öffentlichen Ordnung eine ftarre Bindung
an das Gefetz Mofis ablehnt (XX, 14), indem er zwifchen dem ewig
gültigen Gebot der Gottes- und Nächftenliebe und den rein politifchen,
zeitgefchichtlich bedingten Vorfchriften unterfcheidet. Wohl fei das
mofaifche Gefetz ein testimonium naturalis legis, eine Beftätigung oder
Bezeugung des natürlichen Gefetzes, nicht aber diefem identifch. Das
Gefetz Gottes, welches wir das fittliche nennen, fei allein (sola ipsa)
Richtfchnur, Ziel und Grenze für die Gefetzgebung der Völker. So
könnten diefe fich wohl ohne Rückficht auf Mofes Gefetze geben, wie
es ihnen recht fcheine, doch müßten diefelben dem ewigen Grundgefetz
der Liebe in Gottes Gebot entfprechen, fo daß zwar die Form wechfelt,
die Tendenz die gleiche bleibe (Inft. IV, 15 und 16). Damit fcheint uns
bei Calvin die fittliche Norm für Staat und Recht in der Offenbarung
des göttlichen Willens in der Schrift gegeben zu fein. Wo fpielt bei
feiner Beurteilung rechtlicher und fozialer Verhältniffe das Naturrecht
eine Rolle? Wo gewinnen denn im Schlußkapitel der „Institutio"
naturrechtliche Theorien irgendwelche Bedeutung? Bedient er fich in der
Behandlung des Rechts der Obrigkeit, der Pflicht der Untertanen, der

x) Entelechie etwa gleich Wefenheit. R.

549



Zinsfrage, der Ehefrage irgendwo der Argumente des natürlichen Rechtes?

Ja, man darf ohne Übertreibung fagen: Wo bei Calvin vom Natur-
recht die Rede ift, kann es, ohne daß je der Zufammenhang geftört
wurde, als gelehrter Kram beifeitgelaffen werden. Nirgends erhält
man den Eindruck, Calvin überlaffe irgendein Gebiet irdifcher Ordnung
feiner ihm felbft immanenten Gerechtigkeit; mit andern Worten: er
räumt keinem Gebiet ein eigenes Recht, eine eigene Gerechtigkeit ein,
das der göttlichen in der Schrift Alten und Neuen Teftamentes geoffenbarten

Gerechtigkeit als oberfter Norm nicht unterftellt wäre. Gewiß,
das Verhältnis von Recht, Gefetz und Wort Gottes ift nicht genügend
geklärt — wann wird das möglich fein? — aber das Eine wird beim
Reformator eindrücklich klar und ill nirgends ein Zweifel daran möglich:

Gerechtigkeit ift vom Glauben nicht zu trennen; jede einfache
Entfcheidung ift eine folche des Glaubens, was befagen will, daß die
Souveränität Gottes anerkannt, Vernunft, Recht und Gefetz ihre difzipli-
nierten, aber willigen Organe werden. Das fcheint mir bei Emil Brunner

nicht in der wünfchenswerten Deutlichkeit gefagt zu fein. Vor allem
läßt der Tenor des Werkes das Verftändnis zu (oder ift es ein
Mißverftändnis?), als verfügten Vernunft und Wiffenfchaft über die
Gerechtigkeit der irdifchen Ordnungen. Es muß aber meines Erachtens
ohne Abftrich gefagt werden, wie unlösbar Gerechtigkeit mit dem Glauben

zufammenhängt, anfonfl die Meinung nur zu leicht aufkommt, das

Syftem des Naturrechtes mit feinen philofophifch abgewogenen loci
communes1) bedürfe lediglich eines klugen Sachverftändigenrates, um
jederzeit das Gerechte ausfindig zu machen. Die Verwirklichung von
Gerechtigkeit ift ein Wagnis des Glaubens und unterliegt keineswegs
der Fülle der Sach- oder Fachkenntnis; er gibt, wie wir bereits oben
angeführt, den Anftoß zu neuen Möglichkeiten, „wo die Vernunft nicht
eine fieht". Mit kräftigen Strichen hat Calvin diefen Sachverhalt
dargeftellt:

„Ohne Gottesverehrung ift es umfonft, fich der Gerechtigkeit zu rühmen; es ift
genau fo unfinnig, wie wenn man einen Rumpf ohne Kopf als Bild der Schönheit
darftellen wollte! Denn die Frömmigkeit ift nicht nur das vornehmfte Stück der
Gerechtigkeit, fondern geradezu ihre Seele, die felbft alles durchweht und
belebt..." (Institutio II. 8, ii.)

Soll diefes Prinzip, von dem hier der Reformator redet, unter den
Scheffel eines andern geftellt oder uneingefchränkt anerkannt werden,
foil der Reichtum feiner Manifeftationen, die Fülle feiner Zeugniffe,
Schöpfungen und Wunder im Alten Teftament als quantité négligeable
betrachtet werden neben den Wundern des Chaos und der Zerftörung,
welche die fo ftark an die Erfahrung gebundene Wiffenfchaft uns be-
fchert hat?

Brunner hat in feiner Abtrennung der Glaubensgerechtigkeit von der

x) Allgemeinwahrheiten. R.

550



umfaffenden Gerechtigkeit des Reiches Gottes und feinen Ordnungen
es vermieden, den Herrfchaftsanfpruch Chrifti klar zum Ausdruck zu
bringen und die Lefer zur Entfcheidung aufzurufen. Die über die ganze
Arbeit verbreitete Statik feines Denkens wird eine Welt, die nur noch
in „Inftitutionen" denkt, die nicht geftört werden will von jenem ewig
vorwärtstreibenden, ftets zum Vollkommenen, zur ganzen Erfüllung
treibenden Element der Liebe, kaum in Unruhe verfetzen. Aber was
hilft es, gegen die Fehler der Aufklärung und den Kollektivismus Sturm
zu laufen und zugleich mit einer Beharrlichkeit, die einer befferen Sache

würdig wäre, das Einzige zu ignorieren, jenes Einzige, das aller
Aufklärerei Ende und alles Kollektivismus Heilung ift: Chriftus?

Emil Brunner wird uns vielleicht darauf aufmerkfam machen, wie
gefährlich eine folche Auffaffung der Dinge für die notwendige Stabilität

der Inftitutionen fei. Wir hinwiederum möchten Emil Brunner an
die Gefährlichkeit der Stabilität erinnern, und daran, daß die abend-
ländifche Gerechtigkeitsidee ficherlich nicht wegen den zerfetzenden
Auffaffungen der Aufklärung fchließlich mit ihrer völligen Auflöfung
endigte, fondern nachweisbar deshalb, weil die Gerechtigkeit der
Inftitutionen (adiuvante ecclesia)1) fchreiendes Unrecht geworden war
und, nachdem Staat und Kirche das heilige Erbe „Gerechtigkeit" fchänd-
lich vertan, gewiffe tolle und eigenfinnige Geifter der Aufklärung den
leer gewordenen Raum, die Trümmerftätten der Gerechtigkeit belebten,
vom dufteren Wirtshaus und den Salons bis zur Studierftube geiftlicher
Herren. Die Wahrheit ift, daß die abendländifche Gerechtigkeitsidee
von den allerchriftlichften Königen Frankreichs und einer mit dem
„impofanten Syftem der Lehre von der Gerechtigkeit" ausgerüfteten
Kirche zufchanden geritten wurde.

Darum meine ich, fei uns weder mit einem neu zu erwerbenden
Syftem noch mit der Wiedergewinnung der naturrechtlichen Anfchauung

(deren relative Bedeutung wir nicht leugnen wollen) geholfen,
fondern nur durch die volle und unverkürzte Verkündigung der Gerechtigkeit

Gottes in Jefus Chriftus, das heißt aber der bei Brunner zerfallenen
Einheit der Glaubensgerechtigkeit und der Gerechtigkeit der Ordnungen
feiner Herrfchaft.

Während Emil Brunner die Zerfetzung der abendländifchen
Gerechtigkeitsidee auf die Aufklärung zurückführen zu muffen glaubt,
haben wir das wohlbegründete Empfinden, die Kirche fei fehr bald der
Aufklärung zum Opfer gefallen, wenn fie es nicht mehr wagte, den
Opportunitätserwägungen, fogenannten Vernunftgründen, Rechtsan-
fprüchen gegenüber, womit die Welt zum Beifpiel am Anfang des
kapitaliftifchen Zeitalters fich entfchuldigte, verteidigte und fchützen zu
können glaubte, das Wort von der Gerechtigkeit Gottes in Jefus Chriftus,

das Wort von der Gerechtigkeit des Reiches Gottes entgegenzu-

x) Unter Mithilfe der Kirche. R.

551



rufen, daß fie fich imponieren ließ von den fogenannten Notwendigkeiten,

die, auch wenn fie noch fo ungerecht fchienen, ftets durch irgendeinen

Rechtsgrund oder eine einleuchtende Erklärung geflützt werden
konnten. Daß fich die Kirche durch die fcheinbare Stabilität irdifcher
Ordnungen zu deren Sanktion verleiten ließ, jedoch ihr Wiffen um die
Vorläufigkeit und Vergänglichkeit alles Beftehenden in einer Form
vertrat, die weder Erfchütterung noch fonft eine heilfame Bewegung in
die verteufelte Vernünftigkeit der Welt gebracht hätte, das ift ihre
immer noch nicht genügend erkannte Schuld. Ja, felbft was fonft zu
einer Ueberwindung der Welt den ftärkften Anftoß hätte geben muffen,
die fogenannte Eschatologie (Lehre vom Kommen des Reiches Gottes)
verwandelte die Gegenwart mit all ihrem Unrecht zur erträglichen
Vorläufigkeit, die ja am Ende der Tage abgelöft werde, womit die Elemente
diefes Aeons eine geradezu dämonifche Stabilität gewannen, der gegenüber

jedes Gebet, jeder Anfturm der Hoffnung und der Liebe umfonft
war. Und wer wollte beftreiten, daß ausgerechnet die durch das Natur-
recht und die Vernunft begründeten und verteidigten Inftitutionen es

waren und find, welche dem Herrfchaftsanfpruch Gottes am beharr-
lichften entgegentreten? „Er kam in fein Eigentum und die Seinen
nahmen ihn nicht auf" (Joh. i, n): Staat und Wirtfchaft, Cäfar und
Mammon.

Daß er in fein Eigentum kommen und herrfchen will, Er, die reine
und unerfchöpfliche Quelle lebendiger Gerechtigkeit, macht uns froh,
zuverfichtlich und ftark auch ohne Syftem; denn der Heilige Geift, auf
den die Welt allein angewiefen ill, wenn fie wirklich leben will, fprengt
die Feffeln des bloß Gegebenen, die Härten der bloßen Inftitutions-
gerechtigkeit, befreit vom Banne des Naturhaften, führt den einzelnen
wie der Gefellfchaft, den Staaten und Völkern immer neues Leben zu,
daß fie nicht verderben in den Kerkern ihrer eigenen Syfteme und
Ordnungen, fondern ergriffen und mitgenommen werden in die Nachfolge,

in die Verwirklichung des Einen, das Gerechtigkeit und Liebe
heißt. Heinrich Berger.

(Fortfetzung und Schluß folgen.)

Zur Weltlage
8. und 13. November 1944.

Wenn wir wieder die orientierende Ueberficht des gewaltigen
Gefchehens der letzten Berichtszeit ins Auge faffen, wie immer nicht
bloß auf die Oberfläche, fondern auch auf die Tiefe, nicht nur auf die
Tatfachen, fondern auch auf den Sinn bedacht, fogar wefentlich auf
den Sinn, fo bedeutet das kriegerifche Gefchehen, das ablaufende wie
das anhebende, wohl das, was als

552


	Welche Gerechtigkeit soll gelten? : Teil I

