
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 38 (1944)

Heft: 7-8

Artikel: Vom Hüttenbauen zum Helfen

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-138481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-138481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


:
wm^mmw^.

Vom Hüttenbauen zum Helfen

Und nach fechs Tagen nahm Jefus den Petrus und den Jakobus
und den Johannes mit fich und führte fie abfeits allein auf einen
hohen Berg. Und er wurde vor ihnen verwandelt, und feine Kleider

¦ wurden ganz weißglänzend, wie fie kein Walker auf Erden fo weiß
machen kann. Und es erfchien ihnen Elia mit Mofe, und fie redeten
mit Jefus. Und Petrus begann und fagte zu Jefus: Rabbi, es ift fchön,
daß wir hier find; und wir wollen drei Hütten machen, dir eine und
Mofe eine und Elia eine. Er wußte nämlich nicht, was er dazu fagen
follte; denn fie waren in Furcht geraten. Und eine Wolke kam und
überfchattete fie, und aus der Wolke kam eine Stimme: „Dies ift mein
geliebter Sohn, höret auf ihn!" Und plötzlich, als fie um fich blickten,
fahen fie niemand mehr bei fich außer Jefus allein. Und als fie vom
Berge hinabftiegen, gebot er ihnen, fie follten niemandem erzählen,
was fie gefehen hatten, bis der Sohn des Menfchen von den Toten
auferstanden wäre. Und fie hielten das Wort feft und befprachen
untereinander, was mit dem Auferftehen von den Toten gemeint fei.

Und fie fragten ihn: Warum fagen die Schriftgelehrten, zuvor
muffe Elia kommen? Er aber fprach zu ihnen: Elia kommt zwar
zuvor und ftellt alles her; und wie fteht über den Sohn des Menfchen
gefchrieben? Daß er viel leiden und verachtet werden foil. Aber ich
fage euch: Elia ift wirklich gekommen, und fie taten ihm, was fie
wollten, wie über ihn gefchrieben fteht.

Und als fie zu den Jüngern kamen, fahen fie viel Volk um fie
her und Schriftgelehrte, die mit ihnen ftritten. Und alles Volk
erftaunte, fobald fie ihn fahen, und fie liefen hinzu und grüßten ihn.
Und er fragte: Was ftreitet ihr mit ihnen? Und einer aus dem
Volke antwortete ihm: Meifter, ich habe meinen Sohn zu dir gebracht,
der einen ftummen Geift hat; und wo er ihn überfällt, reißt er ihn
herum, und er fchäumt und knirfcht mit den Zähnen, und er magert
ab. Und ich fagte deinen Jüngern, fie möchten ihn austreiben; und fie
vermochten es nicht. Da antwortete er ihnen und fprach: O du
ungläubiges Gefchlecht, wie lange foil ich bei euch fein? Wie lange foil
ich euch ertragen? Bringet ihn zu mir! Und fie brachten ihn zu ihm.
Und als er ihn fah, riß ihn der Geift alsbald hin und her, und er fiel
auf die Erde und wälzte fich fchäumend. Und er fragte feinen Vater:
Wie lange ift es her, daß ihm dies widerfahren ift? Er antwortete:
Von Kindheit an; und er hat ihn oft fogar ins Feuer und ins Walfer
geworfen, um ihn umzubringen. Aber wenn du etwas vermagft, fo
hab Erbarmen mit uns und hilf uns! Da fprach Jefus zu ihm: Wenn
du [etwas] vermagft? Alles ift möglich dem, der glaubt. Alsbald rief
der Vater des Knaben laut: Ich glaube; hilf meinem Unglauben! Als
aber Jefus fah, daß das Volk zufammenlief, bedrohte er den unreinen
Geift und fprach zu ihm: Du Kummer und tauber Geift, ich gebiete
dir: Fahre aus von ihfa und fahre nicht mehr in ihn hinein! Und
nachdem er gefchrien und ihn heftig hin- und hergerufen hatte, fuhr
er aus; und er [der Knabe] wurde wie tot, fo daß die meiften fagten:
Er ift geftorben. Jefus aber ergriff ihn bei der Hand und richtete ihn
auf, und er ftand auf. Und als er in ein Haus gegangen war, fragten
ihn feine Jünger für fich allein: Warum konnten wir ihn nicht
austreiben? Da fprach er zu ihnen: Diefe Art kann durch nichts
ausgetrieben werden außer durch Gebet und Fallen. Markus 9, 2—29.

m

329



Die Gefchichte von der Verklärung Chrifti ereignet fich zwifchen
Cäfarea Philippi und Jerufalem. In Cäfarea Philippi hat Jefus erlebt,
daß ihm aus dem Munde des Jüngers, der die Andern vertritt, das bisher

nur ihm felbft offenbare Geheimnis feiner Berufung entgegenkam:
„Du bift Chriftus, der Sohn des lebendigen Gottes." Er hat ihm
geantwortet: „Selig bift du, Simon, Jonas Sohn; denn Fleifch und Blut
haben dir das nicht offenbart, fondern der Vater im Himmel." Simon
heißt infolge davon Petrus, der Fels. „Denn auf diefen Felfen [ohne
Zweifel ift damit nicht Petrus felbft, fondern fein Bekenntnis gemeint —
es heißt darum jetzt nicht Petrus, fondern Petra] will ich meine Gemeinde
bauen, und die Pforten der Hölle follen fie nicht erfchüttern." Diefer
Gemeinde erteilt er die ungeheure Vollmacht, die in den "Worten liegt:
„Ich übergebe dir die Schlüffel des Himmelreiches [das heißt des Reiches

Gottes]. Was du auf Erden bindeft, das foil auch im Himmel [das
heißt für Gott] gebunden fein, und was du auf Erden löfeft, das foil
auch im Himmel [das heißt für Gott] gelöfet fein." Mit anderen Worten:

Er übergibt ihr, der Gemeinde, nicht fpeziell einer Gemeinde, der
römifchen, die unerhörte Vollmacht und damit Aufgabe der Stellvertretung

Gottes auf Erden in der Vertretung feines Reiches, des Reiches
Gottes.

Mit diefem Erleben von Cäfarea Philippi, dort oben am Fuße des

Hermon, mitten aus der fchwerften Anfechtung und dem tiefften inneren

Kampf heraus, der Steigerung des Erlebens, von dem der zweiund-
vierzigfte Pfalm berichtet, der dort entftanden fein foil, wird Jefus
auf den Gipfel der Gefchichte geftellt, der Gefchichte des Reiches Gottes,

aber auch der Gefchichte der Welt, in jenes Geheimnis, das um die
Gipfel waltet und befonders um diefen Gipfel, und dem wir mit unferen

reflektierenden Gedanken folgen weder können noch follen.
Aber von diefem Gipfel fteigt er felbft fofort herunter in die tieffte

Tiefe. Denn von diefem Gipfel aus erblickt er in der Ferne — das
Kreuz. Seine Berufung, nun durch das Bekenntnis des Petrus beftätigt,
nicht neu offenbart — fie hat fich fchon im Erlebnis bei der Taufe und in
der Verfuchung der Wüfte kundgetan — ift ein Ruf zum Kampfe, zum
Kampfe mit Ifrael und feinen Führern. In diefem Kampfe wird er
zunächft unterliegen, um „in drei Tagen" die Auferftehung zum Siege zu
erfahren. Es ift der Weg von Jefaja dreiundfünfzig, der Weg vom
liegenden zum leidenden Meffias. Diefen Weg zeigt er den Jüngern, zu
ihrem Schrecken, befonders dem des Petrus, der lieh damit fofort nicht
als „Fels", fondern als „Satan", das heißt als Verfucher, darftellt. Und
er macht fich mit ihnen auf nach Jerufalem — dem Kreuze entgegen.

Auf diefem "Wege gefchieht das Erlebnis, das uns die Evangelien
berichten und das wir die Verklärung nennen. Es geht linnvoll gerade
an diefer Stelle vor fich: zwifchen der Erhöhung und der Erniedrigung.

330



Denn die Verklärung ift der Glanz der Erhöhung, der durch das Leiden
geweiht ift. Diefes Erlebnis findet auf einem „hohen Berge" ftatt, auf
den Jefus geftiegen ift, nur die drei „führenden" Jünger Petrus, Jakobus

und Johannes mit fich nehmend. Die Ueberlieferung meint, wohl
zu Unrecht, diefen Berg geographifch in dem Tabor zu erkennen, der
im Süden von Galiläa mitten aus der Ebene auffteigt. Wo aber auch
diefer Berg geographifch zu finden fein mag, fo hat er jedenfalls vor
allem eine geiftige Bedeutung. Er liegt, geiftig verftanden, über der
Gefchichte, über der Reichgottesgefchichte und über der Weltgefchichte.
Er entfpricht dem „hohen Berg", auf den in der Verfuchungsgefehichte
der Satan (der „Teufel") Jefus geführt hat, aber als deffen Gegenfpiel:
er ift der Berg, auf den Jefus geführt worden ift, weil er die Verfuchung
beftanden und das abgelehnt hat, was ihm auf jenem andern Berge der
Verfucher angeboten hatte.

An der gefchichtlichen Tatfächlichkeit diefes Erlebniffes ift fo wenig
zu zweifeln als an dem von Cäfarea Philippi oder dem der Verfuchung.
Es ift nicht nur in feilen gefchichtlichen Umriffen berichtet, fondern wir
können es uns auch nicht aus dem Bericht der Evangelien wegdenken.
Aber es ift freilich in das Geheimnis gehüllt, das Geheimnis des Gipfels,
und der Bericht des Evangeliums ift gleich jener Wolke, von der darin

die Rede ift. Klar ift nur der Sinn: „Das ift mein geliebter Sohn,
auf ihn höret." Es ift abermals und endgültig die Beftätigung der
Berufung Jefu. Und zwar nun in einer konkreteren Form. Mofes und
Elias reden mit ihm: das ift das Zeichen, das den Sinn diefes Erlebens
ausdrückt. Jefus ift als Meffias — und darin befteht der Sinn des Meffias

— die Erfüllung Ifraels. In ihm vollendet fich Mofes, der Vertreter
des Gefetzes: die Bergpredigt erfüllt das Gefetz vom Sinai; in ihm aber
auch Elias, der Vertreter der Prophétie: Jefus ift der letzte und größte
der Propheten und auch die Ueberbietung der Propheten — aber auch
die Wirklichkeit deffen, der das letzte Wort der prophetifchen Verheißung

ift.

2.

Es zeigt alfo diefes Erleben den Jüngern, wer Jefus ift, ihnen, die
noch von der Wolke des Schmerzes und Rätfels umhüllt find, durch das

erzeugt, was Jefus ihnen über feinen Weg mitgeteilt hat. Sie find von
dem, was ihnen nun, als ftärker Reflex des Erlebens Jefu, kund wird,
in heiligem Schrecken völlig überwältigt. Aus der Verwirrung des Geiftes

durch diefe Offenbarung kommt das Wort des Petrus: „Rabbi (Lehrer,

Meifter), hier ift fchön fein, laffet uns hier Zelte errichten (,Hütten
bauen'), dir eines, Mofes eins und Elia eins."

In diefem neuen Bekenntnis des Petrus drückt fich das ganze
tragifche Mißverftändnis der Gefchichte der Sache Chrifti aus. Das durch
die Haltung des Petrus veranfchaulichte Jüngertum, das wir als Chri-

331



ftentum bezeichnen dürfen, ift dadurch charakterifiert, daß es auf dem
Berge bleiben will. Und zwar im Genuß deffen, was Chriftus ift. Es
will fich darin vertiefen. Es „baut Hütten", Jefus eine, Mofes eine und
Elias eine. Wie die Zelte in der üblichen Ueberfetzung zu „Hütten"
werden, fo die Hütten in Wirklichkeit zu Häufern, zu Fellungen, zu
Maufoleen. Aus dem lebendigen Erleben der Vertreter des lebendigen
Gottes werden Religionen und Konfeffionen, Tempel, Synagogen,
Kirchen, Kapellen. Aus Mofes und Elias wird die jüdifche Religion mit
Tempel und Synagoge, aus Jefus die chriftliche Religion mit Kirche und
Kapelle. Die lebendige Offenbarung Gottes, des Lebendigen, die Chriftus

bedeutet, wird zu einer Chriftologie ausgearbeitet, die felbft auch
eine folche „Hütte" darfteilt, aber in der Geftalt eines riefigen Domes
mit oft recht labyrinthifchen Gängen und Veräftelungen, in denen
der wirkliche Chriftus oft fchwer mehr zu finden ift. Aus der frohen
Botfchaft wird das Dogma und die Theologie und im Zufammenhang
damit die Gotteshöhe mit ihrer Luft der Freiheit weitgehend ein
Gefängnis der Geifter.

Dabei ftellt fich eine große und verwirrende Mannigfaltigkeit der
Auffaffungen der Sache Chrifti ein. Man bleibt nicht dabei, bloß Jefus,
Mofes und Elias je eine „Hütte" zu bauen; es wird dann auch dem
Petrus, dem Jakobus und dem Johannes eine gebaut: es kommt zu einem
petrinifchen, einem jakobeifchen, einem johanneifchen und fpäter auch

zu einem noch viel wichtigeren und zum Teil auch verhängnisvolleren
pauliniftifchen Chriftentum. Was in Chriftus die Eine Wahrheit ill,
und zwar eine Wahl hei t, die mit der in Mofes und Elias erfchienenen in
einem lebendigen und untrennbaren Zufammenhang fteht, wird auf die
verfchiedenen „Hütten" verteilt, die natürlich zueinander in ein
Verhältnis der Konkurrenz treten, das zum Streite, ja Kriege werden kann.
Und diefes Hüttenbauen geht weiter — es führt zum Kampfe der
kirchlichen und theologifchen Parteien, Richtungen, Bewegungen —
alles bis auf diefen Tag.

Unfer Chriftentum ill fich aber des Falfchen an diefer Grundhaltung
nicht bewußt, fondern hält fie im Gegenteil für das eigentliche Ideal.
Wenn Petrus erklärt: „Meifter, hier ift fchön fein, hier laffet uns Zelte
bauen", fo meint er offenbar, es wäre fchade, wenn man fich von diefer
Höhe entfernte und in die Tiefe hinabftiege. Man gäbe damit das
Gefchaute gleichfam auf. Die Aufgabe wäre, diefes Gefchaute
feilzuhalten, es in Gedanken weiter zu verfolgen, es zu genießen. Und
darin auch eine Vorzugsftellung zu haben. Denn den andern Jüngern
wäre ja diefes Schöne verfagt — um von der Welt zu fchweigen.

Das ift bis auf diefen Tag — wenn auch nun ein neuer Tag im
Anbruch ift — das, was das herkömmliche Chriftentum als die richtige
und höchfte Jüngerhaltung betrachtet. Chriftus ift nach diefer
Auffaffung eine Sache der Höhe, eine Sache der Bergbefteigung an einem

332



fchönen Sonntag. Diefe Sache muß von der Tiefe mit ihrem Alltag
ferngehalten werden. Sie darf nicht mit dem politifchen und fozialen
Kampf verquickt werden. Sie ftellt fich am reinften in individueller
Frömmigkeit dar, in Theologie und Chriftologie, in der Sorge für die
perfönliche Erbauung und das perfönliche Heil oder auch — wie
gefagt — im Bau von „Hütten", von Kirche und Kapelle.

So haben wir in der Offenbarung der Wahrheit, die Chriftus ift,
auf der einen Seite, und in dem Verhalten der Jünger auf der andern
die ganze Wahrheit und zugleich die ganze tragifche Fehlentwicklung
der Sache Chrifti vor uns.

3-

Diefer Sachverhalt tritt nun noch deutlicher, mit erschütternder
Deutlichkeit, hervor, wenn wir uns dem zweiten Teil, oder beffer der
Fortfetzung unferer Gefchichte zuwenden. Sie ift unermeßlich
bedeutungsvoll und unermeßlich aktuell. Jefus felbft will von dem Verweilen
auf dem Berge und von der ihm zugedachten „Hütte" nichts wiffen.
Er führt die Jünger hinunter in die Welt, hinunter in die Tiefe.

Hier bietet fich ein aufregendes Bild. Eine Maffe von Menfchen
ill hier beieinander, verfammelt um die drunten gebliebenen Jünger und
um eine Szene des Jammers, worin fich der ganze Jammer der Welt
verkörpert. Ein Vater, der von Jefus gehört, hat feinen einzigen, kranken

Sohn hergebracht, in deffen Krankheit fich offenbar Taubftumm-
heit und Epilepfie verbinden. Da Jefus nicht da ift, wendet er fich an
feine Jünger. Sie muffen doch von ihm etwas gelernt haben; das
Geheimnis der Hilfe muß doch auf fie übergegangen fein. Aber er ift
fchwer enttäufcht. Sie können nicht helfen. Vielleicht haben fie nicht
einmal das Bewußtfein, daß fie es follten, daß fie es, als Jünger Jefu,
können follten. Statt deffen zanken fie mit den ebenfalls anwefenden
Schriftgelehrten. Ueber was wohl? Vielleicht über die richtigen Methoden

der Hilfe oder über Jefus, über fein Wefen, feine Würde — über
die Chriftologie.

Ift das nicht ein gewaltig deutliches und ein gewaltig erfchreckendes
Bild unferer Lage? Da ill die Welt mit der Not, die fich in dem armen
Sohne und feinem armen Vater darftellt. Ihre Not ill ja, wie wir fchon
angedeutet haben, ein Bild der ganzen Weltnot, ihrer Krankheitsnot,
ihrer religiöfen Not, ihrer politifchen und fozialen Not wie ihrer ganzen
Hilflofigkeit. Diefe Not kommt zu Chriftus. Die Welt wartet immer
wieder auf Hilfe von diefer Seite her. Auch heute. Diefe Not fchreit
nach Chriftus. In der Hilfe für fie follen die Jünger zeigen, daß fie
folche find; follen fie zeigen, was das bedeutet; follen fie auch zeigen,
was Chriftus ift. Und die Welt ift enttäufcht.

Diefe Jünger können nicht helfen, wiffen nicht, wie fie helfen
follten, wiffen zum Teil nicht einmal, daß fie helfen follten. Diefe

333



Jünger ftreiten. Aber nicht gegen die Not der Welt und damit gegen
die Welt als Welt, fondern fie ftreiten als Schriftgelehrte mit den
Schriftgelehrten; fie ftreiten den religiöfen, theologifchen, dogmatifchen,
kirchlichen Streit, fie ftreiten den ewigen Streit der Chriftologie. Aber
auch wenn fie wirklich helfen wollten — und einige wollen das
gewiß —, fo können fie doch nicht helfen, fo find fie ohnmächtig. Warum?

Unter diefe hilflofe, aufgeregte, ftreitende Maffe tritt Jefus. Und
was fagt er? Was tut er? Er fchilt die Jünger. Er fchilt fie, daß fie nicht
Glauben hätten. Den follten fie vor allem haben. Ihnen den zu geben,
ift ja fein Trachten gewefen. Dazu hat er ihnen das Reich Gottes
verkündigt und gezeigt. Denn „das Reich Gottes befteht nicht in
Worten, fondern in Kraft", fagt Paulus in Jefu Sinne.1) Dazu hätten
feine Taten fie fähig machen follen. Er bricht in heilige Ungeduld aus:
„O ihr glaubensloien Leute! Wie lange foil ich denn noch bei euch
fein? Bis wann foil ich euch ertragen?" Und er legt die Hand an
und hilft.

Hier liegt das Geheimnis. Es fehlt dem Chriftentum, das nicht
helfen kann, der Glaube. Nicht der Glaube zwar, an den man gewöhnlich

denkt, wenn man diefes Wort vernimmt, der theoretifche Glaube,
daß es einen Gott gibt und daß Chriftus der Herr fei, aber der praktifche

Glaube, daß Gott die Wirklichkeit und Chriftus tatfächlich der
Herr fei, anders gefagt: der Glaube an das Reich Gottes und feine
Gerechtigkeit, an die Kraft und die Kräfte des Reiches Gottes. Darin wäre
ihr die Fähigkeit zur Hilfe gegeben. Darin läge die Stellvertretung Gottes,

die nicht nur dem einzelnen Jünger, fondern vor allem auch der
Gemeinde verliehen ift. Nicht nur kann diefe felbft von den Pforten
der Hölle nicht überwunden werden, fondern fie kann ihrerfeits — das

gehört ja dazu! — die Pforten der Hölle überwinden. In das Reich
Gottes ill die Kraft hineingelegt, nicht nur Schuld und Schickfal und
fogar den Tod, fondern auch Krieg, Kapitalismus und Proftitution, das

ganze Reich der Dämonen zu überwinden. In ihm ill auch die Löfung
des fozialen Problems gegeben. Aber diefe Vollmacht muß im Glauben
erfaßt werden. Und daran fehlt es. Die Chriftenheit hat verlernt, an
diefe ihr verliehene Vollmacht und diefe ihr aufgetragene Aufgabe
zu denken. Sie hat droben auf dem hohen Berge theologifche und
kirchliche Hütten gebaut und unten in der Tiefe theologifchen und
kirchlichen Streit geführt. Was fie lernen muß, ift, daß fie helfen
foil und kann; was fie lernen muß, ill diefer Glaube an den
wirklichen Gott und fein Reich, an den wirklichen Chriftus und feine
umfaffende Erlöfung. Vor ihm gibt es kein unmöglich. „Nichts ift
unmöglich dem, der da glaubt."

Es ift unter diefer Verheißung nichts Phantaftifches zu denken,
keine Forcierung Gottes durch eine Gebetsmagie, wie fie immer wieder

1) Vgl. i. Korinther 4, 20.

334



geübt wird. Der Glaube befitzt die Kraft und Vollmacht, von der Jefus
redet, nicht für die Willkür des Menfchen oder gar für feine privaten
und kollektiven menfchlichen Wünfehe, fondern nur für die Sache Gottes

und ihre Notwendigkeit. Und das Wort Jefu ift, wie alle feine
Worte, eine Paradoxie, nicht ein dogmatifcher Lehrfatz. Es will bloß auf
die Wunderkraft des lebendigen Glaubens eindringlich hinweifen. Es
wäre auch ebenfo verkehrt, die Kraft diefes Glaubens fozufagen
quantitativ zu beurteilen. Denn es handelt fich nicht um einen in diefem
Sinne „großen" Glauben, fondern, wie Jefus im gleichen Zufammenhang

anderwärts*) fagt, um einen Glauben in der Größe des
Senfkorns. Du verfetzeft nicht die Berge der Welt, wenn du ihnen gleichfam

Berge des Glaubens entgegenftellft, fondern du verfetzeft fie durch
die qualitative Kraft des Senfkorns — wenn du diefen Glauben feft-
hältft, wenn du dein Vertrauen nicht wegwirfft.2) Alle Berge der Welt,
die verfetzt worden find, find auf diefe Weife verfetzt, das heißt
weggeräumt worden.

Am wenigften wäre irgend ein Pochen auf den Glauben am Platze.
Es gehört vielmehr in diefen Zufammenhang das Wort des Vaters,
das im Berichte ein „Schrei" heißt: „Ich glaube, Herr, hilf meinem
Unglauben!" Die Verheißung gilt nicht dem hochmütigen, fondern
dem demütigen Glauben, nicht dem „Harken", fondern dem „fchwachen"

Glauben, dem Glauben, der weiß, daß er fchwach ift, fich aber
darum nach der Kraft Gottes, der Kraft Chrifti, ausftreckt. Und nicht
umfonft!

Was die heutige Jüngerfchaft, und mehr oder weniger die Jüngerfchaft

aller Zeiten, an diefer Aufgabe verhindert hat, ift auch noch
ein anderer Fehler, der uns aus unferer Gefchichte entgegentritt. Wir
kehren einen Augenblick zu dem Verhalten der drei Jünger zurück,
die mit Jefus auf dem hohen Berge gewefen find. Es zeigt fich beim
Abflieg, daß fie das, was Jefus ihnen zu Cäfarea Philippi von feinem
Getötetwerden, wie von feinem Siege und damit von feiner Meffias-
berufung gefagt hat, doch nicht recht verftanden haben. Sie haben das
Leiden des Meffias noch nicht verftanden und damit auch nicht feinen
Sieg. Sie haben auch ein fchablonenhaftes Bild davon im Kopfe: Sie
meinen, es muffe zuerft, wie ja die Juden bis auf diefen Tag erwarten,
Elias kommen, bevor der Meffias kommen könne. Sie merken aber
nicht, daß in Johannes dem Täufer Elias ja fchon gekommen ift. Es fehlt
ihnen am Blick für Gottes lebendiges Walten im Gefchehen; es fehlt
ihnen das Auge für die „Zeichen der Stunde". (So muß es ja heißen.)
Das ill es, was auch unferem Chriftentum und unferen Kirchen vor-

x) Matthäus 17, 20.

2) Vgl. Hebräerbrief 10, 35 ff.

335



zuwerfen ift. Sie werden vom wirklichen Glauben abgehalten, weil fie
das Leiden fürchten, das mit der Glaubenstat verbunden ift, weil fie
nur an den fiegenden Meffias glauben, weil fie weder das Wort vom
Sterben Chrifti noch das von feiner Auferftehung verftanden haben —
trotz aller theologifchen Vertiefung und aller Chriftologie. Und weil
fie nicht den lebendigen Gott kennen, von ihm vielleicht gerade durch
Theologie und Chiftologie abgelenkt; weil fie nicht fehen, wo er fteht;
weil fie nicht hören, wo er ruft. Denn nur auf folches Sehen und Hören
kann lebendiger Glaube antworten, wie auch nur folcher Glaube fehen
und hören kann. Und nur folcher Glaube vertreibt die Furcht.

Wenn unfer Chriftentum wieder aus folchem Glauben heraus
wirkte, wenn es in folchem Glauben mit Gott Taten täte, Taten aus
der von Gottes Auftrag und Verheißung erfüllten Situation, dann
würde die Welt wieder an Chriftus glauben. Kein Religionsunterricht,
keine Wiedereinführung des apoftolifchen Glaubensbekenntniffes und
kein Bibelbetrieb hilft dazu. Nicht nach Credoglauben verlangt die
Welt, fondern nach helfendem Glauben, nicht nach Religion und
Chriftentum, fondern nach Gott und Chriftus. Sie ift außerordentlich bereit,
Chriftus zu fehen und zu bekennen, wenn er auf diefe Art bezeugt
wird. Um diefen Glauben muffen wir ringen. Wir muffen das tun in
der tiefen Erkenntnis, daß er uns fehlt, daß das uns fehlt. „Diefe Art
wird nicht ausgetrieben denn durch Gebet und Fallen" — denn durch
eine echte Buße und Sammlung auf Gott hin. Diefe aber hat große
Verheißung. Und nichts ift unmöglich dem, der da glaubt.

Das ift auch der allein zum Ziele führende ökumenifche Weg, das
heißt: der Weg der Einigung, zur Ueberwindung der chriftlichen,
durch das chriftologifche Hüttenbauen und das Streiten um die Chriftologie

entflandenen Zerriffenheit. Diefe Ueberwindung wird nur
gefchehen durch Ueberbietung. Sie wird nicht erreicht dadurch, daß die
einzelnen „Hütten" bloß fich bemühen, die anderen „Hütten" auch
zu dulden, alfo durch das, was man Toleranz nennt. Denn es ift lebendiger

Wahrheit eigen, daß fie nicht bloß eine Wahrheit, fondern die
Wahrheit fein will. Im Bereiche der bloßen Chriftologie entfteht darum
immer Streit. Der Glaube, der fich auf fie bezieht, wird immer zur
Zerreißung führen. Nur der Glaube, der fich auf den Kampf um das
Reich mitten in der Welt und gegen die Welt bezieht, nur der im
tiefften Sinne praktifche Glaube überwindet, wie er die Welt
überwindet, fo auch die Zerreißung der Wahrheit. Denn er allein hat es

mit dem Einen Gott zu tun, dem Einen Chriftus, die Einigung fchaffen.

Wie denn, foil Chriftologie ganz unnötig, ja falfch fein? Soll es

ganz falfch fein, fich über Chriftus Gedanken zu machen? Und foil das
Hüttenbauen unbedingt falfch fein? Darf es nicht Unterfchiede und
Mannigfaltigkeit in der Art geben, wie die Jünger Chriftus und feine
Sache verftehen und im Tun vertreten? War es nicht nötig, daß die

336



yyyy^m

Jünger auf dem hohen Berge weilten, Jefus inmitten von Mofes und
Elias fahen und die Stimme Gottes hörten, die ihnen fagte, was Jefus fei.

Wir antworten: Gewiß, das war nötig und wird immer wieder
nötig fein. Nur von dem, was auf dem hohen Berg gefchaut und
gehört wird, geht die Kraft aus, die in der Tiefe hilft. In diefem
Sinne muß Gotteserkenntnis, muß Chriftuserkenntnis fein. Aber fie
darf nicht eine Sache für fich bleiben, in der man ausruht, in der man
die Weltnot vergißt, über die man Chriftologien ausdenkt, über die
man dann auch — und das notwendigerweife! — ftreitet. Sondern es

muß von dem hohen Berge in die Tiefe gehen. Und was die „Hütten"
betrifft, fo muffen fie „Zelte" fein, und zwar nun Zelte, die man
wieder abbricht. Sie muffen Verfuche fein, Gottes und Chrifti Wefen
in Gedanken und Tat zu faffen, Verfuche, die fich bewußt find, bloß
Verfuche zu fein, Verfuche, die fich nicht flatifch befeftigen oder gar
verfteifen, fondern immer bereit find, abgebrochen zu werden, wo der
Lebendige zu neuer Erkenntnis und neuer Tat ruft.

Die Chriftologie, fo verftanden, ill recht und nötig. Aber fie muß
von dem hohen Berge in die Tiefe hinunter. Und — das ill nun die
andere wichtige Seite diefer Wahrheit — erft in der Tiefe erwahrt fie
fich ganz. Im Reiche des Denkens und Genießens bleibt fie immer eine

Unwirklichkeit, erft im Reiche des Glaubens, der fich als Tat verkörpert,

wird fie felbft echter Glaube. Der echte Glaube ift unter uns fo
fchwach geworden, weil er fich nicht in die Tiefe wagte. Erft in der
Tiefe, erft in der Anftrengung des Helfenwollens, erft in „Gebet und
Fallen" würden wir wieder fo recht erleben, was Chriftus ift, und darin
das Streiten und die „Hütten" vergeffen. Das ift die wunderbare Wech-
felwirkung zwifchen Erkenntnis und Tat im Reiche Gottes.

So zeigt uns diefe Gefchichte auf unvergleichliche Weife die
Fehlentwicklung der Sache Chrifti, aber auch den Weg zu Chriftus zurück
und mit Chriftus vorwärts: in die Welt, in das Reich, in die Not, in
die Hilfe. Nichts ill aktueller als fie. Leonhard Ragaz.

Zur religiös-sozialen Bewegung ')

i. Die Aufgabe.

Nachdem ich, immer unter einem beftimmten Gefichtspunkt,
wiederholt, wenn auch nur fragmentarifch, über die „dialektifche
Theologie", und einmal, aber in einer gewiffen Ausführlichkeit, über den
religiöfen Freifinn geredet habe, muß nun, wie ich fchon angekündigt
habe, notgedrungen auch die „religiös-foziale" Bewegung drankommen.

*) Vgl. die redaktionellen Bemerkungen.


	Vom Hüttenbauen zum Helfen

